Formas de la lentitud I.
Topicos del Seminario, 26.
Julio-diciembre 2011, pp. 93-110.

La lentitud de las cosas. El lugar de lo alosemidtico
en la lectura heideggeriana de Georg Trakl

Adrian Bertorello
CONICET- Academia Nacional de Ciencias de Buenos Aires

Interrogar el hoyuelo, para que diga, por decir asi, y
de una vez por todas, algo, interrogar la mesa, el pla-
to, interrogar la silla, interrogar la salida y la puesta
del sol, los rios, el verano, interrogar las hojas blancas,
las hojas verdes, la llanura, la arena, probar, en defini-
tiva, otra vez, para ver si algo dice, como quien dice,
algo, interrogar lo que esta siempre, y desde siempre, en
el mismo, indefinido, grande, sin bordes que se derra-
men ni nada mas alla de los bordes donde los bordes se
puedan derramar, inmovil, neutro, titilante, lugar.

Juan José Saer

Introduccion

Heidegger aborda el problema de la esencia del lenguaje en una
conferencia del afio 1950 titulada Die Sprache. El punto de par-
tida de la reflexion es una interpretacion del poema Ein
Winterabend de Trakl. Tres afios mas tarde escribe un ensayo
titulado Die Sprache im Gedicht. Eine Erdrterung von Georg
Trakls Gedicht. Vuelve nuevamente no s6lo sobre el mismo con-
cepto, sino también sobre el mismo poeta. Estos son los dos tnicos
textos donde dialoga con Trakl. De ese dialogo entre filosofia y
poesia se va divisando poco a poco el lugar en que el lenguaje
se articula por primera vez. Tanto la conferencia como el ensayo



94 Adrian Bertorello

sobre Trakl contienen dificultades enormes de interpretacion. La
razon mas evidente radica en que permanentemente se mezclan
el discurso poético y el filoséfico, la imagen y el concepto.
Heidegger tiende a presentar su pensamiento mediante image-
nes que encierran un grado de ambigiiedad tan alto que habilita
diversas lecturas. De acuerdo a las isotopias que el lector tome
en consideracion se puede hacer diversos recorridos, cada uno
de los cuales representa un investimiento tematico especifico.
La interpretacion heideggeriana de la poesia de Trakl puede
leerse ya sea como una teoria estética, una concepcion mistico-
religiosa, una teoria politica o una teoria semiotica. El presente
ensayo intenta justificar una interpretacion de la lectura
heideggeriana de Trakl como una teoria semiotica. Aquello que
Heidegger intenta pensar no es otra cosa que el origen del senti-
do. Su interés se centra principalmente en localizar el lugar
donde por primera vez se articula la significacion. Es precisa-
mente este lugar lo que él llama “esencia del lenguaje”.

La descripcion de este acontecimiento lleva consigo una de-
terminada manera de concebir la lentitud. La lentitud es una fi-
gura temporal que puede expresarse tanto en el eje del movi-
miento como en el del reposo. Es posible recorrer una distancia
a mayor o menor velocidad, rapida o lentamente. Pero también
cuando el movil se detiene y ya no avanza la demora puede pa-
sar lenta o rapidamente. Son dos maneras de transcurrir el tiem-
po. La accién por la cual algo se detiene y permanece en el lu-
gar se puede expresar en aleman mediante los verbos verweilen
(demorarse, detenerse) o weilen lassen (dejar demorar). Esta es
la figura de la lentitud que aparece en la conferencia Die
Sprache. Intentaremos, a continuacion, precisar el sentido de
ella. Por este motivo, nuestro analisis solo se cifie a este texto.
El recorrido del analisis tiene tres momentos. En el primero nos
centraremos en la funcion referencial del discurso poético. Aqui
veremos la interpretacion heideggeriana de la referencia como
acto de habla. Luego profundizaremos esta tesis mostrando su
estructura. Finalmente, nos dedicaremos a situar la figura de la



La lentitud de las cosas... 95

lentitud en el concepto que esta implicado en la estructura
ilocutiva de la referencia, a saber, el mundo como cuadratura.

1. Nombrar las cosas

La figura del demorarse aparece en la meditacion sobre la pri-
mera estrofa del poema Ein Winterabend.* De acuerdo a la pro-
pia interpretacion de Heidegger el tema de la estrofa es la des-
cripcion del vinculo de las cosas con el mundo. Todas las
imagenes intentan mostrar como las cosas vienen al mundo. El
punto de vista se posiciona en la cosas. Y desde ellas se mira,
por decirlo asi, al mundo. La segunda estrofa, por el contrario,
representa una inversion del punto de vista: describe cémo el
mundo llega a las cosas (Heidegger, 1997: 24). Vamos a dejar
de lado el analisis de la segunda estrofa y s6lo nos atendremos a
la primera y a los dos ultimos versos de la tercera. La razon de
esta decision radica en que el tratamiento de la lentitud aparece
solo en esos pasajes.

Uno de los supuestos de la lectura de la conferencia es el con-
cepto de mundo. Heidegger reformula y complejiza aqui la no-
cién que habia expuesto en su obra fundamental Sein und Zeit.
En este libro del afio 1927 el mundo tiene un sentido muy preci-
s0. No se lo debe concebir como la sumatoria de todos los entes
que no son el hombre ni tampoco como el continente universal
en el que esos entes existen. EI mundo, por el contrario, es un
modo de ser del hombre (Dasein). Solo él tiene mundo. Ni los
animales ni las plantas —ni mucho menos los entes inanima-
dos— tienen la posibilidad de formar mundos. Como un modo
especifico de lo humano, sélo el hombre puede instaurar un es-
pacio de sentido a partir del cual las cosas adquieren significa-
cion. El mundo es ese espacio. O, lo que es lo mismo, una tota-
lidad de significaciones, una red seméntica cuya articulacion

*

Una tarde de invierno.



96 Adrian Bertorello

basica y fundamental es la accion humana. Todo lo que ingresa
a ese espacio puede ser comprendido. Aquello que esta por fue-
ra de él puede ser designado con la expresion de Lotman como
lo alosemidtico.

La reflexion sobre la primera estrofa de Una tarde de invier-
no pretende mostrar como aquello que esta por fuera del espa-
cio del sentido (las cosas) cruza el umbral y se imbrica en esa
red semantica que estructura la accion humana (el mundo). El
venir de las cosas al mundo (Dinge zur Welt kommen), sin em-
bargo, conduce a una reformulacién del espacio de sentido. La
figura del demorarse describe un momento de esta tarea de trans-
formacion del mundo. La estrofa que esta en el punto de partida
de la reflexion dice asi:

Cuando la nieve cae en la ventana,
largamente suena la campana del atardecer,

la mesa esta dispuesta para muchos,

y la casa bien abastecida* (Trakl, 1992: 154).

La meditacion sobre el vinculo entre las cosas y el mundo se
desencadena a partir de lo que podria denominarse la funcién
referencial del discurso poético. El titulo del poema y cada uno
de los versos de la primera estrofa enumera una serie de cosas:
una tarde de invierno, el caer de la nieve, el sonar de la campa-
na, el estar (sein) preparada la mesa, el estar (sein) abastecida la
casa. La pregunta que se impone es la siguiente: ;Qué sucede
cuando esas cosas son nombradas por la poesia de Trakl? ;Cual
es el valor referencial de cada uno de los versos? Dicho de una
manera mucho mas general: /Qué significa hablar (sprechen)
en el contexto del decir poético? El sentido de esta ultima pre-
gunta apunta precisamente a poner en el primer plano la cues-
tion del referente de la poesia. EI modo en que los versos desig-

La version alemana dice asi: “Wenn der Schnee ans Fenster féllt, / Lang die
Abendglocke lautet, / Vielen ist der Tisch bereitet, / Und das Haus ist
wohlbestellt” (Trakl, 2001: 58).



La lentitud de las cosas... 97

nan el caer de la nieve, el sonar de la campana, etc., no puede
interpretarse a partir de la deixis ad oculos. Al pronunciar los
versos, las cosas no estan ahi presentes ante nuestra percepcion
actual. Es a raiz de este modo especifico de la referencia poética
que Heidegger propone una interpretacion del hablar que sitla
en segundo lugar su funcion representativa y destaca en el pri-
mer plano su fuerza ilocutiva.

Para comprender cabalmente el sentido de esta concepcién
del lenguaje poético es necesario tener en cuenta el punto de vista
desde donde Heidegger se sitia metodoldgicamente para validar
sus enunciados filoséficos. Ese lugar puede ser caracterizado como
el de la formacién de los conceptos (Begriffsbildung). Con esto
queremos decir que su preocupacion consiste en desplazarse
hacia el lugar (la experiencia) donde un concepto surge y ad-
quiere su certificado de nacimiento, mas que en la propuesta de
un sistema de enunciados l6gicamente validos. Podria decirse
que sus terminos pretenden una validez sui generis que no se
desprende de la estructura argumentativa del discurso sino de la
competencia de la mirada, de la capacidad de ver y decir el lu-
gar donde una experiencia se hace concepto. Esta perspectiva
que se remonta al origen de un concepto es la misma que apare-
ce cuando Heidegger, en la conferencia Die Sprache caracteriza
el hablar como un nombrar (nennen) y cuando designa el nom-
brar como un llamar a la palabra (ins Wort rufen). Al nombrar la
tarde de invierno, la caida de la nieve y el sonar de la campana,
el discurso poético se mueve dentro de la funcion referencial,
pero dicha funcion no tiene el sentido de la representacion de
algo, sino el de un acto de habla que instaura el ingreso de las
cosas en el lenguaje. El decir poético llama a las cosas. Esta
invocacion se sitla en el lugar donde las cosas se hacen pala-
bras. La fuerza ilocutiva del nombrar puede equiparase a la del
bautismo.*

1 Esta idea no es ajena al pensamiento de Heidegger. Podria decirse que
esta implicita en la perspectiva genética de su metodologia. En la Vorlesung



98 Adrian Bertorello

2. La estructura ilocutiva del nombrar

El llamado de las cosas tiene una estructura compleja. Se articu-
la de acuerdo a los dos polos de la intencionalidad: el objetivo y
el mundano.? En el polo mundano el acto de habla del nombrar
tiene un sentido espacial. Tomando como eje de coordenadas al
Ilamado mismo, se puede decir que de alli parten dos direccio-
nes. Una que expresa el punto de vista de algo que viene hacia
el eje mismo. Heidegger lo denomina “llamar hacia aqui” (her-
rufen). Su sentido es el acercar (naherbringen). La otra direc-
cion parte desde el punto de vista contrario, es decir, de algo
que se dirige en sentido inverso desde el eje de coordenadas.
Heidegger lo denomina “llamar hacia alla” (zu-rufen). Su sentido
es el alejar (in die Ferne). Si ahora se deja de lado el polo mun-
dano y se presta atencidon al polo objetivo, entonces aquello que

del semestre de invierno de 1925/1926 Logik. Die Frage der Warheit dice, refi-
riéndose a su propia metodologia: “reconducir algo a su lugar de nacimiento
(Geburtsort) [...] sacar a la luz la génesis del sentido propio de un fenémeno”
(Heidegger, 1995: 198). En la Vorlesung del semestre de verano de 1927
Grundprobleme der Phdnomenologie nuevamente usa una expresion genética
(certificado de nacimiento) que alude al momento en que un concepto nace.
Heidegger toma esta expresion de Kant: “Debemos intentar descubrir el origen
de estos conceptos de essentia y existentia. Preguntamos: ¢cual es su certificado de
nacimiento (Geburtsbrief), si es auténtico o si la genealogia de estos conceptos
ontoldgicos fundamentales transcurre de otra manera, de modo tal que su distin-
cion y conexion tienen otro fundamento?” (Heidegger, 1989: 141).

2 Me refiero a la nocién fenomenolégica de intencionalidad, es decir, como
un “dirigirse a algo” y no como propdsito deliberado. Asimismo, es necesario
aclarar que mientras que para Husserl los polos de la relacion intencional son el
correlato objetivo (el mundo) y el subjetivo (la conciencia), en la conferencia
Die Sprache se debe hacer una modificacion en el correlato subjetivo. En efecto,
el concepto de la esencia del lenguaje es el intento de establecer una instancia no
subjetiva del sentido. En la medida en que esta instancia no puede comprenderse
sélo mediante ninguna figura antropoldgica, es decir, en la medida en que la
categoria de persona es incompleta para comprenderla, la denomino polo
mundano. En la reformulacién del concepto de mundo que lleva a cabo Die
Sprache se integran dos ejes opuestos: uno personal y otro impersonal. El gje
personal incorpora a la nocion de mundo la figura antropolégica de la
intencionalidad.



La lentitud de las cosas... 99

acerca el llamado es la presencia (das Anwesen) y aquello que
lo aleja es la ausencia (das Abwesen).

Asi entonces, la estructura del acto de habla constitutivo del
Ilamar se articula como un acercar la presencia y un alejar la
ausencia. El sentido de esta estructura tiene que interpretarse en
el contexto de la problematica de la referencia poética. Las si-
guientes palabras de Heidegger van en esa direccion:

El llamar (Rufen) llama en si mismo y, por ello, siempre llama hacia
aqui (her) y hacia alla (hin); hacia aqui, a la presencia, hacia alla, a la
ausencia. La caida de la nieve, el sonido de la campana son dichos
(sind gesprochen) aqui y ahora para nosotros en el poetizar® (im
Gedicht). Se presentan (anwesen) en el llamado. Sin embargo, estos
de ningin modo caen bajo la misma clase de cosas que estan presen-
tes aqui y ahora en esta aula. ¢ Qué presencia es mas alta, la de lo que
existe aqui adelante (das Vorligedende) o la de lo que es Ilamado (das
Gerufene)? (Heidegger, 1997: 21).

La cita contrapone dos campos referenciales distintos. Cada
uno de ellos depende de una situacion de enunciacion diversa.
La primera situacion lleva las marcas claras de la enunciacién:
aqui (en la sala de la conferencia) y ahora se lee una poesia, Ein
Winterabend de Trakl, que nombra una serie de cosas (la caida
de la nieve y el sonido de la campana). Estos hechos no pueden
ser identificados en esa situacion de enunciacion del mismo
modo que todas las cosas que en ella aparecen. Sin embargo, es
posible concebir otra situacion de enunciacion con sus respectivos

3 Traducimos Gedicht por el verbo “poetizar” para diferenciarlo de Dichtung
“poesia”. Esta distincion aparece en el ensayo sobre Trakl. El poetizar expresa el
punto de vista de la enunciacién, mientras que la poesia da cuenta de los enun-
ciados poéticos. Ellos deben interpretarse a partir de la enunciacién que, como
tal, se oculta en los enunciados. Esta distincién aparece claramente formulada en
el siguiente pasaje: “El poetizar (Gedicht) de un poeta permanece no dicho
(ungesprochen). Ninguno de los enunciados poéticos (Keine der einzelnen
Dichtungen), tampoco en su totalidad, dice todo. Sin embargo, cada uno de los
enunciados poéticos habla a partir del todo de un poetizar y cada vez dice eso”
(Heidegger, 1997: 37-38).



100 Adrian Bertorello

deicticos que inauguran un campo referencial cuyo estatuto
ontoldgico todavia esta por decidirse. Esta nueva situacion
emerge cuando el decir (sprechen), al que la cita misma hace
referencia, es concebido como un llamar y no como un mero
representar algo. De este modo aparece una nueva dimension
deictica espacial constituida por un aqui y un alla. Sobre la base
de este espacio se constituye una nueva referencia cuyo sentido
es el doble juego de la presencia y la ausencia: el decir poético
trae a la presencia las cosas aqui, pero al mismo tiempo las man-
tiene ausente alla en un espacio que no se reduce al de la deixis
ad oculos.

El campo referencial especifico del decir poético permanece
indeterminado en cuanto a su estatuto ontologico. Solamente se
puede afirmar que no es algo existente aqui y ahora. Para decir-
lo con Kant, no tiene el caracter de la posicion absoluta. La
determinacion de su modo de ser aparece veladamente dicha en
la pregunta final de la cita, cuando Heidegger contrapone lo exis-
tente para una situacién de enunciacion que se rige por la per-
cepcion y lo llamado desde otra situacion enunciativa diferente.
La pregunta se interroga sobre la dignidad ontolégica del cam-
po referencial inherente a ambas enunciaciones. La respuesta
no hay que buscarla en la conferencia Die Sprache. Esta en
Sein und Zeit. Mas especificamente en el modo en que Heidegger
reformula la teoria de las modalidades: “Mas alto que la rea-
lidad (Wirklichkeit) esta la posibilidad (Mdglichkeit)™* (Hei-
degger, 1986: 38).

La posibilidad tiene una dignidad ontoldgica superior a lo real
existente (Wirklichkeit). Por posibilidad no hay que entender

4 La cita que explicita el sentido de esta afirmacion es la siguiente: “Como
categoria modal de lo que esta ahi (Morhandenheit) significa la posibilidad de lo
que aun no es real y lo que nunca es necesario. Caracteriza solo lo posible. Es
ontoldgicamente inferior a la realidad y a la necesidad. La posibilidad como
existenciario, por el contrario, es la Gltima determinacion ontoldgica positiva y
mas originaria del Dasein” (Heidegger, 1986: 143-144) . Para un estudio del
sistema de las modalidades en Sein und Zeit, véase Bertorello (2008b).



La lentitud de las cosas... 101

aquello que carece de contradiccion (la posibilidad l6gica) sino
el poder ser inherente a la vida humana (Dasein) que se desplie-
ga en distintas posibilidades que le estan recortadas por su pro-
pia situacion historica (facticidad). Para Heidegger este poder
factico tiene una dignidad ontoldgica superior aun a la nece-
sidad.® La conferencia Die Sprache retoma esta idea y la
transforma. EI campo de lo posible ya no depende, por decirlo
asi, de la vida humana, sino que es el lenguaje el que lo funda.
El discurso poetico es el lugar privilegiado para localizar
fenomenoldgicamente la primacia ontoldgica de la posibilidad.
Al caracterizar el hablar (sprechen) como un acto de habla apa-
rece una performatividad que se mueve en el dominio ontoldgico
del poder ser.

3. El mundo del lenguaje: la cuadratura (das Geviert)

Los dos modos por medio de los cuales se presenta algo se ri-
gen, entonces, de acuerdo a la oposicion modal: realidad vs. po-
sibilidad. La realidad se mueve en el plano de una enunciacién
practica orientada por la percepcion. Desde ella se establece
el eje de coordenadas a partir del cual se puede identificar un
referente. La posibilidad mueve una enunciacion distinta cuyo
eje de coordenadas parte del lenguaje mismo. Ella inaugura
un espacio semantico en el que lo llamado (das Gerufene)
existe como posible. La funcion referencial del discurso no se
rige por la percepcion sino por el sistema semantico articulado
en el lenguaje.

Estas afirmaciones resultan todavia un tanto imprecisas. Es
necesario dar otro paso para aclarar en qué consiste ese espacio
de sentido posible que abre la enunciacion del discurso poético.
Lo primero que hay que decir es que las cosas que nombran los
versos de Trakl se presentan en el lenguaje. A primera vista pa-

5 Estaes larazon de que el sistema modal de Sein und Zeit pueda ser aborda-
do desde una ldgica narrativa y no desde la perspectiva de la I6gica modal.



102 Adrian Bertorello

reciera que la reflexion recae sobre la identificacion de entida-
des posibles. Pero en una mirada mas atenta se advierte que el
tema no es la referencia misma sino la condicion de posibilidad
de ésta, es decir, el mundo.

3.1. De la cépula como acto de habla al mundo como cuadratura

La reformulacién del concepto de mundo comienza con un len-
to ejercicio de parafrasis del sentido de la copula. Los dos ulti-
mos versos de la primera estrofa tienen la estructura de una pro-
posicion categorica (Aussagesatze). Mediante la copula
declaran, comprueban objetos existentes. Sin embargo,
Heidegger deja de lado esta interpretacion usual y corriente. La
copula debe concebirse como un acto de habla. El verbo ser tie-
ne el sentido del llamado (Ruf); invoca a las cosas nombradas
en los versos (la mesa y la casa) a un dominio ontolégico donde
estn presentes y ausentes (Heidegger, 1997: 21). La refor-
mulacion adquiere mas precision a partir de las diversas sustitu-
ciones que expanden el verbo ser: sein (ser) es equivalente de
rufen (llamar), kommen (venir), heissen (pedir), einladen (invi-
tar), sammeln (reunir), verweilenlassen (dejar demorar), dingen
(cosear), austragen (llevar afuera, parir), gebarden (nacer).

Esta red seméantica no expresa un sistema de equivalencias
indiferenciado. Si bien todos los verbos son una parafrasis del
ser, es necesario hacer una serie de distinciones. Ante todo,
el ser tiene el sentido de una invocacion (rufen). A esta invoca-
cion responden, por decirlo asi, las cosas. El pedido (heissen) y
la invitacién (einladen) modalizan la directiva implicada en el
Ilamado. El verbo venir (kommen) describe la accion de las co-
sas ante el pedido y la invitacion. El Ilamado del ser y el venir
de las cosas anticipan lo que en la reflexion de la segunda estro-
fa se llamaré la diferencia.

El invitar cobra un especial interés debido a que introduce el
concepto de mundo. Se invita a las cosas a que tengan una rela-
cion con los hombres, es decir, se les pide que se impliquen en



La lentitud de las cosas... 103

las diversas actividades humanas (Heidegger, 1997: 22). El mun-
do aparece de este modo como un espacio semantico que se
orienta de acuerdo a dos ejes: uno personal y otro impersonal.
El eje personal se organiza a su vez segun dos dimensiones
opuestas que Heidegger llama los mortales y los divinos. El eje
impersonal (en el sentido de que el punto de vista de las cosas)
se articula en dos direcciones contrarias: la tierra y el cielo. De
alli que el mundo aparezca como un red que integra cuatro tér-
minos. A este sistema de relaciones Heidegger lo denomina la
cuadratura (das Geviert).

El eje personal recoge la nocion de mundo que Heidegger
habia elaborado en Sein und Zeit. Sélo el hombre (Dasein) pue-
de tener y dar sentido. El espacio semantico puede ser descripto
como una red de significaciones elaborada a partir de la accion
humana. Que las cosas vengan al mundo significa lo siguiente:
las cosas se imbrican en una semantica de la accién cuya estruc-
tura significativa elemental es un programa narrativo. Las ima-
genes poéticas de los mortales y los divinos remiten a dos con-
ceptos enunciativos. Mientan la opacidad y transparencia
enunciativas (Récanati, 1981). El espacio del mundo entendido
como una trayectoria narrativa se imputa a un sujeto de hacer
que tiene los rasgos de la opacidad: por un lado, hereda deter-
minados programas narrativos, no los elige, les vienen impues-
tos por su facticidad y, por otro, su accién se ve amenazada siem-
pre por la posibilidad de no ser (muerte). Al mismo tiempo, este
sujeto de hacer da cuenta de una enunciacion transparente:
funda una trayectoria narrativa que es el espacio de inteligibili-
dad dentro de la cual todo tiene sentido.

El eje impersonal es, por asi decirlo, la novedad de la nueva
interpretacion del mundo. Las imagenes poéticas de la tierra 'y
el cielo adquieren una significacion plena cuando se las pone
bajo el tema de la opacidad y transparencia referencial (Récanati,
1981). El andlisis de la primera estrofa del poema de Trakl, como
sefialamos mas arriba, expresa el punto de vista de las cosas res-
pecto del mundo. Esto significa que las cosas son portadoras de



104 Adrian Bertorello

sentido.® No se limitan simplemente a integrarse en un progra-
ma narrativo. Ellas mismas colaboran en la narracién. Llegados
a este punto es necesario hacer una aclaracion.

La introduccién de una instancia productora de sentido que
estd por fuera del hombre puede sonar a una suerte de realismo
ingenuo. O, en todo caso, a una semidtica teoldgica que supone
que las cosas hablan porque un agente sobrenatural las cred. Pero
la cosa no alude a lo real existente que ciertamente es mudo,
sino al campo referencial posible que abre el discurso poético.
Mejor dicho: designa la capacidad del discurso poético de ins-
taurar un espacio posible al que las cosas vienen. Esta capaci-
dad se la podria denominar el caracter de cosa de la poesia. La
pregunta que emerge, entonces, es ¢en qué consiste ese carac-
ter? La poesia es una obra discursiva. En tanto obra es el resul-
tado de una produccion humana. Pero a diferencia de los pro-
ductos que se llaman artefactos, la obra poética, como toda obra
de arte, no tiene su principio de inteligibilidad en el productor,
sino en ella misma. La obra de arte es independiente del contex-
to de produccion. Lleva en si misma los criterios de su propia
interpretacion. Por esta razdn se la puede considerar un espacio
semantico autébnomo que funda de un modo autosuficiente su
propio campo referencial. En este sentido, la obra de arte tiene
un rasgo que Aristételes en la Etica nicomaquea le atribuia a los
entes naturales (physei 6nta), a saber, llevan en si mismo su pro-
pio principio de produccion. La autosuficiencia semantica de la
obra de arte poética posee un doble anclaje ontoldgico. Por un

6 Tesis que Heidegger habia negado en Sein und Zeit. Asi lo dice explicita-
mente: “Si se mantiene esta fundamental interpretacion ontolégico-existenciaria
[ontologisch-existenzial] del concepto de ‘sentido’, entonces todo ente que tiene
un modo de ser distinto del modo de ser del Dasein debe ser comprendido como
sin sentido [unsinniges], absoluta y esencialmente carente de sentido [...] Y s6lo
el sinsentido puede ser un contrasentido [widersinnig]. Lo que esta ahi puede, en
tanto comparece en el Dasein, embestir de alguna manera contra su ser como,
por ejemplo, acontecimientos de la naturaleza [Naturereignisse] que irrumpen y
destruyen (Heidegger, 1986: 151-152) [Destacado en el original].



La lentitud de las cosas... 105

lado, es un producto humano y por tal motivo su inteligibilidad
depende de la referencia a su plan de construccidn, pero por otro,
es como un ente natural cuyo principio de movimiento signifi-
cativo esta en él mismo. El eje impersonal del mundo expresa
este Ultimo aspecto de la obra poética; muestra que el decir poe-
tico es un dispositivo semantico autdbnomo, independiente del
eje antropoldgico-personal. Aqui adquiere sentido pleno la ca-
pacidad referencial de la poesia. No identifica entes que se pue-
den localizar mediante un acto perceptivo, sino que sefala el
espacio virtual a partir del cual se interpreta las figuras
referenciales de un poema dado. El caracter de cosa de la poesia
puede equipararse a lo que Lotman denomina “traductor filtro”.
La obra de arte es un mecanismo semantico de frontera: se sitda
en el limite que separa la semiosfera de lo alosemidtico. Desde
dentro del espacio del sentido habla el lenguaje de la cosas.’

El eje impersonal del mundo se orienta de acuerdo a dos di-
recciones opuestas: la tierra y el cielo. La tierra da cuenta de la
opacidad referencial de la cosa. Del mismo modo que los entes
naturales, la obra poética se cierra 'y en su cerrazon oculta y re-
serva la virtualidad del sentido. El cielo designa la transparen-
cia referencial. La obra exhibe una inteligibilidad autonoma que
no necesita recurrir a algo distinto de ella misma para tener sen-
tido. Asi entonces, el venir de las cosas al mundo, expresado en
la copula, puede ser interpretado como la constitucion de un es-
pacio semantico articulado en cuatro direcciones (los mortales
y los divinos, la tierra y el cielo). Las cosas se presentan en este
espacio. El carécter peculiar de esta presencia se lo otorga la
condicién de cosa de toda obra de arte. El discurso poético, como
dispositivo semantico autonomo, oficia de frontera (traductor
bilinglie) entre la mera cosa (lo alosemiético por excelencia) y
un sentido entendido sélo desde una perspectiva antropologico-
personal.

" Para la relacién entre Heidegger y Lotman, véase Bertorello (2005) y
Bertorello (2010).



106 Adrian Bertorello

Una vez caracterizado el mundo como cuadratura, se vuelve
patente el significado del otro grupo de verbos que parafrasean
el ser. Las cosas retinen (sammeln) junto a ellas al cielo y la tie-
rra, los mortales y los divinos. El sentido de la reunién es el de
la demora (verweilenlassen). Las cosas demoran la cuadratura.
En ellas permanecen las cuatro direcciones. El verbo cosear
(dingen) funde en su significacion el dejar demorar y el reunir.
Lo interesante de este verbo es que le imputa a la cosas una ac-
cion. Son ellas las que autorizan, permiten o dejan que la
cuadratura del mundo demore junto a ellas. De esta manera, se
indica que el caracter de cosa de la obra poética radica en que
Ileva consigo sus propias condiciones de produccion de sentido.
La autosuficiencia semantica de la cosa poética es la que expli-
ca el siguiente pleonasmo: “este dejar demorar que redne es el
cosear de las cosas (Dingen der Dinge)” (Heidegger, 1997: 22).

Que de lo que se trata es de la autonomia de la obra poética y
no de una suerte de reintroduccion de la cosa en si queda claro
cuando Heidegger sefiala que “en el nombrar, las cosas nombra-
das son llamadas a su cosear” (Heidegger, 1997: 22). Es el nom-
brar como acto de habla constitutivo del decir poético el que
instaura el cosear de las cosas. No son, por ello, los entes pre-
sentes en la percepcion sino las cosas las que se presentan en el
discurso (die genannten Dinge). La autoproduccion de la cosa
poética designada como la accion de cosear se expande en otros
dos verbos que estan en este misma direccion: parir (austragen)
y nacer (gebaren). Ellos expresan el punto de vista metodolégico
genético de la formacion de conceptos: el carécter de cosa de la
poesia abre el mundo como cuaternidad.

3.2. La lentitud de las cosas

El demorarse de las cosas en los cuatro ejes que articulan el es-
pacio del mundo es una figura de la lentitud que Heidegger
retoma en la interpretacion de la tercera estrofa de Winterabend.
En ella se nombra dos cosas que poseen el rasgo de la simplicidad:



La lentitud de las cosas... 107

el pany el vino.® A primera vista pareciera una clara referencia
a latradicion cristiana.® No obstante, es necesario tener en cuen-
ta lo que Heidegger sefiala en el ensayo Die Sprache im Gedicht.
Eine Erdrterung von Georg Trakls Gedicht: la posible significa-
cion cristiana de algunas imagenes de la poesia de Trakl se pue-
de dilucidar s6lo a partir de la enunciacion poética, es decir, a
partir de la experiencia de la esencia del lenguaje. Para llevar
a cabo esta tarea resulta inadecuada, desde el punto de vista
metodoldgico, la aplicacion de los conceptos de la teologia dog-
matica y la teologia metafisica (Heidegger, 1997: 75-76). De esta
postura se sigue que la interpretacion de las figuras del pan y el
vino, si bien tienen una procedencia cristiana, primariamente
poseen una significacion que debe conquistarse a partir de la
problematica de la esencia del lenguaje. Esto significa que
las figuras del pan y el vino se deben situar en el contexto de las
reflexiones anteriores.

La condicion de cosa del discurso poético puede concebirse
como una suerte de red que atrapa y retiene al referente. Por eso
se lo puede equiparar a la nocion lotmaniana del “traductor fil-
tro”, es decir, a un mecanismo de intermediacion bilingiie que
se ubica en la frontera del espacio semiotico y que, por su doble
caracter de cosa (eje impersonal) y producto humano (eje perso-
nal), habla las lenguas de lo alosemidtico y de los hombres. La
lentitud de este dispositivo radica precisamente en que lo
alosemiotico se presenta en ese espacio y permanece en él. En
este contexto se situan las imagenes del pan y el vino. Una ma-
nera de abordarlas consiste en leerlas como una mise en abyme
de la enunciacion poética (Déllenbach, 1991). Nombran cosas a
nivel del enunciado cuya estructura refleja en abismo las mis-

8 Laestrofaes la siguiente: “Entra en silencio el caminante; / el dolor petrifi-
¢6 el umbral. / Brillan entonces con claridad muy pura / sobre la mesa el pany el
vino” (Trakl, 1992: 154). La version alemana dice asi: “Wanderer tritt still herein;
/ Schmerz versteinerte die Schwelle. / Da erglanzt in reiner Helle / Auf dem Tisch
Brot und Wein“ (Trakl, 2001: 58).

®  Asi, por ejemplo, lo sugiere Sembera (2002: 112).



108 Adrian Bertorello

mas condiciones semioticas enunciativas que el discurso poé-
tico. El pan y el vino son manufacturas que, como tales, se
inscriben en los ejes impersonal y personal del mundo. Si se las
considera por fuera del contexto del discurso poético, es de-
cir, como entidades practicas, entonces es necesario concluir
que hay una distancia enorme entre su elaboracion y la de
la obra poética, que no poseen el rasgo caracteristico de la
autoproduccidn de sentido. En el dominio de la praxis, el pany
el vino comparten con la obra poética una misma pertenencia
pragmatica: son productos. Sin embargo, cuando el pany el vino
son nombrados por la poesia ingresan en otro contexto semantico
en el que adquieren un nuevo valor, a saber, muestran en su
méaxima simplicidad el cosear constitutivo de la poesia. De alli
que Heidegger afirme: “Pan y vino rednen junto a si estos cua-
tro a partir de lo simple de la cuadratura (Vierung)” (Heidegger,
1997: 28). La idea de que el caracter de cosa del discurso poéti-
co se refleja en abismo en las figuras del pan y el vino y que de
este modo pierden, por decirlo asi, su condiciéon de meros pro-
ductos, aparece mas claramente formulada cuando Heidegger le
atribuye el rasgo especifico de la obra de arte: la suficiencia
(Genuge). Este término puede rastrearse en las lecciones tem-
pranas de Freiburg (1919-1923). En la Vorlesung del semestre
de invierno de 1920-1921, Grundprobleme der Phdnomenologie,
habla de la autosuficiencia (Selbstgenugsamkeit) de la vida para
referirse al hecho de que la vida humana se interpreta a si mis-
ma, a que posee una autonomia semantica (Heidegger, 1993: 31).
En la conferencia Die Sprache Heidegger predica este atributo
al pany el vino, es decir, a dos cosas que la poesia nombra. No
solo el decir poético como cosa es el que posee esta autosufi-
ciencia, sino que lo nombrado por él y, como tal referido, tam-
bién lleva consigo esa marca de la lentitud: “Estas cosas tienen
su suficiencia en el hecho de que dejan demorar junto a ellas la
cuadratura (Geviert) del mundo” (Heidegger, 1997: 28). La su-
ficiencia de lo nombrado y la del nombrar se reflejan de este
modo en abismo.



La lentitud de las cosas... 109

Al final de este breve recorrido por la conferencia Die
Sprache podemos concluir que el caracter de cosa de la poesia,
entendido como la constitucion de un espacio semantico articu-
lado en cuatro direcciones donde se retnen la opacidad y trans-
parencia enunciativa y referencial se presenta como una red que
retiene lo meramente alosemidtico. A eso precisamente deno-
mina Heidegger el cosear de las cosas. Esta expresion es una
figura de la lentitud. Ello resulta evidente cuando se confronta
los andlisis anteriores con una paréafrasis que Heidegger al co-
mienzo de la conferencia hace de los dos primeros versos de
la primera estrofa. A partir de esta parafrasis se desencadena la
reflexion sobre el sentido de la referencia poética que intenta-
mos interpretar desde una perspectiva semiotica.

Este hablar (sprechen) nombra la nieve que al anochecer, en el decli-
nar del dia, mientras suena la campana de la tarde, cae sin ruido en la
ventana. Al caer los copos de nieve dura mas tiempo (langer) todo
lo que dura. Por ello, la campana de la tarde, que diariamente toca en
todo momento su tiempo rigurosamente delimitado, suena largamente
(lang). El hablar (sprechen) nombra el tiempo de la tarde de invierno.
¢ Qué es este nombrar? (Heidegger, 1997: 20-21).

El tiempo de la tarde de invierno es un tiempo lento. Su len-
titud le viene dada por el hecho de que quedd atrapada en el
nombrar poético. La cosa poética hace presente lentamente las
cosas. Su contracara es la velocidad vertiginosa del mundo
técnico y la posicion subjetiva correspondiente del pensar cal-
culador.

Referencias

BerTorELLO, A. (2008a). El limite del lenguaje. La filosofia de
Heidegger como teoria de la enunciacién, Buenos Aires, Biblos.

(2008b). “El lugar de la muerte en el problema de la
significacion. Una reflexién Apel y Heidegger”. En D. Michelini,
Wolfgang Kuhimann y Alberto Damiani (eds.). Etica del discurso



110 Adrian Bertorello

y globalizacion. Corresponsabilidad solidaria en un mundo glo-
bal e intercultural, Rio Cuarto: Ediciones del ICALA, pp. 231-244.

(2005). Semiosfera y Mundo: ensayo sobre un posible
dialogo entre Lotman y Heidegger, en la Revista LSD: Lenguaje, Su-
jeto y Discurso [http://www.eyedeas.com.ar/portfolio/lsdrevista/len-
guaje-sujeto-discurso-info.html], nim. 1, Buenos Aires, pp. 15-19.

(2010). “Praxis e alosemi6tico: a apropiagao heideggeriana
de tecnhe aristotélica como ponto de partida para a formacéo de
conceitos ontolégicos”, en Mario Felig y José Francisco Dos Santos
(eds.). A confrontacdo de Heidegger e Aristdteles, Sdo Leopoldo/
RS, Nova Harmonia, pp. 213-240.

DALLENBACH, L. (1991). El relato especular, Madrid, Visor.
HelDEGGER, M. (1986) Sein und Zeit, Tubingen, Max Niemeyer.

(1989). Die Grundprobleme der Phdnomenologie,
Frankfurt am Main, Vittorio Klostermann.

(1993). Grundprobleme der Phéanomenologie, Frankfurt
am Main, Vittorio Klostermann.

(1995). Logik. Die Frage nach der Wahrheit, Frankfurt
am Main, Vittorio Klostermann.

(1997). Unterwegs zur Sprache, Stuttgart, Neske.

TrAKL, G. (1992) Obra poética, Buenos Aires, Torres Agiiero Editor
[trad. de Rodolfo Modern).

(2001). Das Dichterische Werk, Miinchen, DTV.

Recanari, F. (1981). La transparencia y la enunciacion, Buenos Ai-
res, Edicial.

SAER, J. J. (1998). La mayor, Buenos Aires, Seix Barral.

SEMBERA, R. (2002). Unterwegs zum Abend-Lande. Heideggers
Sprachweg zu Georg Trakl, Inaugural-Dissertation zur Erlangung
der Doktorwiirde der Philosophischen Fakultadten der Albert-
Ludwigs-Universitat zur Freiburg i. Br. [http://www.freidok.uni-
freiburg.de/volltexte/848/].



