La significacién del espacio.
Topicos del Seminario, 24.
Julio-diciembre 2010, pp. 101-137.

Regimenes de espacio

Eric Landowski
CNRS

Traduccién de Raul Dorra

El tejido

“El cielo se extiende sobre el tejado”: borde a borde, todo se
toca.

Es el mundo cerrado, saturado y tranquilizador, de la conti-
guidad de las cosas, aquello que demandan los fervorosos
mirones de escaparates dominicales, prestos a maravillarse por
lo que a lo largo de sus paseos se presenta ante ellos a cada paso,
0, Mas prosaicamente aun, en la hilera de estantes de los super-
mercados.

Pero cuando en la superficie todo se toca, hay grandes posi-
bilidades de que, al mismo tiempo, en la masa todo se sostenga
organicamente, o mecanicamente como en un reloj. O una ce-
rradura: “Tira del pomo y la clavijita cederd”. O un castillo
de naipes. Tira uno solo, y de a poco todo se vendréa abajo. Efec-
tos previsibles. Segln la misma ldgica, se sabe que, de una cosa
a la otra, un agitar de alas (de mariposa) puede él solo transfor-
mar todo el universo. Basta con conocer las leyes que lo hacen
posible.



102 Eric Landowski

La voluta

Las configuraciones efimeras que se despliegan bajo la batuta
del director de orquesta o en los pases ondulados del torero —o
el vuelo giratorio de los martinetes bajo el cielo azul— son como
las constelaciones que giran sobre ellas mismas en el interior
de las cuales de tanto en tanto las singularidades dinamicas “cua-
jan” por ajuste entre formas en movimiento, autdnomas pero
afines.

Y alrededor de estos torbellinos que no se dejan ver sin que
uno mismo corra el riesgo de sentirse arrebatado por su impul-
so, el resto del mundo: materiales de relleno comparativamente
escasos de sabor.

El abismo

Delante, “siempre recomenzado”, el mar. El horizonte. Y atrés,
como un rumor confuso, todo un continente. Al contrario del
mundo bien circunscrito y saturado de paseantes de domingo, o
del relojero, un universo sin limites, asediado por el vacio. Por
un vacio que, al no existir en él distancias que recorrer para lle-
gar a buen puerto (como lo seria para el mensajero o el comer-
ciante), se impone en la medida en que en si mismo constituye
la mas paraddjica de las presencias. Una presencia por defini-
cion irrepresentable.

Y sin embargo, Turner, los rollos chinos, o todavia, de Caspar
David Friedrich, El viajero sobre el mar de brumas.

La red

“Todos los caminos conducen a Roma”. Este es el mundo de la
comunicacion y especialmente del comercio. La tierra se ase-
meja a un mapa: un semillero de puntos (puertos, estaciones,
mercados, casas de bolsa, nudos informaticos) interconectados



Regimenes de espacio 103

por lineas a lo largo de las cuales circulan a toda prisa infor-
maciones y bienes —valores— mercancias o0 mensajes.

Su intercambio supone una distancia que separa a
expedidores y receptores. Una pura distancia transparente y casi
abstracta, sin rostro —sin paisaje— pues la logica del sistema
tiende a anularla en tanto extension fisica, reduciéndola a una
medida de tiempo, la del tiempo necesario para ir del punto ab
quo al punto ad quem, en funcién de la velocidad.

Ni el curioso ni el comerciante, y menos aun el pintor o el direc-
tor de orquesta hablan de “espacio”. En la medida en que desig-
na un concepto demasiado abstracto para serles verdaderamente
atil, esta palabra casi no forma parte de su vocabulario e incluso
nosotros mismos por otra parte, y por razones analogas, no lo
tomaremos sino “con pinzas”, es decir a menudo entre comillas,
casi como un indefinido.* No queda sino que cada uno de ellos
cree su propio espacio mediante el tipo de uso del mundo que
privilegie? y, al hacerlo, concrete una variante posible de este con-
cepto.

Y a juzgar por estos pocos esbozos que acabamos de presen-
tar, las variantes son del todo heterogéneas. Como si cada uno
de los que las produce habitara un mundo diferente. ; Tenemos
entonces que deducir que si referencialmente, ontolégicamente,
el mundo es uno (o quiza es lo que se supone) de ello resulta
que no existe constriccion alguna relativa a la manera de apre-
henderlo y que de ahi se sigue que no hay ningun limite a la
diversidad de mundos que podemos forjarnos, unos y otros, en
funcion de nuestras culturas respectivas o de nuestros centros

1 Para la justificacion de estas reservas, ver E. Landowski, “Estados de lu-
gares”, en Présences de I’Autre, Paris, PUF., 1997, p. 87-89. [Trad. al espafiol de
Desiderio Blanco, Presencias del otro, Lima, Fondo Editorial de la Universidad
de Lima, 2007].

2 Cfr.,, N. Bouvier, L’usage du monde, Ginebra, Droz, 1963.



104 Eric Landowski

de interés en la vida? En cualquier caso, ¢por qué no retener
aqui sino cuatro posibilidades, éstas mas bien que otras, en las
cuales, con un poco de imaginacion o de saber antropologico,
sin duda bien hubiéramos podido pensar?

¢ O bien podriamos justificar esto que no es todavia mas que
una simple intuicion, a saber que, bajo la apariencia de un cata-
logo méas 0 menos arbitrario, estamos en este caso ante maneras
de vivir el espacio y, por lo mismo, de configurarlo: maneras que
son en realidad interdefinibles sobre la base de criterios comu-
nes? Y que en consecuencia las configuraciones particulares que
de aqui resulten, tomadas en conjunto construyen un todo cohe-
rente y también, quiza, mas exhaustivo a su nivel. Suficiente-
mente coherente, en todo caso, para autorizar a pensar que si se
llega a desprender los principios subyacentes segun los cuales
las llamadas configuraciones se desmarcan las unas de las otras,
se podria de golpe esperar también que se comprenda como ellas se
entrelazan v, si asi se puede decir, dialogan entre ellas a través
de sus propias diferencias.

Para avanzar en esta direccion, recurramos a un modelo que
por otra parte hemos construido con el objeto de dar cuenta de
la diversidad de los modos de emergencia del sentido, correlati-
vo a la pluralidad de regimenes de interaccion concebibles entre
el mundo y los sujetos.®* Ese modelo de alcance general nos pa-
rece en efecto pertinente para dar razon, en particular, de la di-
versidad de los regimenes de espacio en el marco de los cuales
interactuamos con el mundo volviéndolo, por este hecho,
“significante”.

Intuitivamente y a titulo de hipotesis, ordenaremos a con-
tinuacion las cuatro variantes sefialadas distribuyéndolas de
la manera correspondiente a los cuatro angulos del modelo
en cuestion:

3 Cfr. E. Landowski, Les interactions risquées, Limoges, puLim, 2005. [Trad.
al espafiol de Desiderio Blanco y Veronica Estay, Interacciones arriesgadas,
Lima, Fondo Editorial de la Universidad de Lima, 2010].



Regimenes de espacio 105
1 3
“El mundo es un tejido” “El mundo no es sino abismos”
Régimen de interaccion Régimen de interaccion
subyacente: subyacente:
la programacion el asentimiento
4 2
“El mundo es una red” “El mundo no es sino volutas”
Régimen de interaccion Régimen de interaccion
subyacente: subyacente:
la manipulacién el ajuste

Entre las denominaciones empleadas para designar los regi-
menes de interaccion que este modelo pone en relacion, se ha-
bra notado que sélo el del ajuste y, en rigor, el de la manipula-
cion (con la condicion de tomar esta palabra en su sentido literal
de maniobra),* evocan la idea de relaciones dinamicas entre ele-
mentos situados en el espacio. Al contrario, ni el término pro-
gramacion ni el de asentimiento remiten a priori a un orden es-
pacial, cualquiera sea este. El primero evoca mas bien un
ordenamiento de operaciones escalonadas en el tiempo,® vy el
segundo una actitud de orden psicolégico o moral ante eso que
pasa —Ilo que arriba—, ahi aun, en el tiempo.

Pero estas denominaciones son en cierta medida engafosas.
Retenidas por ser palabras de la lengua usual y por lo tanto en
principio pasibles de una inmediata interpretacion en términos
de modos de relacién entre actores cualesquiera, ellas impiden
ver la categoria elemental, por definicion mas abstracta, que ha
servido de punto de partida al trabajo al cual nos referimos y

4 Segun el Petit Robert, 1970: “Manipular. 1° Palpar con cuidado cuando se
trata de experiencias o de operaciones cientificas o técnicas. Manejar y transpor-
tar” —“Manejar. [...] 2° Dar forma, modelar con la mano. 3° Tener entre las ma-
nos siempre desplazando, removiendo. Utilizar teniendo en mano.”

5 Como Greimas lo muestra ejemplarmente en “La soupe au pistou ou la
construction d’un objet de valeur”, Actes Sémiotiques-Documents, I, 5, 1979;
reed. en Du sens |1, Paris, Seuil, 1983.



106 Eric Landowski

que nos ha permitido llegar, sobre el plano que nos interesaba
especificamente —el de las figuras de interaccion— a las dis-
tinciones entre los cuatro regimenes que designan tales etique-
tas. Esta categoria es la que opone lo continuo a lo discontinuo.®
Asi, aunque Greimas la ubica entre las “indefinibles” (*a verter
en el inventario epistemolégico™) nosotros sabemos, y €l mismo lo
ha mostrado, que puede dar lugar, sobre el plano aspectual, no
solamente a una gran variedad de ordenamientos “tempo-
ralizados” sino también —y acaso en primer lugar— a toda suerte
de figuras “espacializadas”.’

De ahi que uno no tendria que asombrarse por el hecho de
gue un modelo fundado sobre tal primitivo pueda aplicarse, por
decirlo asi, como un guante, a una problematica de los espacios
vividos. La razon es, simplemente, que las variantes colocadas
entre comillas en el esquema precedente, asi como en el siguien-
te, no hacen sino traducir en la superficie, sobre una isotopia
particular, la de la espacialidad, los términos de la categoria de
base que, una vez proyectada sobre el cuadrado semidtico, pro-
vee la armadura de un modelo él mismo interaccional en su ge-
neralidad:

Nivel 1 (categoria de base): continuidad discontinuidad
Nivel 2 (modelo interaccional): programacion asentimiento
Nivel 3 (isotopia espacial): “el tejido” “el abismo”

1 3

4 2

no discontinuidad no continuidad
manipulacion ajuste
“lared” “la voluta”

5 Les interactions risquées, op. cit.,11-12, y anteriormente E. Landowski,
Passions sans nom, Paris, Presses Universitaires de France, 2004, p. 51-55.

T Cfr, A.J. Greimasy J. Courtés, “Continu”, Sémiotique. Dictionnaire
raisonné de la théorie du langage, Paris, Hachette, 1979 [Trad. al espafiol de
Enrique Ballon Aguirre y H. Campodonico Carrién, Madrid, Gredos, 1982].



Regimenes de espacio 107

Queda por mostrar, para cada una de las cuatro posiciones
mencionadas, por cuales mediaciones se pasa de nivel a nivel y
cémo, lo que, en lo profundo, no es sino virtualidad, se concreta
y se especifica al manifestarse en la superficie.

Comencemos por el fin: por la “red” y el régimen que la
subtiende, la “manipulacion”. Al introducir este vocablo en el
metalenguaje semidtico, Greimas le dio una acepcion técnica
que se separa a su vez de la definicién literal dada por el diccio-
nario de lengua, y del uso hoy més frecuente. “Manipular”, ha-
blando en términos de gramatica narrativa, no es manejar fisica-
mente las cosas ni disponer de las personas sin delicadeza o
inmoralmente. Es “hacer hacer”. En términos menos lapidarios,
es obrar, yo, sujeto, frente a otro sujeto y hacerlo de tal manera
que él se sienta llevado, de buen o de mal grado, a obrar como
yo lo deseo.

Entendiendo que tal modo de relacion intersubjetiva excluye
el recurso directo a la fuerza (pues recurrir a ella seria justa-
mente pasar a un simple manejo del otro, reducido al estatuto de
cosa y ya no considerado como un sujeto), todo lo que puedo
“hacer” en ese contexto es esforzarme por persuadir a mi inter-
locutor; es decir, darle, cognitivamente, razones suficientes para
que en respuesta él se resuelva a darme, pragmaticamente, satis-
faccion. La manipulacion, desde este punto de vista, se lleva a
cabo como un caso particular del hacer, concebido él mismo
como una transferencia de objetos provistos de valor entre suje-
tos. En este caso, se trata, para el manipulador, de hacer saber o
hacer creer x a su destinatario con el fin de hacerle querer o
convencerlo de un deber hacer y. Dicho de otro modo, hay que
“conjuntar” el interlocutor con un conjunto adecuado de valores
“modales”. Asi toda comunicacion de valores entre sujetos, y a
fortiori toda puesta en circulacion de objetos, implica la exis-
tencia de un espacio.



108 Eric Landowski

Hay, pues —y es a lo que queremos llegar— un espacio in-
manente a la sintaxis manipulatoria (y mas generalmente un “es-
quema narrativo” donde toma lugar junto a la “accién” y a la
“sancion™). Pero este espacio es, a decir verdad, lo que hay de
mas evanescente. Tal espacio no se constituye sino como el pre-
supuesto l6gico de las operaciones llamadas juntivas por las cua-
les los sujetos, al comunicarse valores, transforman reciproca-
mente sus competencias o sus estados. En suma, este “espacio”
no es otra cosa que la distancia necesaria entre dos posiciones
para que algo pueda transitar de la una a la otra. No hay pues en
si ninguna consistencia palpable y en consecuencia no se puede
definir sino en negativo, como la negacién o la superacion de
una discontinuidad presupuesta o, lo que acaba siendo lo mis-
mo, como la afirmacién, muda por asi decir, de una no disconti-
nuidad: como el entredés —el “blanco”— que en una red de
comunicacion separa al mismo tiempo que pone en relacion, las
partes concernidas en el intercambio de mensajes (0 de objetos
de cualquier clase).

Nosotros lo llamaremos el espacio convencional de la circu-
lacion de los valores.

Si “existe”, es en efecto por convencion. Primeramente por
convencion entre nosotros, semiotistas, porque lo que lo consti-
tuye es la alternativa de dar cuenta del sentido a partir de una
modelizacidn que se asienta sobre la idea de juncién entre suje-
tos y objetos, opcidn tedrica fundadora de la gramatica narrati-
va —version estandar— en su conjunto.

Pero este “espacio” paradojico, sin extension ni volumen (sal-
Vo “ropaje discursivo” ulterior) presenta, formalmente, grandes
semejanzas con otro espacio de convencion que, aunque no sea
él también mas que el producto derivado de una sintaxis (y por
lo tanto no més cargado a priori de sustancia que nuestros mo-
delos gramaticales), se ha convertido en apenas algunos dece-
nios, para muchos si es que no para la mayoria de nuestros con-
temporaneos, en lo méas pregnante, lo mas caro, e incluso lo mas
“real” de todo lo que constituye nuestro entorno cotidiano: se



Regimenes de espacio 109

trata del extrafio espacio de la Red. Y va de suyo que habla-
mos de “navegar” en busca de informacién porque para eso
ha sido concebida. Pero, ¢al precio de qué mutaciones en la
manera de ser-en-el-mundo se arriba tan facilmente a sentir-
se en ella como *“en casa” —casi como si el resto del mundo
ya no existiera—, a habitarla tan naturalmente que ciertos
sociologos se inclinan a ver en ella la forma misma de la “bios
posmoderna” en cuyo interior estariamos destinados a vivir
de aqui en adelante?®

Hasta hace poco tiempo, los sistemas de comunicacién exis-
tentes dejaban ver sobre el mismo suelo, bajo la forma de una
multitud de infraestructuras materiales, la inmensidad del esfuer-
zo y la amplitud del equipamiento necesario para permitir que
un punto cualquiera de la tierra se uniera eficazmente a otro:
grandes caminos reales de antafio con postas de relevo converti-
das hoy en autopistas con estaciones de servicio y casetas de
peaje; hileras de postes telegraficos o telefonicos plantados a tra-
vés del campo para servir como medida de la distancia a reco-
rrer entre una poblacion y otra; antenas hertzianas en las alturas
que reemplazan a los antiguos semaforos; y, desde luego, vias
ferreas con sus balastos, sus travesafos, sus sefializaciones, sus
cambia-agujas, sus catenarias, sus estaciones; lineas maritimas
con sus puertos, sus faros, sus balizas, o corredores aéreos
sucediéndose de una torre de control a la siguiente.

Sin convertir en algo completamente obsoleto esta pesada
cuadriculacion de la tierra, la tecnologia sobre la cual se asienta
la interconexion numérica parece, por el contrario, capaz de po-
ner en relacion a la gente de un extremo al otro del planeta pres-
cindiendo de cualquier soporte equivalente. Sin duda, esto no es
mas que una apariencia. Pues aunque esta Red —también lla-

8 Cfr., M. Sodré, “Sobre a episteme comunicacional”, matrizes, 1, Sdo Paulo,
2007, y nuestro comentario en E. Landowski, “Da integracéo entre comunicagao
e semiotica, en A. Primo et al. (eds), Comunicacéo e interacbes, Porto Alegre,
Sulina, 2008.



110 Eric Landowski

mada la “Tela” (jironia de las denominaciones!) se nos aparece,
a los que la utilizamos, como una pura red de relaciones virtuales
que podemos, con entera libertad, actualizar segun nuestra fan-
tasia; ella funciona, en realidad, desde el punto de vista técnico,
no solo mediante rigurosas programaciones sino también por-
que el globo ha sido cubierto por una verdadera “tela”, una ma-
deja inextricable de hilos tendidos a traves de los continentes y
hasta el fondo de los océanos, un verdadero tejido de conexio-
nes fisicas, dando a este término, muy exactamente, la acepcion
que aqui hemos retenido desde el inicio y que explicaremos un
poco mé&s adelante. Pero sabiendo hacer invisible su armadura
de fibras y nudos, enterrando sus cables y ocultando lo mejor
posible sus antenas de enlace (en lo mas alto de los campanarios
de las iglesias, si fuera necesario), se disimula tan bien la geo-
grafia de sus innumerables soportes (y esto, al parecer, en gran
parte por una eleccidn estratégica) que es como si desdefara el
espesor del mundo hasta casi hacernos olvidar que entre aqui y
alla, que entre usted y yo, dondequiera que usted se encuentre
hay —hay todavia, jincluso hoy!— el “espacio”.

Se retiene habitualmente de todo esto solamente las comodi-
dades que de aqui se obtienen: gracias a la densidad de la red, a
la casi instantaneidad y al alto rendimiento de las transmisiones
que asegura, el mundo se ha vuelto “enteramente pequefio” en
el sentido en que todo parece quedar al alcance de la mano. Cier-
to, jy qué podria ser mas practico! Pero navegar ocasionalmente
en la superficie en busca de informaciones puntuales no es en
general sino una primera etapa; la siguiente es la verdadera in-
mersion en las profundidades. Entonces, cuando se navega ahi
como pez en el agua al punto de hacer de ese medio su nuevo
“bios”, se entra en cuerpo y alma en un mundo diferente, donde
el espacio mismo es otro. Es un espacio en el que, segun todas
las apariencias, las referencias del sentido comun se borran, co-
menzando por aquello que ordinariamente nos sirve para distin-
guir el aqui del alla y lo préximo de lo lejano: un espacio que no
provee, pues, subjetivamente, de ninguna forma de anclaje. Y



Regimenes de espacio 111

es un mundo en el que cualquier informacion (o casi) parece tan
cémodamente accesible, y donde cada uno resulta tan facilmente
encontrable con un simple clic que la extension misma parece abo-
lida, la cual, sin embargo, repartida entre las cosas, habia, desde
siempre, inexorablemente separado a unos de otros (aunque en
contrapartida, protegiendo de todos modos nuestra intimidad).

Ciertamente, uno tendria motivos de regocijo: jprovistos de
nuestras computadoras, en adelante podemos estar en todas par-
tes al mismo tiempo! Pero también uno puede —es una cuestion
de gustos— sentir afliccion por los efectos de esta ubicuidad:
interlocutores una vez manipuladores y otra manipulados, adhe-
ridos sin cesar a nuestros celulares o fijados a alguna pantalla
(cuando no ocurren ambas cosas a la vez), presentes hasta el
otro extremo del mundo a través de toda suerte de programas,
de sitios y de redes (sociales, profesionales u otras), de hecho
jamas estamos, propiamente hablando, en ninguna parte. Y para
quien permanece adherido a su anclaje espacial en tanto dimen-
sion constitutiva del sentido de su propio ser-en-el-mundo, la
borradura del trivial sentimiento de espacialidad, ligada a la ex-
periencia empirica del mundo de todos los dias, representa una
pérdida que nada podria compensar.

Epistemoldgica o semidticamente hablando, es cierto que,
cualesquiera sean nuestras preferencias ideologicas en la mate-
ria, este espacio, sin casa ni hogar donde todo el mundo tiene su
direccion pero nadie una localizacion, es un espacio —uno en-
tre los otros— del mismo modo que el “espacio empirico” de
los buenos y viejos tiempos. Y aun es posible que este dltimo al
que, para simplificar, llamamos globalmente asi (aun cuando
muy pronto podria verse de que modo se diversifica) no deba el
apego particular que le dedicamos sino al hecho de que haya
sido, y aun siga siendo, como dice la cancién, “el dulce pais de
nuestra infancia”. No es sin embargo acordarle indebidamente
un estatuto privilegiado el preguntarnos si abandonarlo con el
fin de instalarnos en el espacio convencional de la juncién en
estado puro —éste “de papel” de nuestros sabios modelos, o



112 Eric Landowski

aquel on line de la internet— es todavia vivir de verdad so-
bre la tierra.

Para volver sobre esto, retomemos el tema desde su comienzo:
el mundo como un “tejido”.

Observar el mundo segun esta perspectiva es producir el na-
cimiento de un espacio “tejido” por la conexion de las cosas en-
tre si. Mientras el ideal de la red es aparentemente producir un
mundo en el que la discontinuidad, permaneciendo siempre pre-
supuesta, no sera dentro de poco mas que un vago recuerdo, la
opcién de la que procede la vision del mundo como tejido es la
de conocer y dominar lo real como continuidad. “El espacio”
cesa entonces de ser esa nada en que tiende a convertirse, a fuer-
za de progresos técnicos, a los ojos de los navegadores, tan bien
interconectados que ya no sienten que el espacio se interponga
entre ellos como un obstaculo. Por el contrario, ahora vamos a
ver de qué manera el espacio se deja tomar en tanto positividad
—como un pleno— como la realidad palpable del mundo-obje-
to tal cual éste se presenta ante nosotros desde que nos tomamos
el tiempo de observarlo.

Se le puede llamar el espacio operatorio del dominio de las
cosas.

La forma que adopta varia de una cultura o de una época a la
otra —la de Galileo no era ya la de Aristoteles y la nuestra es,
evidentemente, asimismo diversa. Su forma depende en efecto
en primer lugar del conocimiento que se tiene (o0 se crea tener)
de los elementos que componen el tejido del mundo pero tam-
bién, o sobre todo, de la idea que uno se haga de las regularida-
des que rigen sus relaciones, y finalmente del grado de maestria
practica que se haya podido adquirir en su manejo, suave o for-
zado, tendido hacia fines “desinteresados” o utilitarios, es decir
en vista a su exploracion o explotacion. Tratdndose de un espa-
cio que, en consecuencia, se configura mediante la experiencia



Regimenes de espacio 113

de nuestras relaciones con las cosas mismas y por las relaciones
que ellas establecen entre si, y ya no sobre la base de las relacio-
nes que los sujetos mantienen los unos frente a los otros por la
intermediacion de los objetos que ellos se comunican, el régi-
men de sentido del cual depende ya no puede ser el de la juncion
(lo que, desde luego, no quiere decir que esta nocién pierda su
interés en relacion a su dominio de pertinencia propia).

Sin embargo, las cosas ciertamente también pueden estar jun-
tas las unas con las otras (reunidas) o conjuntas consigo mismas
(dicho de otro modo, enteras, a la manera de un caballo “com-
pleto”); o bien disjuntas, separadas las unas de las otras; o bien
fragmentadas, separadas ellas mismas. Y yuxtaponer o superponer
dos objetos, mas aun abrocharlos en Gltima instancia, atarlos, ator-
nillarlos, soldarlos unos a otros, o incluso volver a pegar un
objeto cuyas partes han sido disociadas, es seguramente proce-
der a operaciones “conjuntivas”, del mismo modo que arran-
car, desprender una cosa de la otra, o extraerla de ella (como el
automovil de la cochera o el nifio del vientre de su madre) o
quebrar, desgarrar, y por cierto cortar (el pan o la cabeza del
condenado), es, evidentemente, “disjuntar” jPero ya no en el
mismo sentido de un momento antes! La conjuncién y la disyun-
cion se definen ahora como operaciones que se efecttan en el
espacio empirico, o sobre elementos dotados de propiedades
materiales precisas de las cuales depende la posibilidad misma
de ejercer sobre ellos nuestro control, nuestra “captura”, de ma-
nejarlos, en particular desde una perspectiva cuantitativa, unién-
dolos o dividiéndolos, reuniéndolos o dispersandolos.

Dado que esto nada tiene que ver con el “hacer juntivo” defi-
nido mas arriba como transferencia de objetos de valor entre su-
jetos, es necesario concebir en este punto una nueva sintaxis. La
que nosotros proponemos esta centrada alrededor de las nociones
de operacion y de dominio.® Precisemos que se trata de agregar

® Cfr, E. Landowski, Avoir prise, donner prise, Nouveaux Actes Sémiotiques,
[http://revues.unilim.fra/nas]. Trad. it., “Avere presa, dare presa”, Lexia 3-4,



114 Eric Landowski

estas nociones a las de manipulacion y de juncion, y de ningun
modo de sustituirlas pretendiendo que aquéllas explican mejor
las mismas cosas. El objetivo, en efecto, no es el de reconstruir
la semiotica sino, a lo mas, de completar la panoplia de instru-
mentos conceptuales de los que ya disponemos, y esto con el
objetivo preciso de analizar una dimension del sentido y un
modo de interaccion, y, en seguida, también un régimen de es-
pacio que la problematica juntiva clasica no permite, a nuestro
entender, tratar de una manera satisfactoria,’® lo que explica que
ahi haya todo un campo que ha permanecido casi completamen-
te ignorado hasta el presente.

Casi, es decir no totalmente: tomaremos como prueba una
rapida comparacion entre dos libros que se encuentran en la obra
del pionero y —a nuestros ojos— principal semiotista en la ma-
teria, Manar Hamad: Lire I"espace, y su muy reciente Palmyre.*
En el primero, que reagrupa analisis fechados en su mayor parte
entre 1970 y 1980, el espacio por “leer” es aun el de la juncion
en el sentido del esquema narrativo “canénico”. Por ejemplo,
si en el interior de una sala de seminario —tema de uno de sus
capitulos— la cabecera de la mesa otorga al que la ocupa un
agregado de autoridad, es, se nos explica, porque esa posicion
“conjunta” a quien la ocupa con mas “valores modales” que las
otras posiciones. Y si ello es asi, se debe a que la geografia de
los lugares disponibles traduce, en el plano de la expresién es-
pacial, una distribucion ya convenida del “poder”, del “saber” y
del “deber”; y por esa via contribuye a la estabilidad de las rela-
ciones jerarquicas entre los participantes. De manera semejante,

Turin, 2009, pp. 139-202 [En espafiol podria traducirse: Tener control, permitir
control].

1 A propésito de estas reservas, cfr., Avoir prise, Il parte, 1.3, “Manipuler ou
manoeuvrer?”’

11 M. Hammad, Lire I’espace, comprendre I’achitecture. Essais sémiotiques,
Paris-Limoges, Geuthner-Pulim, 2006, 372 p.; Palmyre. Transformations
urbaines. Développement d’une ville antique de la marge aride syrienne, Paris,
Geuthner, 2010 [de préxima aparicion].



Regimenes de espacio 115

en la casa japonesa tradicional, la diferenciacion de los reco-
rridos que autoriza la distribucion de las habitaciones permi-
te al anfitrion expresar de manera no verbal la naturaleza de
las relaciones sociales que él mantiene con cada uno de sus
visitantes.

De modo mas general, estamos ante un espacio a la vez
topolégicamente modalizado y posicionalmente modalizador
gue no tiene aparentemente —a los ojos del investigador que lo
describe y también, segun la direccion que adopte, a los ojos de
los sujetos cuya manera de vivir ahi él estudia— otra funcion e
incluso otra realidad que la de constituir el soporte de las mani-
pulaciones intersubjetivas destinadas a ejercerse en ese ambito.
Una vez planteado esto, y aun supuestamente admitido, faltaria
sin embargo, con el fin de operacionalizar el avance, explicar
exactamente como —con la ayuda de qué dispositivos
sensorialmente perceptibles— el estatuto modalizado y el po-
der modalizante de los elementos constitutivos de un espacio
asi articulado se traduce en formas manifiestas inmediatamente
“legibles” o por lo menos intuitivamente captables!? para cual-
quier sujeto. Pues a menos que se suponga que los habitantes,
los visitantes o los usuarios que alli se desempefian sean todos
semiotistas capacitados para hacer un andlisis actancial y modal
en buena y debida forma, para que el espacio en cuestion pueda,
en tanto tal, manipularlos eficazmente, es necesario en primer
lugar que de una o de otra manera él les hable de si mismo por
su sola organizacion material. En otros términos, ¢a partir de
qué modulaciones concretas en lo que hace a las cualidades sen-
sibles de los elementos espaciales, 0 mediante qué operaciones
con capacidad para explotar sus propiedades fisicas, el poder
modalizante de un determinado espacio empirico se construye y
se ejerce practicamente?

2 Acerca de la distincion entre “lectura” y “captura”, cfr., E. Landowski,
“Vettura e pittura: dal utilizzo alla pratica”, en S. Jacoviello et al. (eds), Testure.
Scritti per Omar Calabrese, Siena, Protagon, 2009, pp. 289-302.



116 Eric Landowski

A este respecto, Lire I’espace no aporta muchos elementos
para una respuesta pues ése no es en verdad su objetivo. En cam-
bio, Palmyre trata directamente esta cuestion procediendo a un
analisis, no propiamente de la dimension sensible —es decir
plastica o “estésica” que, segun nosotros, deberia constituir el
objeto de uno de los dos angulos de una problematica semiotica
de la materialidad bien entendida— sino de la dimension
operatoria que representa a nuestros ojos el otro angulo in-
dispensable. Reduciendo bruscamente a una sola frase la ma-
teria de un volumen de casi doscientas paginas, se podria for-
mular de la manera siguiente la cuestion central que él plantea
a propdasito de este segundo angulo: ¢cémo diferentes propieda-
des materiales inherentes a una serie de elementos presentes y
operantes en el “espacio fisico” de una ciudad se convierten en
funcionalmente pertinentes desde el punto de vista de la consti-
tucion de esta misma ciudad en tanto “espacio social”, es decir
haciendo sentido? Se ve aqui en qué el recorrido de Manar
Hammad, hablando en términos de problematizacion semiética
del espacio, se distingue del que ha llevado a cabo en particular
Jean-Marie Floch sobre el mismo campo. Partiendo los dos de
una perspectiva esencialmente modal, uno, como lo vemos aho-
ra, se orienta hacia el angulo “operatorio” (para nosotros, el del
“dominio” y de la “programacion’), mientras el otro se fue vol-
viendo gradualmente, de manera cada vez mas neta, durante los
diez o quince ultimos afos de su vida, hacia la exploracion de la
otra dimension igualmente inherente a las configuraciones es-
paciales que él tomaba como objeto de sus andlisis: la de lo “sen-
sible” (para nosotros, principio de base del régimen del “ajuste” y
también, como lo veremos mas adelante, del espacio “voluta™).*®

¥ De J.-M. Floch, sobre todo el aspecto “modal”, ver “La génération d’un
espace commercial”, Actes Sémiotiques, 1X, 87, 1987, y en lo que hace al aspec-
to “sensible”, Une lecture de “Tintin au Tibet”, Paris, PUF., 1997, asi como sus
notas publicadas péstumamente en J.-M. Floch, J. Collin, Lecture de la Trinité
de Roublev, Paris, PUF., 2009.



Regimenes de espacio 117

De cualquier manera, con Palmyre, se esta ante una realidad
eminentemente concreta, un espacio de tipo propiamente
operatorio, al que se ve tomar forma: no ya una red de figuras
actanciales en papel sino el tejido de un mundo verdadero he-
cho de arena, de piedra y de sal, con corrientes de agua y
vergeles, rastros, relieves, un clima. A partir de un analisis muy
detallado de los restos de la antigua ciudad, el estudio
reconstituye las fases de su evolucion en un periodo de alrede-
dor de cinco siglos y muestra admirablemente que incluso si son,
ciertamente, hombres los que la construyeron y la transforma-
ron en el curso de las edades en funcién de motivaciones reli-
giosas, econdmicas, politicas o militares determinadas, ellos no
lo hicieron jamas sino sacando partido de una logica primaria,
de orden puramente pragmatico, que los supera: la de la “fuerza de
las cosas”, expresion gastada de la cual sin embargo uno puede
en esta ocasion servirse sin que se trate de una pura y vulgar
retorica. De esta logica se desprenden “mecanismos” indepen-
dientes de las peripecias de la historia, los cuales regulan de
manera rigurosa las interacciones que tienen lugar en los pro-
pios elementos con la ayuda de los cuales los hombres fabrican
su espacio. Y, en este cuadro, como si los datos naturales, co-
menzando por el relieve y la hidrografia, se entendieran directa-
mente con los elementos arquitectonicos independientemente de
los sujetos que los construyen, muy pronto aparecen verdaderas
regularidades sobre diversos planos.

Las necropolis, por ejemplo, que “buscan, todas, el agua”,
“atraen” sistematicamente las murallas defensivas “rechazando”
decididamente los vergeles de los oasis. Igualmente, cumplien-
do un papel de polo de atraccion o repulsién en el interior de un
campo en el que se entrecruzan fuerzas de naturaleza diversa,
cada uno de los otros elementos puestos en accion ejerce (si bien
Hammad no utiliza este término) una forma particular de domi-
nio sobre aquellos que forman su entorno. Y es precisamente
esto lo que permite a los constructores tener otros tantos opera-
dores a su disposicion, y, por decirlo asi, aun a su servicio: en



118 Eric Landowski

este caso, operadores de “juncion” en el sentido estrictamente
espacial del término, o mejor —como diria un electricista— de
disyuntores-conjuntores (o “acopladores”) encargados de dejar
pasar o impedir el paso de la “corriente”, abriendo o cerrando
tal o cual circuito, el de las mercancias o de las procesiones,
canales de irrigacion o ejércitos, etc. Asi se ve en particular ins-
talarse en tal punto de la ciudad un arco monumental que tiene
la funcion de “soldar”, una a una, dos vias preexistentes, y en
otra parte una avenida de columnatas encargada de “suturar”
los bordes de dos barrios hasta entonces separados mientras
que el uadi, “operador proveniente de la naturaleza”, realiza
una operacion semejante entre otras dos zonas. De la densidad y
de la fuerza de estos lazos entre elementos materiales agarrados
los unos de los otros resulta la forma cambiante del “tejido
urbano” (término éste, por el contrario, recurrente a lo largo
del libro).

A partir de aqui podemos precisar en qué sentido hay que
entender la idea de continuidad que hemos asociado a la de es-
pacio operatorio. Con toda evidencia, “continuo” no puede sig-
nificar aqui ni indiferenciacion ni ausencia de articulacién entre
los elementos de un campo de observacion o de interaccion pues-
to que, como se sabe, el mundo en que vivimos, el de la expe-
riencia empirica, no nos es perceptible, no toma sentido ni se
ofrece concretamente a nuestra captura sino justamente en ra-
z6n de diferencias que nos permiten discernir sus elementos per-
tinentes (tomando en consideracidn, caso por caso, a una practi-
ca de exploracion o de explotacion determinada).'* Sea que se
trate de las ruinas de una ciudad cuya interpretacién queremos
emprender, de una sala de seminario en cuyo interior el lugar
reservado al hipotético querer ensefiar de uno se separa de los
que han sido asignados al poder discutir o al simple deber escu-
char de los otros, de las vidrieras que escruta el amante del

14 Cfr., A. Beyaert Geslin, “La photographie aérienne, I’échelle, le point de
vue”, Protée, 37, 3 (Regards croisés sur les images scientifiques), 2009.



Regimenes de espacio 119

shopping que hemos evocado al comienzo, o incluso, por ejem-
plo, en un orden completamente diferente —para un cirujano—
las profundidades del cuerpo que se explora con la ayuda de son-
das, o se arremete armandose de catéteres, el espacio operatorio
de nuestras investigaciones o de nuestras conductas inter-
subjetivas, se presenta siempre a la vez como diversificado y
pleno. Tejido tornasolado o, si se prefiere, continuidad modula-
da, la diversidad de esto del cual él esta lleno (y aun, a menudo,
saturado) se convierte en unidad desde el momento en que for-
ma el plano sobre el cual estamos operando.

Como un cuadro holandés de interior en el que, entre dos ob-
jetos, no hay nunca “nada” sino al menos la blancura de un muro
significante él mismo, es en efecto un espacio donde toda cosa
colinda con cualquier otra cosa respecto de la cual difiere. En
este sentido, nada cambia el hecho de que los elementos que
llenan la escena —o, se podria decir, que fijan por su puesta en
relacion la “isotopia” de su lectura— puedan parecer unas ve-
ces apretados los unos contra los otros hasta sofocarse como en
un Vuillard, y otras veces raleados como en una tela de Boudin
en el que la primacia la ostenta un “fondo” sobre el cual se des-
tacan de tanto en tanto algunas siluetas. Pues este fondo es en-
tonces él mismo, positivamente, “cualquier cosa” —cielo, mar
0 playa—, justo lo suficiente como para que desde el punto de
vista del observador todavia se trate, global y semanticamente,
de un espacio continuo en este sentido del todo elemental, que
simplemente permanece sin vacio: de un borde a otro, todo es
aqui juntivo y significante.

De aqui el hecho de que la continuidad que caracteriza este
tipo de espacio se ofrezca para ser captado también sobre otro
plano, mas abstracto. Ver el mundo como un tejido de cosas con-
tiguas —“de una sola pieza”— es efectivamente, al mismo tiem-
po comprenderlo como un tejido de relaciones constantes: como
un mundo uno, donde no solamente se va—"“poco a poco”— de
una cosa a la siguiente sin “solucion de continuidad” sino tam-
bién, méas profundamente, donde todo se sostiene pues aqui, “de




120 Eric Landowski

una cosa a la otra” todo esta prendido sobre todo.*® De lo infini-
tamente grande a lo infinitamente pequefio, el universo aparece
entonces como una sola inmensa isotopia intimamente
articulada, como un “espacio de espacios”*® en el cual cada uno,
a su nivel, ofrece regularidades propias (astrofisicas, termodina-
micas o electromagnéticas, mecanicas, bioldgicas, sociales,
intersubjetivas, etc.) interactuando a la vez con aquello que con-
tiene tanto como con aquello que lo engloba.

Desde este punto de vista el “tejido” constituye el elemento
mismo de todo analisis. Pues someter a eso que se llama un ana-
lisis objetos tales como un espacio urbano, un cielo estrellado o
un mapa meteoroldgico, o incluso la “escena politica” o el “pai-
saje mediatico” de un pais, o desde luego un texto (eventual-
mente rebautizado para esta ocasion, un “espacio textual™), es
en una primera etapa formular la hipotesis de que a pesar de lo
que tales objetos pueden presentar de diverso en la superficie (y,
en tal sentido, de discontinuo), ellos, en el fondo, constituyen
un todo (y en este sentido un continuum). Luego, en una segun-
da etapa, es cambiar de escala y prestar atencion a los elemen-
tos discretos (es decir, discontinuos) que componen el objeto
considerado, identificar sus elementos, “recortarlos”, describir-
los uno por uno, compararlos entre si y estudiar las relaciones
que entre ellos mantienen. En fin, en una tercera etapa y en un
nuevo cambio de escala, es extraer de las relaciones que se aca-
ba de hacer aparecer entre elementos constituyentes, una légica
que permita dar cuenta de la cohesion del conjunto. Esto puede
consistir o bien en explicar aquello que hace la unidad funcio-
nal (esto es, en términos estaticos, la necesidad, y, en términos
del proceso, la previsibilidad), o bien en comprender lo que hace
la unidad estructural (esto es, lo que determina el sentido vy, lle-

15 Cfr., Avoir prise, doner prise, op. cit., cap. Il, « Dédoublements ».

1% Expresion tomada en préstamo a P. Jevsejevas, Bookstore spaces, tesina,
Universidad de Vilnius, Departamento de semidtica y de teoria de la literatura,
enero 2010.



Regimenes de espacio 121

gado el caso, el valor, por ejemplo estético). Tales son las dos
formas posibles de lo que entendemos por “continuidad” en el
plano de lo inteligible. En este sentido, todo dominio (material
o intelectual) sobre las cosas pasa por su analisis en tanto tejido,
lo que no excluye la posibilidad de otras formas de “aprehen-
sion” fundadas sobre principios interaccionales, y por lo tanto
regimenes de captura diferentes.*’

De modo que no hay nada sorprendente en el hecho de que,
bajo este régimen de construccion del “espacio”, la programa-
cién se imponga como una forma de interaccion privilegiada.
Esta no consiste, en efecto, mas que en la operacionalizacion
del saber —tedrico o practico— de la cual se dispone en lo que
se refiere a las relaciones constantes, a los mecanismos, a las
cadenas de causalidad y, mas generalmente, a los “programas”
de todo tipo que gobiernan la manera previsible en que los ele-
mentos del tejido continuo del mundo acttan relacionandose
entre si segun la escala donde uno se situe.

De las dos configuraciones que acabamos de examinar, al pasar
de una configuracion a la otra, el espacio cambia de lugar, si se
puede recurrir a esta expresion. Mientras que desde la 6ptica de
la red éste se presentaba como un vacio para llenar entre los
sujetos; cuando el mundo es reconfigurado como tejido, se con-
vierte en un lleno instalado ante ellos.

Sin embargo, a pesar de este cambio, adoptar una perspecti-
va 0 bien la otra es siempre conferir implicitamente al espacio
el mismo estatuto: el de uno ya dado que resulta posible pensar,
por asi decirlo, de arriba, y mirar a distancia. Eso, no obstante el
hecho de que segun otro punto de vista esté permitido conside-
rar que los sujetos que piensan u observan de este modo “el es-

1 Cfr., Avoir prise, op. cit., cap. 1, Il, 3, « En de¢a de toute emprise, la prise »
y 3, Il « Opérer sans savoir ».



122 Eric Landowski

pacio”, se encuentran necesariamente incluidos ellos mismos
“dentro” de él: ¢es que no son, acaso, al mismo tiempo sujetos
que alli viven? Pero por el momento, independientemente de la
pregunta sobre lo que puede significar exactamente (en térmi-
nos alejados de las trivializaciones) estar en el espacio, subraye-
mos solamente que haciendo de “el espacio” ya sea un soporte
para la circulacion de objetos-valores (como en la red), ya sea
un campo de observacion y de accién sobre el cual operar (como
ocurre en el otro régimen), uno se da mentalmente un espacio
“objetivo”, el que puede ser considerado con la clase de des-
prendimiento epistémico que uno tiene ante las cosas, cua-
lesquiera sean ellas, desde que se las conciba como realidades
“en si”, cuya existencia, forma o comportamiento nada deben a
aquel que las piensa, las observa o se sirve de ellas en un plano
practico.

Sin ninguna duda, un desprendimiento semejante constituye
una de las condiciones de posibilidad del modo de accion “posi-
tivo” y “racional” al que todo hace que tienda a ser valorado
segun su eficacia en nuestra sociedad obsesionada por la pro-
ductividad y la rentabilidad. De hecho, sin distancia objetivante,
sin conocimiento cientifico ni domesticacion de la naturaleza,
ninguna “conquista del espacio”, y quiza tampoco el descu-
brimiento de América, hubiesen podido ocurrir. Pero no es ésta,
no obstante, la Unica postura epistemolégica posible, la sola
manera pensable de estar-en-el-mundo, y nada dice que sea la
mas vivible en términos de “calidad de vida”. Ni desde un punto
de vista antropoldgico, esa postura es tampoco la Gnica, como
se advierte en el momento en que se dirige la mirada hacia otras
sociedades, 0 aun cuando uno observa la nuestra juzgandola des-
de el punto de vista de la experiencia individual vivida. Resu-
miendo, existen otras posturas.

Por eleccion axioldgica tanto como por atencion a la
completud tedrica, es a ellas que queremos conceder su derecho
acordandoles, en lo que sigue, a las dos configuraciones que que-
dan por describir, la voluta y luego el abismo, la misma impor-



Regimenes de espacio 123

tancia que hemos dado a las dos precedentes. Que se nos objete
que ellas no estan en el “aire del tiempo”, que ellas no evocan
sino ensofiaciones de esteta, de poeta o de mistico, que ellas,
por lo tanto, pueden ser tenidas por marginales y superadas,
0 quiza de un dia para otro declaradas insalubres (como las
volutas del tabaco), no seria sorprendente en el contexto actual.
Retomemos de todos modos el hilo de nuestros esquemas. Di-
cho de otro modo: del “continuo” que acaba de ocuparnos, pa-
semos a su negacion, el “no continuo”.

Ahi se encuentra lo que bautizaremos como el espacio expe-
rimentado del movimiento de los cuerpos.

Le acordamos el caracter de emblema a la voluta, forma ge-
néricamente reconocible sobre planos y en contextos extrema-
damente diversos: en las espirales de piedra esculpida que ornan
el capitel de columnas de los templos griegos asi como las cor-
nisas de las iglesias barrocas; en la ola que naciendo de la mare-
jada en las cercanias de la costa, estalla durante algunos instan-
tes y viene a quebrarse ahi; en el humo que sale volando de su
cigarro o de mi pipa cuando, con permiso o sin él, nos decidi-
mos por el placer de encenderlos; en las figuras sin cesar cam-
biantes que, de un extremo al otro del cielo, pasean la multitud
giratoria de estorninos en vuelo o, en los trdpicos, el torbellino
de polvo y de hojas arrancadas por la ventisca; en los recorridos
ajustadamente mezclados que dibujan sobre el escenario de la
Opera la bailarina y su caballero, o, en el centro de la arena, los
pases que entrelazan al toro y al torero.

Para simbolizar espacialmente la relacion que une a los
interactantes en el marco del régimen del ajuste, habiamos rete-
nido en un primer tiempo no la figura de la voluta sino la del
entrelazamiento. Ella también evoca con bastante exactitud el
tipo de coordinacion dindmica que articula el hacer juntos, a la
vez concomitante y reciproco, de dos 0 mas comparieros (o
adversarios) en un movimiento en el que cada uno siente el
sentir del otro (o de los otros) a favor de una relacién directa,
cuerpo a cuerpo, y retne (por contagio) sus mociones, su ritmo,



124 Eric Landowski

su hexis misma.*® Pero, ¢la voluta no estd a menudo hecha, jus-
tamente, de entrelazamientos? Se podria encontrar en particular
en Roger Caillois, muchos otros ejemplos extraidos del reino
mineral tanto como del vegetal o del animal.*®

En todos los casos de este género, cualquier cosa se enrolla
sobre si, se desenrolla y se despliega. Puede tratarse de una ma-
teria inorganica trabajada por el hombre (como la piedra) o no
(como el humo), o de una materia viva —los cuerpos humanos
(los de los danzantes), o de los animales (los pajaros)— o inclu-
so de una combinacién de elementos provenientes de mas de
uno de esos ordenes diversos. Como lo notaba Valéry a proposi-
to de la concha, ésta resulta siempre una figura notable en este
sentido ya que por su “gracia arremolinada” ella “se destaca del
desorden ordinario del conjunto de las cosas sensibles”.?® De
hecho, formacion autosuficiente enrollada sobre si misma y
creando la impresion de algo que esta en proceso de abrirse, de
realizarse plenamente por el solo juego de sus propios constitu-
yentes, la voluta se destaca del resto, como si se emancipara de
la contigiidad que vincula las demas cosas, unas con otras. Mas
radicalmente, se puede incluso decir que se hace “rebanada” en
relacion con su contexto o, mejor aun, que literalmente ella
lo rebana. Separandose, rompiendo abruptamente la continui-
dad, ella lo disjunta. Crear localmente, como ella lo hace, un
microespacio mas notable que el que la rodea —un islote de
sentido auténomo o, para parafrasear a Valéry, un “orden ex-
traordinario”— es efectivamente romper la monotonia del teji-
do e introducir una zona critica cargada de un plus de valor: di-
cho de otro modo, hacer de un continuo un espacio en adelante
no continuo.

8 Les interactions risquées, op. cit., pp. 88 et 91.

¥ Cfr., R. Caillois, “La dissymétrie”, Paris, Gallimard, 1973 [reed. in
Cohérences aventureuses, Paris, Idées/Gallimard, 1976].

20 P, Valéry, “L"homme et la coquille”, in Oeuvres I, Paris, Gallimard/Pléiade,
1957, p. 889 et 887.



Regimenes de espacio 125

Pero hay més, pues una voluta no tiene solamente la gracia,
es decir un valor estético. La voluta tiende también a establecer
una pregnancia estésica por el hecho de que es movimiento. Aun
si fuera piedra, y por lo tanto perfectamente estatica, debido a
su forma espiralada, no dejaria de ser la figuracion sensible de
un movimiento, y mas precisamente de una rotacion que va
desplegandose. Y mas aun cuando se presenta como el efecto de
algun proceso interaccional en acto, como es el caso de la volu-
ta de humo o el movimiento trazado por los danzantes. Desde el
punto de vista del efecto producido sobre quien observa los
entrelazamientos de formas que se dibujan entonces en el aire o
sobre el escenario, poco importa que, por un lado, los circulos de
humo sean fendmenos fisicos “programados” (por las leyes
de la mecéanica de los fluidos), mientras que, por el otro, los circu-
los formados por las piernas de los danzantes sean mas bien el
fruto de ajustes felices (entre compafieros estéticamente en ar-
monia). Pues el régimen interaccional del que depende la pro-
duccion de una configuracion espacial determinada, en nada pre-
juzga la naturaleza del régimen susceptible de presidir su
recepcion y su uso. Asi —ya lo hemos notado a propésito de la
internet— el hecho de que para los ingenieros que la han conce-
bido asi como para los técnicos que aseguran su mantenimiento
y aun para nosotros que la analizamos, se trate de un perfecto
tejido programado (de una Tela), ello no impide de ningin modo
—por el contrario, hace posible— que a los o0jos de sus usuarios
se presente, semiodticamente hablando, con todas las caracteris-
ticas de un espacio manipulatorio (de una Red).

Igualmente, el régimen interaccional del cual depende la ge-
neracion de una voluta determinada, es decir la produccion de
una forma pregnante dibujada por un cuerpo, o por el
entrelazamiento de una serie de cuerpos en movimiento, tampo-
co predetermina el régimen segun el cual ella sera aprehendida.
Por relacion con su movimiento, siempre serd posible oscilar
entre dos actitudes distintas y aun opuestas. O bien aplicarse a
seguir sus evoluciones y tratar de leer la manera segun la cual



126 Eric Landowski

ellas se desenvuelven, lo que nos lleva a la perspectiva anterior
que hacia del mundo un tejido observable, legible a distancia y
totalmente disefiado para devenir rdpidamente un verdadero
campo operatorio. ;No es acaso segun este modo que los astro-
nomos escrutan las orbitas de los cuerpos celestes? O bien de-
jarse atrapar por la pregnancia del movimiento que anima al
objeto considerado y, segin una expresion gue tomamos de
Bachelard, vivir su dindmica, “vivirla integralmente, interior-
mente” por una “participacion realmente activa” que el autor se
dice tentado a Ilamar una “induccion”.?

De un “finalismo préctico”, prosigue, se pasa entonces a un
“finalismo poético”, oposicién que nosotros traducimos
semioticamente al interdefinir dos “maneras de hacer” o dos dis-
tintos “usos del mundo”: por un lado la utilizacion, por el otro
la practica.?? Pasar de la primera a la segunda es dejar de cons-
truir el mundo como un espacio con vocacion Unicamente
operatoria, estructurado a partir de la vista y destinado a futuras
utilizaciones programadas; y, correlativamente, es darse “en
cuerpo y alma” a otro espacio que, “por la intimidad de lo real
puede elevar nuestro ser intimo”? a un espacio sinestésicamente
probado a través de practicas estésicamente ajustadas al movi-
miento de las cosas, es decir a la dindmica del otro, cualquiera
sea éste. El espacio-voluta deviene entonces el espacio del cuer-
po propio.

Derivado de la misma raiz latina que voluta, el inglés involve
y mas aun el portugués envolver, expresan implicitamente esta
union entre la figura espacial y dindmica de un movimiento “en
torbellino” que envuelve, y la fuerte implicacion del sujeto to-
mado, imbricado, mezclado, comprometido en un proceso
interaccional. El hecho de que estos verbos no tengan equiva-

2 G Bachelard, L’aire et les songes. Essais sur I’imagination du mouvement,
Paris, Corti, 1943, p.16 [El aire y los suefios, México, Fce].

22 Avoir prise, cap. |, “Fagons de faire”; “Vettura e pittura: dal utilizzo alla
pratica”, art. cit.

B L’air et les songes, p. 16.



Regimenes de espacio 127

lente directo en francés™ no se convierte en un obstaculo para el
desarrollo de configuraciones que provienen del mismo imaginario
espacial en tanto dimension constitutiva de la “subjetividad”. Como
ilustracién podemos recordar un ejemplo notable en un conocido
pasaje de En busca del tiempo perdido —Ila descripcion del “ba-
Ilet” de los campanarios de Martinville diriase escrita por Marcel
en automovil— al que hemos tenido ocasion de confrontar, en
un trabajo precedente, con otra descripcion espacial no menos
célebre, debida a Lévi-Strauss: la de una puesta de sol vista des-
de el puente de un barco, en pleno mar.?* Retomaremos aqui
algunos elementos de esa comparacion con el objeto de mostrar
de qué manera la construccion de un “espacio—voluta”, al cual nos
enfrentamos en el primer caso, contrasta con los procedimientos
de montaje de un “espacio-tejido” en el segundo.?

Como si aplicara una teoria de la relatividad avant la lettre,
lo que describe el “pequefio fragmento” de Proust no es un dato
que estaria emplazado ante el narrador sino una interaccion di-
namica en la cual él mismo, observador, tomaria parte: una suer-
te de juego de escondidas con algunos elementos pertinentes del
paisaje, esencialmente tres campanarios. Al dar cuenta de los
movimientos relativos de este conjunto de elementos, narrador
incluido, el texto permite comprender la emergencia de efectos
de sentido efimero, fuertemente cargados de valor afectivo, y
ligados todos ellos a la variacién de las relaciones espaciales:
inesperado sobresalto cuando “de un solo golpe, en un giro del
automovil” en relacion a los campanarios, Marcel queda depo-
sitado “a sus pies”; sentimiento de separacion cuando, “despueés
de haber(lo) acompafiado”, ellos agitan en signo de adids sus
cimas iluminadas por el sol””; impresion de un retorno a la sere-

Pero si la tienen en espafiol [N. del T.].

24 M. Proust, Du co6té de chez Swann, Paris, Gallimard (coll. Pléiade), 1955,
p. 179-182 [Por el camino de Swann]; Cl. Lévi-Strauss, Tristes Tropiques, Paris,
Plon, 1955, p. 54-61 [Tristes Tropicos].

% Cfr., Passions sans nom, op. cit., p. 294-305.



128 Eric Landowski

nidad cuando él los ve “timidamente buscar su camino y, des-
pués de algunos incomodos tropiezos [...] apretarse los unos
contra los otros”.

En Lévi-Strauss el objeto descrito se presenta, por el contra-
rio, como un espectaculo ofrecido desde el escenario de un tea-
tro. En comparacion con el precedente, el sistema perceptivo, y
perspectivo, emplazado traduce una concepcion mucho mas cla-
sica, preeinsteniana si asi se puede decir, de la reunion sujeto-
objeto en la relacion de observacion. Las nubes, el sol, toda cla-
se de formas y colores en movimiento ocupan una posicion con
respecto a un punto fijo —el ojo del que mira— punto de refe-
rencia que permite describir la manera en que las cosas se des-
plazan las unas en relacion con las otras, indiferentes a la pre-
sencia del observador. La metafora de la representacion
dramatica esté perfectamente justificada puesto que se encuen-
tra en el teatro la misma separacion entre objeto observado y
sujeto observante —entre actores acantonados en el espacio del
escenario y supuestamente actuando entre ellos como si no tu-
vieran ninguna conciencia de la presencia del pablico, y los es-
pectadores no demandaran nada mejor que permanecer tranqui-
lamente sentados en sus butacas.

En otros términos, mientras que en Proust la movilidad de la
captacion de la mirada va a la par de una mirada implicada en y
por lo que mira —y que al mismo tiempo lo mira— por el con-
trario, en el otro texto, la inmovilidad del observador, duefio del
panorama, funda una mirada estrictamente despegada, la mira-
da del sabio, conforme a la definicion convencional de las re-
glas de la observacidn cientifica. Se trata, pues, en el fondo, de
una diferencia de orden epistemologico que en este caso separa
dos estéticas del espacio. Por una parte, la estética clasica, toda
ella basada en el orden, la transparencia y la claridad, que dis-
tingue y organiza en series los elementos, que realza su apari-
cion, sus desplazamientos, que registra y analiza la evolucion
de sus relaciones, poniendo asi la totalidad del sentido y del va-
lor en objetos radicalmente separados del observador. Y, por el



Regimenes de espacio 129

otro lado, en Proust, una estética —¢diriamos barroca?— que
da la primacia, en lo que pueden tener de mas contingente, a los
efectos de sentido que surgen no ya de la movilidad de elemen-
tos observados uno a uno o en sus relaciones, sino de las fluc-
tuaciones de la relacion misma entre el observador y lo que éste
observa.

De uno a otro texto, no faltan, pues, los paralelismos y las
inversiones de este tipo, y esto con toda coherencia de una parte
y de la otra. Es necesario, por ejemplo, que la navegacion dé la
impresion de inmovilidad (“5000 kilémetros de océano presen-
tan una faz inmutable”) porque el espacio, visto desde el puen-
te, se deje percibir como un tejido homogéneo. En estas condi-
ciones la mirada puede efectivamente barrer la escena sin
obstaculo ni deformacién abarcando sucesivamente “los cuatro
rincones [del] horizonte”. A la inversa, basta que el automovil
que lleva al narrador del lado de Martinville siga “a rienda suel-
ta” para que se forme entre el y los campanarios este
entrelazamiento dinamico —esta voluta— donde el despla-
zamiento tiene como efecto metamorfosear el espacio-tiempo
mensurable y lineal del texto precedente en un medio de densi-
dad variable, anisotropo, ofreciendo resistencia en ciertos luga-
resy en otros, un poco a la manera de las “bolsas de aire” en los
viajes aéreos, bajas de tension donde el movimiento se acelera
subita e inopinadamente.

Correlativamente, el pasaje de Lévi-Strauss estd dominado
por la figura de un enunciador que goza de un poder de vision
en cierto modo de segundo grado cuya fuente no nos es indicada
pero que, desde que desenmascara alguna “supercheria” en el
espectaculo que describe (dicho de otro modo, sobre el plano
textual del “mundo-enunciado”), le permite restablecer pronta-
mente la “verdad” (metatextual) de las cosas. A la inversa, en
Proust no hay necesidad de ningun metasujeto cognitivo tras-
cendente para decidir “desde arriba” sobre el valor veridictorio
de efectos de sentido que, con el pretexto de que ellos no pro-
vienen mas que de lo vivido, podrian ser ilusorios. Bien por el



130 Eric Landowski

contrario, puesto que en virtud del régimen mismo de sentido
que preside en su caso la captura del mundo en tanto espacio
significante, son precisamente las variaciones de las relaciones
proxémicas entre el observador y lo que éste observa, sus
“entrelazamientos” que, hic et nunc y en tanto tales, devienen
constitutivos del sentido experimentado. Los campanarios no tie-
nen pues solamente “el aspecto de” aproximarse o alejarse pero
uno de ellos, el de Vieuxvicq, viene efectivamente —*“por una
vuelta atrevida”— a colocarse en frente de los otros, alcanzar-
los para luego apartarse. De una relacién trascendental con lo
vivido, se ha pasado a una inscripcion del sujeto en la inmanen-
cia de las cosas presentes. Lo real ya no esta oculto bajo la apa-
riencia de los fendmenos perceptibles sino que se confunde con
la interaccion que esta en desarrollo. En cuanto a la misma pala-
bra “espacialidad”, ella no es mas que uno de los nombres, sin
duda no el mejor, que se puede dar a los efectos inteligibles de
la copresencia —a la vez sensible e interactuante— de actantes
cuyos movimientos relativos determinan el ajuste de unos sobre
otros.

Lo que resalta de esta confrontacion de textos, es que las ma-
nifestaciones “espaciales” a las cuales remiten, por mas que pue-
dan ser tenidas por inmediatamente hablantes en el plano de la
experiencia empirica, ellas no adquieren significacion, no ha-
cen sentido, sino en funcién de los dispositivos de observacion
especificos puestos en accion de una y de otra parte, dispositi-
vos que desembocan en la construccion de dos “espacios” radi-
calmente diferentes, uno de tipo relativista, acentrado, inma-
nentista, interaccionista, el otro de tipo logocéntrico. A escala
de las ciencias del universo es posible que la teoria de la
relatividad haya puesto de manifiesto la caducidad (en ciertos
aspectos) de la teoria precedente, la fisica de Newton. Esto no
interesa en nuestro dominio, el de las ciencias sociales. Dado
gue su vocacion no consiste en tomar las cosas mismas como
objetos de modelizacion, sino en dar cuenta de los modos
antropoldgicamente demostrados de construir el mundo como



Regimenes de espacio 131

universo de sentido, ellas no tienen que elegir entre teorias su-
cesivas 0 coexistentes sino analizarlas a todas otorgandoles la
misma validez, con la esperanza de comprender como, en su di-
versidad, las unas se articulan con las otras en tanto son formas
de la inteligibilidad.

No es menos cierto que a propdésito, muy especialmente, del
concepto de “espacio”, el campo de la investigacion semiotica
es hoy el lugar de una confrontacion comparable —toda propor-
cion guardada— a la que condujo a la transformacion de la fisi-
ca. A una aproximacion clasica todavia ampliamente dominante
que permanece muy adherida a la tradicional problemética
“textual”, se opone una aproximacion mas cercana al avance
fenomenologico, que puede calificarse de “modular”.? Asi,
igual que el texto, visto como uno y lineal, constituye metodo-
I6gicamente (y no solo desde el punto de vista etimoldgico) una
de las formas por excelencia del tejido, la “modulacion”, la
“modularidad” y el médulo pueden ser considerados como una
traduccion nocional de la voluta. Es decir, por una parte, la gran
generalidad de estas figuras, ya que aparentemente ellas
estructuran también nuestro “espacio teérico”, y, por otra parte,
la necesidad de una metateoria, o de una semiotica ampliada
cuya tarea seria articular, sobre el plano epistemoldgico, nues-
tros propios regimenes de construccion del sentido de espa-
cialidad.

% Cfr., especialmente los trabajos de J. Geninasca, en particular La parole
littéraire, Paris, PUF, 1997. “;Por qué el sentido, el espacio, el tiempo, la
percepcion...? “Modular”, en suma, me conviene bastante bien. El término
puede comprender, aun si no remite ahi especialmente, la hipétesis de una
pluralidad de modos del sentido o de las racionalidades; esto no excluye sin
embargo, aunque no lo precise, las condiciones y las modalidades de una mi-
rada integradora” (correspondencia particular, 17 de mayo del 2005). En la
misma linea, cfr., E. Landowski, “Unita del senso, pluralita di regimi” in
AA.VV., Narrazione ed esperienza. Intorno a una semiotica della vita
cuotidiana, Roma, Meltemi, 2007.



132 Eric Landowski

En L’espace du réve —El espacio del suefio—, magnifico libro
de las viejas ediciones Phébus que presenta “mil afios de pintura
china”, se encuentran muchas vistas de montarias a las cuales el
autor, Frangois Cheng, aplica esta expresion de uso: “al borde
del abismo”.?" Esto se hace especialmente notorio en el caso de
una obra de Hung Jen (1610-1663), “Los pinos de las cimas”
(museo de Shanghai):

Vértigo de las alturas. El sabio, advierte Chiang-Tseu,debe poder dan-
zar en la cima de las rocas més escarpadas.El Vacio para él no es una
entidad hostil que invita a la caida, es méas bien el lugar necesario,
“abierto”, de toda asuncién. Entonces se explica el singular poder de
atraccion de esas construcciones “en el borde del abismo”, tan fre-
cuentemente utilizadas por los pintores desde la época de los Sung
del Sur sobre todo. El paisaje, sin comienzo ni fin, no es aqui sino un
“instante” arbitrariamente aislado entre dos infinitos que se abren so-
bre el mismo Vacio. Espacio repentinamente convertido en Tiempo,
Tiempo bruscamente cristalizado en extensién: imagen de una per-
feccidn “suspendida” en perpetuo estado de cumplimiento.

No se podria decir nada mejor. Pero si este texto nos habla,
¢no es porgue antes de leerlo aquello de lo que habla nos es ya
familiar? No la pintura de la que habla pues muy bien podemos
no haberla visto jamas, sino la experiencia misma de la cual el
autor nos dice que ella, esa pintura, habla: experiencia trivial de
un espacio en el cual, esta vez sin ninguna duda, estamos o, en
todo caso, donde podriamos encontrarnos, dado que las alturas
y las rocas escarpadas en cuestion forman parte del mundo em-
pirico que nosotros también habitamos; pero al mismo tiempo
experiencia inaudita de un espacio percibido como “sin comien-
zo ni fin” y que no podemos, entonces, propiamente hablando,

27 Fr. Cheng, L’espace du réve. Mille ans de peinture chinoise, Paris, Phébus,
1980, 250 p.



Regimenes de espacio 133

ni verdaderamente representarnoslo y ni siquiera pensarlo. “Vér-
tigo”... y sin embargo, como dice Frangois Cheng, “asuncién”
de este “instante”, es decir de un Espacio y de un Tiempo sus-
pendido “arbitrariamente” (¢ por accidente?) “entre dos infini-
tos” (¢en el éter?).

iSe entiende que éstas son materia para una discusion filoso-
fica mas bien que semiotica! Tratemos sin embargo, de precisar.

Si como ya lo hemos formulado a manera de hipétesis, las
unidades que describimos —esto es nuestros cuatro “regimenes
de espacio”— forman un sistema, debe ser posible deducir
formalmente las caracteristicas del cuarto a partir de las de-
finiciones que hemos dado de los tres precedentes. Es el
procedimiento que trataremos de seguir, de modo que la confi-
guracion espacial que hemos puesto bajo el signo del “abismo”
deberia poco a poco dibujarse por contraste. Y dado que esos
“Pinos de las cimas”, al igual que el comentario a que dieron
motivo, nos parece que ponen esto de relieve ejemplarmente,
nos serviremos de ellos tomandolos como una suerte de corpus
de referencia.

Respecto de la categoria que funda toda nuestra tentativa de
modelizacion —lo “continuo” vs. lo “discontinuo”— la figura
del abismo se ubica del mismo lado que la voluta, a distancia de
lared y del tejido. Dicho de otro modo, nos encontramos en pre-
sencia de dos metaespacios ideoldgicos opuestos. Uno de ellos
se caracteriza por la valorizacion del polo positivo de la catego-
ria, el continuo, sea actualizado bajo la forma de un espacio ple-
no y saturado —a la manera del tejido— sea —en lo que con-
cierne a la red— haciendo de él la forma virtual de espacio hacia
el cual tiende por la negacion de las discontinuidades (aquellas que
separan a sujetos comunicantes). Inversamente, las otras dos fi-
guras tematizan y privilegian lo discontinuo, también en dos
grados diferentes: mientras la voluta, al romper, como se ha vis-
to, la monotonia del tejido, se limitaba, en suma, a crear la no
continuidad, bien por el contrario es una discontinuidad radical
la que aparece con el abismo: “entre dos infinitos que se abren



134 Eric Landowski

sobre el mismo Vacio” flota un mundo sin ataduras —el nues-
tro— “imagen suspendida”, “instante aislado”.

Como lo indica el texto de Frangois Cheng, esta discontinui-
dad puede ser valorada en dos sentidos opuestos. Todo depende
de que uno sea “sabio”, 0 no lo sea.

De entrada, disféricamente: en general, no se “danza” “en la
cima de las rocas”. El sentimiento ordinario seria mas bien el
“vértigo”. Pues contrariamente a los caminos planos trazados
sobre el tejido del mundo (y a los hilos que se encargan de co-
nectar los puntos de una red), aqui, sobre las alturas, los cami-
nos no llevan a ninguna parte. “Escarpados”, ellos se interrum-
pen bruscamente, dejando al viajero en presencia de una
“entidad hostil”: el *“Vacio”. En consecuencia, vértigo del cuer-
po. Pero también vértigo de la razén pues la misma oposicion
entre los dos espacios juega igualmente sobre este plano. Frente
al mundo visto como tejido, la contigiidad de las cosas invita-
ba, y mas aln autorizaba a descubrir, por un esfuerzo de analisis
de las relaciones inteligibles, un sentido o al menos regularida-
des. Al contrario, frente al abismo la razon explicativa e incluso
la facultad de comprension son tomadas en falta. La racionali-
dad de lo real, lo necesario, hace lugar a lo contingente y a lo
“arbitrario”: jvértigo propiamente existencial que, en tanto tal,
no depende de la altura!

Las siguientes reflexiones de dos filésofos de los llanos a pro-
posito de este mismo tema lo atestiguan, en este caso sobre el
modo de la irrision:

Asi, nuestro mundo no es sino un punto en el conjunto de las cosas, y
el universo impenetrable a nuestro conocimiento, una porcién de una
infinidad de universos [...]. Les parecia estar en un bal6n, de noche,
con un frio glacial, llevados en una carrera sin fin, hacia un abismo
sin fondo, y sin otra cosa alrededor de ellos mas que lo inasequible,
lo inmovil, lo eterno. Era demasiado fuerte. Renunciaron.?®

% G. Flaubert, Bouvard et Pécuchet (1881), en Oeuvres I, Paris, Gallimard
(coll. Pléiade), pp. 902-903.



Regimenes de espacio 135

Pero el sabio, él, justamente, no renuncia. El “abismo sin fon-
do” es, a sus ojos, positivamente, “el lugar necesario ‘abierto’
de toda asuncion”. Aqui, ciertamente, entendemos el término
asuncion en su sentido, usual, de: “accién de asumir”, “tomar a
cargo”.?® Es por tal razon que esta configuracion remite a lo que
Ilamamos, con un término casi sindnimo, el régimen del asenti-
miento. Fundado sobre el principio de la imprevisibilidad, el ré-
gimen interaccional del asentimiento no hace sino uno con aque-
Ilo que en trabajos anteriores hemos llamado régimen del
accidente. La eleccién de la denominacion no depende mas que
de la perspectiva que se adopte: ya sea una perspectiva
objetivante que insiste sobre el caracter inmotivado de lo que es
(o aleatorio con respecto a lo que adviene); ya sea el punto de
vista del sujeto que consiente, ante lo incierto de la suerte, ante
la impenetrabilidad de los fendmenos en relacion con nuestro
entendimiento, o ante la posibilidad del sinsentido.*

Los sabios visionarios de esta forma de espacio no residen, cla-
ro esta, todos en China. Claudel por ejemplo, aunque no haya he-
cho jamas otra cosa que pasar por ahi, nos parece que expresa, frente
a una de las grandes variantes figurativas del abismo —Ila in-
mensidad marina— la experiencia de un asentimiento comparable:

iNada sino el mar a nuestros costados, nada sino esto que
se eleva y desciende!

jBasta de esta constante espina en el corazén, basta de estas
jornadas gota a gota!

iNada sino el eterno mar por siempre, y todo a la vez
de un solo golpe! jEIl mar y nosotros permanecemos dentro!®

2 Ver entradas “Asuncion” y “Asumir” en Maria Moliner, Diccionario de uso
del espafiol, Madrid, Gredos, 1998 [N. del T.].

80 Cfr., Les interactions risquées, op. cit. v. 3 « Le régime de I’accident », y E.
Landowski, « Assentiment », in D. Ablali et al., Vocabulaire des études
sémiologiques, Paris, Champion, 2009.

31 P. Claudel, « Ballade », [1917], Oeuvres poétiques, Paris, Gallimard (coll.
Pléiade), 1957, p. 518.



136 Eric Landowski

O también este otro poeta, que jamas ha ido alli:

Asi tras esta
inmensidad se anega el pensar mio:
y me es dulce el naufragio en este mar.2

Este espacio-abismo que esta ahi, este “Vacio” en el cual,
precisamente en tanto vacio, estamos fisica y “metafisicamen-
te” presentes, constituye simplemente nuestro estar-ahi en el
mundo. ¢Sera que no somos suficientemente “poetas” para de-
cirlo? ;Tampoco lo bastante sabios para poder, ahi, consentir-
nos y reconocernos? ;O simplemente demasiado ocupados por
otras formas de espacialidad, ya sea convencionales (esas cons-
tantes espinas), operatorias (esas jornadas gota a gota) o aun ex-
perimentadas, para percibir que ése es en definitiva el nico “es-
pacio” en el cual no hemos elegido alojarnos y el Unico del cual
no nos podriamos sustraer?

Esto no nos impide asociarle, por afan de homogeneidad, una
férmula de enfoque sintético, como a los tres anteriores. Des-
graciadamente, teniendo en cuenta los elementos que en este
caso se trata de asociar, resulta dificil evitar que ella tome un
giro algo pomposo.

Digamos no obstante que se trata del espacio existencial de
nuestra presencia en el mundo.

En definitiva, se ve que los cuatro regimenes de los que hemos
hecho inventario forman un todo a pesar de su aparente hetero-
geneidad y, como lo dijimos al comienzo, ellos “dialogan”, ver-
bo a lamoda y de buen tono. En efecto, quiz4 hubiera sido nece-
sario decir mas bien que “se entienden”, aunque inmediatamente
debemos precisar: como ladrones en feria, tan pronto actuando

8 G. Leopardi, “L’infinito”, Idilli [1825], en C. Segre, Antologia della poesia
italiana, Roma, Editoriale L’Espresso, 2004, vol. 4, p. 238.



Regimenes de espacio 137

como verdaderos complices, tan pronto como los peores enemi-
gos del mundo (y en ocasiones de las dos maneras a la vez, es
decir, hablando en términos semioticos, actuando segin un modo
“polémico-contractual”). Asi, haciendo camino, hemos extraido
al menos un ejemplo en cada sentido.

Situandonos del lado de la complicidad, no es necesario volver
sobre la manera en que el espacio-internet articula intimamente un
espacio-tejido con un espacio-red, una organizacion programatica
y un funcionamiento manipulatorio. A lo sumo agreguemos que son
los enormes provechos que genera la red manipulatoria los que per-
miten financiar el perfeccionamiento del tejido programatico... que
a su vez condiciona el desarrollo de manipulaciones cada vez
mas sofisticadas y por lo tanto cada vez mas eficaces. Este inter-
cambio de servicios casi contractualizado, este entrelazamiento
y, hasta se podria llegar a decir, esta forma de ajuste entre
mecanismos que provienen de dos regimenes diferentes que
mutuamente se sustentan —especie de burbuja tecnoldgico-
financiera— tiende incluso a tomar el aspecto de una verdadera
voluta, configuracién siempre amenazante para los tejidos que
la rodean, como también lo hemos hecho notar.

Al punto que de la complicidad se pasa entonces facilmente
a la guerra, otra forma del “dialogo”. Pues no se hace la guerra
solamente por el control de los espacios territoriales; también se
confrontan los partidarios de regimenes de espacio diferentes. Y
es sin duda en una guerra de este genero en la que estamos em-
barcados: la voluta internet, convertida en tornado, al asalto de
cualquier otra forma de vida sobre la tierra. De suerte que, para
aquellos que permanecen aferrados a las telas antiguas —a me-
nos que ya no haga falta decir a los jirones de eso que hasta hace
poco se llamaba, con una cierta consideracion, “el tejido so-
cial”— y, més aun, para quien todavia aspirara aunque fuese a
un diminuto espacio de libertad, intimo o politico, estético o
existencial, no programado y fuera de manipulacion, la dltima
hora parece aproximarse.

¢Divertida o triste época?



