
Vehículos de visión... 131

Los límites del texto sagrado.
 Tópicos del Seminario, 22.

Julio-diciembre 2009, pp. 131-156.

Vehículos de visión en la representación de lo sagrado

Linda Báez-Rubí
Escuela Superior de Artes y Nuevos Medios de Karlsruhe,

Alemania

1. Hacia una antropología de la imagen

Los objetos y las imágenes adquieren sentido cuando el ser hu-
mano los funcionaliza, es decir, cuando les otorga un sentido de
ser y les asigna un significado. A partir de este supuesto se en-
tiende que las imágenes “cobran vida” en la medida en que el
individuo se relaciona con ellas. Las imágenes y los objetos no
actúan por sí solos sino que dependen del individuo en cuanto a
que éste es el único que les puede otorgar “vida” al activar la
energía potencial que contienen. Este ensayo se propone, preci-
samente, superar la concepción de la imagen como un mero ob-
jeto de contemplación y de análisis estrictamente iconológico.
Por esta razón se plantea la posibilidad de comprenderla en su
relación pragmática con el individuo dentro del ámbito sagrado,
es decir desde una praxis de la imagen en la que ésta sea reco-
nocida como un objeto capaz de modelar la conducta de los in-
dividuos a través de su percepción y uso, concibiéndola así se-
gún la categoría de una “imagen-objeto”.1  El entender la imagen

1 Retomo el término del historiador J. Baschet, quien aclara las diferentes
funciones de la imagen poniendo especial atención en su aspecto pragmático.
Cfr. L’image



Linda Báez-Rubí132

como objeto trae como consecuencia abordarla desde una pers-
pectiva antropológica en la que el ser humano es definido como
un productor de imágenes por excelencia, como señalaba Aby
Warburg (1866-1929).2  Este investigador de la cultura explica que
el leer las imágenes como síntomas-símbolos posibilita la relación
psíquica y material que el individuo ha construido para ellas. Con
lo anterior aspiraba a explicitar cómo el ser humano respondía ante
los estímulos del mundo exterior que afectaban su psique (mundo
afectivo, emotivo), y cómo era capaz de desarrollar estrate-
gias para “sujetar” estas fuerzas de la naturaleza sacralizadas por
medio de la creación de símbolos o imágenes. Esto implicaba,
para Warburg, orientarse en el espacio y determinar una posi-
ción en el mundo en relación con las fuerzas que lo regían.3  Las
estrategias desarrolladas para este fin conformaban el legado
cultural de la humanidad. De la entrega a un mundo animado
por las fuerzas sagradas a un distanciamiento de ellas a través
del empleo de lo racional:4  de la religión a la ciencia, mas también,
de la ciencia a la religión. Warburg no pensaba en términos de un
desarrollo cultural evolutivo, sino en un eterno oscilar entre “dos
polos” (religión y razón), un permanente intento humano por de-

Cfr. L’image. Fonction et usage des images dans l’Occident médiéval, Actes du
6e International Workshop on Medieval Societies, Centre Ettore Majorana, Eri-
ce, Sicile, 17-23 octobre 1992, Jerome Baschet y Jean-Claude Schmitt (eds.),
París, Le Léopard d’Or, 1996, p. 7. 

 2 Estudios biográficos por Karen Michels: Aby Warburg- Im Bannkreis der
Ideen. C.H. Beck. München 2007; Bernd Roeck: Der junge Aby Warburg.
München 1997; E. H. Gombrich, Aby Warburg: Una biografia  intelectual, con
una memoria sobre la historia de la biblioteca a cargo de F. Saxl [versión españo-
la de Bernardo Moreno Carrillo, Madrid, Alianza, 1992].

3 Ejemplo paradigmático de estas reflexiones aparecen en su estudio El ri-
tual de la serpiente, epílogo de Ulrich Raulff, trad. de Joaquín Etorena Homaeche,
México, Sexto Piso, 2004.

4 Para la teoría cultural propuesta por el erudito hamburgués, véase la intro-
ducción elaborada por Warburg a su Atlas de imágenes. Mnemosyne, que quedó
incompleta debido a su fallecimiento. Véase Aby Warburg, Der Bilderatlas
MNEMOSYNE, Martin Warnke y C. Brink (eds.), Berlín, 2000, pp. 3-6 (Gesammelte
Schriften II.1).



Vehículos de visión... 133

terminar su posición a través de la producción de imágenes. Y
en esto, el cuerpo como productor de las imágenes.

La proposición teórica de Warburg serviría de plataforma para
el desarrollo posterior de un supuesto teórico que implicase el
tomar en cuenta la interacción de tres factores claves y depen-
dientes entre sí bajo la perspectiva antropológica: la imagen mis-
ma, el medio y el cuerpo. 5  Es obvio que, para que la imagen se
haga presente y se represente ad oculos, es necesario un medio, es
decir un vehículo de representación. Este vehículo de representa-
ción puede ser el cuerpo mismo en el momento en el que las imá-
genes se representan mentalmente en la imaginación o se expresan
a través del propio cuerpo (gestualidad). Más aún, el vehículo
puede llegar a ser un medio material que ha de verse como exten-
sión de las necesidades expresivas del individuo, es decir como ins-
trumentos que hacen posible la manifestación de las imágenes inte-
riores, como el grabado, la madera, el lienzo, el fresco o incluso el
texto mismo. Es entonces pertinente el preguntarse también por la
relación que se construye entre la imagen y el medio en la que se
hace visible, es decir, por su vía de materialización y las cualidades
que ésta ofrece, puesto que a partir de las características materiales
del medio en el que se transporta la imagen y su posición estratégi-
ca en el espacio (topología) se modela en gran medida la transmi-
sión de sus contenidos durante el proceso de percepción, recepción
y representación que acaece en el ser humano. Partiendo de este
breve bosquejo teórico se analizará la “confección” de dos imáge-
nes-objeto, tratando de dilucidar la función que desempeñan los tres
factores antes mencionados. Las imágenes-objeto se sitúan en la
época del virreinato limeño y fueron llevadas a cabo por la mís-
tica Santa Rosa de Lima (1586-1617),6  como expresión de su

5 Basado en los postulados de Waburg, este punto fue ampliamente desarro-
llado en las tesis de Hans Belting, Bild-Anthropologie: Entwürfe für eine
Bildwissenschaft, 3a. ed., Munich, Fink, 2006.

6 Isabel Rosa de Oliva (su nombre de pila), mística terciaria dominica, naci-
da en el virreinato del Perú, fue canonizada por el papa Clemente X en 1671.
Los estudios más recientes y completos sobre la santa, en cuanto a la explicación
de los aspectos



Linda Báez-Rubí134

profunda e intensa viviencia de lo sagrado. Se abordará así, en
este trabajo, la interrelación entre la imagen interior y la imagen
exterior representadas, teniendo en cuenta el material en el que
ésta última se inscribe, puesto que dicho aspecto resulta ser de-
terminante para la elaboración del significado sagrado.

2. Lo sagrado ad oculos

El testimonio gráfico visual legado por la santa limeña a princi-
pios del siglo XVII es de suma importancia para la reflexión
antropológica en torno a las imágenes.7  Sobre un pliego se lee lo
siguiente: “mercedes echas todas a un enamorado corazón, tierna-
mente de Dios, a una esclava de Christo indigna de ser contada
entre los hijos de Dios, estampadas aquí con particular luz
del cielo. La corrección pide del yerro.”8  Y más adelante, se-
gún palabras de la santa limeña, “[...] en estos ultimos años
habrá unos cinco años que recibo del Señor las mercedes que
en este medio pliego de papel e puesto por inspiración del
Señor y esperiencia en mi propio corazon aunque indigno.”9

Sobre el pliego, estampados con mano propia se hallan tres
corazones de papel en sucesión vertical (fig. 1).10  Estos con-
tienen cruces de tela que han sido sobrepuestas por la santa

de los aspectos místico-literarios vinculados a toda una tradición de metáforas
visuales e iconográficas, son los de Ramón Mújica Pinilla, Rosa limensis; y Frank
Graziano, Wounds of Love. The Mystical Marriage of Saint Rose of Lima, Oxford,
Oxford University Press, 2004.

 7 Los testimonios gráficos fueron hallados por Alonso G. Getino en el año de
1923 en el monasterio limeño de Santa Rosa de Santa María. Según las referen-
cias, estos dibujos y apuntes pertenecieron a una serie de cuadernos donde Rosa
rendía testimonio de su experiencia mística a uno de sus confesores. Luis G.
Getino, “La patrona de América ante los nuevos documentos”, s. l., Revista de
las Españas, núm. 1, 1927.

8 Ramón Mújica Pinilla, Rosa limensis. Mística, poética e iconografía en torno
a la patrona de América, 2ª. ed., México, FCE/CEMCA/IFEA, 2005, p. 148.

9 Ibid., p. 148.
10 Ibid., pp. 150-151.



Vehículos de visión... 135

misma, agregando inscripciones que nos orientan sobre el sen-
tido de esta composición. Brevemente se trata de los tres prime-
ros pasos que constituyen la preparación para el desposorio mís-
tico. Primero, el corazón de Santa Rosa es herido con lanza de
acero; en segundo término, descansa Jesús en su corazón y fi-
nalmente Dios llena el corazón de amor que se alza a volar ha-
cia Dios. El alma, en pocas palabras, entra en contacto con el
amor divinio y es encendida por él. Pero es un alma que se ma-
nifiesta muy corporalmente. En esta interacción comunicativa,
entre el sentir de Rosa y su necesidad de expresión, el cuerpo
ocupa un lugar importante al ser sede de la experiencia y
manifestarse visualmente a través del lugar de residencia de
los sentimientos por excelencia: el corazón.11  Sobre el segundo
pliego, que viene a ser la continuación del primero, Rosa detalla
los pasos a seguir a través de la escala espiritual de ascención
mística que se compone de quince grados confeccionados en ti-
ras de papel y culmina con el encuentro de lo divino (fig. 2). En
la parte inferior del pliego se lee anotado con letra manuscri-
ta: “Estos son los grados de amor de Dios; en que ardía
N.M.S. Rosa y las grandes mercedes que recibió de N. Sr. Y
por su inspiración los esculpió en los corazones de estos me-
dios pliegos; de su letra y puño escritos por Gloria de Dios.”
Como lo ha señalado el historiador Ramon Mújica, las com-
posiciones de Rosa derivan de algunos grabados pertenecien-
tes al libro de emblemas Idea vitae Teresianae, de autor anó-
nimo y publicado en Amberes a principios del siglo XVII.12

11 Sobre el tema alegórico de Cristo en el corazón, la meditación interior así
como el ojo del corazón, cfr. Krüger, “Innerer Blick und Ästhetisches
Geheimnis”, en Barocke Inszenierung, pp. 32-49, esp. 41-42.

12 Idea vitae teresianae in iconibus expressa, Amberes, s/f. No se cuenta con
una referencia exacta de la fecha en que apareció esta obra, parece ser que se
data a principios o a finales del siglo XVII. De ser a finales del siglo XVII, eso
significaría una fecha muy tardía en relación a la época en la que vivió la santa
limeña y por tal la pregunta que se establecería es si hay modelos previos a estos
grabados con dichas disposiciones iconográficas que hubiesen servido como re-
ferencia a la santa americana.



Linda Báez-Rubí136

Figura 1.
Mercedes o heridas del alma. Manuscrito hológrafo de Santa
Rosa, monasterio de Santa María, Lima, Perú. Tomado de R.
Mújica, Rosa limensis, p. 150.



Vehículos de visión... 137

Figura 2.
Escala espiritual. Manuscrito hológrafo de Santa Rosa, monas-
terio de Santa María, Lima, Perú. Tomado de R. Mújica, Rosa
limensis, p. 151.



Linda Báez-Rubí138

Más allá de la lectura iconográfica, como la efectuada brillante-
mente por Mújica, cabe preguntarse el porqué la experiencia
mística de la santa se representa de tal manera y la relación
comunicativa y expresiva que existe entre ella y su representa-
ción. Por tal motivo, se considerarán algunos aspectos relevan-
tes para el objetivo aquí planteado, partiendo exclusivamente
del segundo pliego por motivos de espacio, y arriesgando así
una mirada parcial, pero no por eso menos detallada, sino más
reflexiva.13

Con sus composiciones-montaje, la santa limeña nos ofrece
a la mirada un testimonio vivo, es decir, literalmente marcado
interiormente en carne propia a través de la experiencia emotiva.
Nos da la oportunidad de estar visualmente frente a su corazón
y captar con la mirada de manera detallada cada paso de su vi-
vencia; es decir, ésta es a la vez expresada exteriormente a tra-
vés de vehículos de la imagen materiales que representan lo
acontecido. La visión de la mística se plantea así como una dia-
léctica de espacios que, a través del montaje de corazones en el
espacio del pliego y el respectivo “mapa topográfico” en el que
se inscriben, trata de hacerse explícita al espectador. Si vemos
con detenimiento, se observa que la santa limeña claramente
delimita dos espacios sobre ambos pliegos: el exterior (afuera)
y el interior (adentro). El marco de tela negra funge alrededor
de ellos como una clara línea fronteriza. Afuera del marco pare-
ciera situarse un espacio alegórico que por los motivos orna-
mentales que representa, nos remite a las composiciones de los
Libros de Horas medievales. La decoración floral tan viva y lle-
na de color muy probablemente se remite alegóricamente a las
nupcias divinas. En cambio, el espacio interior, señala lo pere-
cedero y lo humano, los encuentros con lo sagrado durante su

13 El estudio completo de los pliegos forma parte de una investigación que se
dedica a explicitar las estrategias de visualización en las “culturas de la imagen”
entre dos mundos (América y Europa), realizada en el Graduiertenkolleg Bild-
Körper-Medium. Eine anthropologische Perspektive, Karlsruhe.



Vehículos de visión... 139

existencia.14  Por tal razón, la experiencia de lo humano acaece
“adentro” (no hay apariciones o visiones “exteriores”), en el es-
pacio de visión interior, y no sólo acaece en el interior del cora-
zón de Santa Rosa como acaeció, sino que así se articula dentro
de la composición de las imágenes y su colocación. Pero, ¿cómo
dar a entender que lo sagrado incursiona en el ámbito de la inti-
midad humana? El espacio interior delimitado por el marco es
penetrado por la imagen de una lanza que llega al corazón tras-
pasándolo y alrededor del cual se inscribe:15  “corazón herido
con flecha de amor divino”. La lanza irrumpe doblemente en el
espacio interior (primero en la composición y segundo en el co-
razón), evocando con esta penetración la lanza de Longino que
traspasó el costado de Cristo, acto que abrió el puente comuni-
cativo entre la divinidad y el ser humano. Puede decirse, inclu-
so, que la representación de esta acción cobra plenamente el sen-
tido alegórico que se hizo tópico e imagen común en la mística
nupcial bajo las siguientes palabras:16  pone me ut signaculum
super cor tuum.17  En esto se tiende a señalar un encuentro amo-
roso en el que lo sagrado penetra a lo humano y como testimo-
nio de este acontecimiento se deja una huella, una herida de
amor como signo. Tal huella se visualiza en los corazones que la

14 Sobre las categorías topográficas en la representación de visiones durante
el vasto periodo de la Edad Media, David Ganz, Medien der Offenbarung:
Visionsdarstellungen im Mittelalter, Berlin, Reimer, 2008.

15 Sobre las diferentes funciones de medialidad y matrialidad que adquiere el
marco en los libros miniados, véase Andrea von Hülsen-Esch, “Der Rahmen im
Rahem der Buchmalerei”, en Format und Rahmen: vom Mittelalter bis zur
Neuzeit, Hans Körner y Karl Möseneder (eds.), Berlin, Reimer, 2008, pp. 9- 40.

16 J. Hamburger, The Rotschield Canticles. Art and Mysticism in Flanders
and the Rhineland circa 1300, New Haven/London, Yale University Press, 1990;
Thomas Lentes, “Nur der geöffnete Körper schafft Heil. Das Bild las
Verdoppelung des Körpers”, en Glaube, Hoffnung, Liebe, Tod, Christoph
Geissmar-Brandi y Eleonora Louis (eds.), Wien, 1995, pp. 152-155. Asimismo,
la lanza asociada con la compassio mariana, Robert Scribner, “Anonym, Sieben-
Schwerter-Maria umgeben von Fünf-Wunden-Kranz”, en Glaube, Hoffnung,
Liebe, Tod, pp. 132-133.

17 Cantar de los Cantares 8, 6.



Linda Báez-Rubí140

santa limeña confeccionó, haciéndose evidente a través de la
apertura de la tela que Rosa les hizo al reactualizar, en un acto
performativo, su encuentro amoroso con Dios.

Este juego de espacios, representado de esta manera visual-
mente, resulta ser el más idóneo para articular una experiencia
mística que busca dar cuenta de una relación amorosa sin echar
mano de una representación “pictórico-mimética”. Y con ello
llegamos a un género de imagen que se caracteriza por sinteti-
zar de un “solo golpe” la totalidad de lo expuesto y a la vez ha-
cer explícticas las relaciones que las partes establecen entre sí:
el diagrama.

2.1. La imagen diagramática

A mi manera de ver, las imágenes que constituyen la escala es-
piritual se encuentran distribuidas e hiladas bajo un sistema
composicional que obedece a las leyes de relación del género
visual de los schemata o diagramas.18  Estos persiguen un claro
fin que va de acuerdo con su forma: expresar lo que en principio
es inexpresable a través de un lenguaje visual geométrico que
participa más de la abstracción. En dos montajes, Santa Rosa de
Lima recrea lo vivido y lo da a entender mediante el manejo
de espacios. Los elementos figurativos, como los corazones alados,
lanzas y espadas “de amor” se hilan bajo el sistema de relacio-
nes que caracteriza al diagrama-emblema.19  En este sentido, no es

18 Sobre las características lógico-relacionales del diagrama, el estudio pio-
nero de Anna C. Esmeijer, Divina quaternitas: a Preliminary Study in the Method
and Application of Visual Exegesis, Assen, Van Gorcum, 1978; para el desarro-
llo de formas diagramáticas desde la Antigüedad hasta la época moderna, Text
als Figur: visuelle Poesie von der Antike bis zur Moderne, Jeremy Adler y Ulrich
Ernst, Weinheim (eds.), VCH, 1987 (Ausstellungskataloge der Herzog-August-
Bibliothek, 56); y Ulrich Ernst, Carmen figuratum: Geschichte des Figuren-
gedichts von den antiken Ursprüngen bis zum Ausgang des Mittelalters, Köln,
Böhlau, 1991.

19 Sobre este género en el Siglo de Oro español, véanse los valiosísimos estu-
dios de Fernando R. de la Flor, Emblemas-lecturas de la imagen simbólica,
Madrid,



Vehículos de visión... 141

una elección aleatoria la de la santa de Lima el presentar las dife-
rentes etapas vividas de esta manera, puesto que como vehículo
de transmisión de una experiencia y de una representación di-
dáctica de cómo ésta se llevó a cabo, viene a ser uno de los
mejores medios de visualización de lo sagrado. Queda claro que
el dibujo diagramático hace más evidente el carácter sagrado al
reconocer que no puede representarse “figurativamente” en un
dibujo mimético, a manera de una imagen narrativa en la que se
visualiza una escena donde se representa una acción o situación,
sino solamente a través de relaciones geométricas a las que dan
pie figuras tales como la cruz, el rectángulo y el cuadrado. Así,
esta manera de representar conlleva en sí la posibilidad de esta-
blecer vínculos y relaciones entre los loci (lugares) y las imáge-
nes representadas.20  En este sentido se marcan diversas etapas,
puntos ordenadamente a seguir bajo un orden dictado por lo sa-
grado. Aquí cabe aclarar que, si bien contamos con figuras que
son partes del cuerpo (corazón), éstas poseen un significado ale-
górico, y sus partes son, diríamos así, “sinécdoques visuales”
que gracias a su alegorización nos remiten al amor entre lo hu-
mano y lo divino. El diagrama viene a ser así, en un sentido más
amplio, vínculo, mas un vínculo de amor entre lo visible y lo
invisible, cumpliendo así plenamente con la función que obtuvo
en la mística practicada por la escuela victorina en el siglo XII:
per visibilia ad invisibilia (de lo visible a lo invisible).21  Ahora

Madrid, Alianza, 1995 (Alianza Forma 132); y del mismo, La península metafí-
sica. Arte, literatura y pensamiento en la España de la contrarreforma, Madrid,
Alianza, 1999 (Biblioteca Nueva).

20 Sobre las características lógico-relacionales del diagrama, véase el estudio
pionero de Anna C. Esmeijer, Divina quaternitas: a preliminary study in the
method and application of visual exegesis, Assen, Van Gorcum, 1978; en rela-
ción con el sentido que cobra mediante la incorporación de elementos corpora-
les, Steffen Bogen, “Der Körper des Diagramms: Präsentationsfiguren,
menmonische Hände, vermessene Menschen”, en Bild und Körper, pp. 6-81.

21 Confirman dicha función Katrin Kärcher, “Der ‘dunkle Zwilling’ im
Stundenbuch des Duc du Berry. Überlegungen zu einer Körperdoppelung“ en
Bild und Körper, pp. 165-184, p. 137; y Christel Meier, “Über den Zusammenhang
zwischen



Linda Báez-Rubí142

bien, la constelación de los visibilia (corazones, flechas, dardos,
escalas) evidencian un orden visible, un orden que se deja
orquestar por los invisibilia (Creador invisible), es decir la
Santísima Trinidad que corona el diagrama. Ésta se sitúa
exactamente en el ápice de la escala, coronándola y en la zona
espacial fuera del espacio de visión humano. El corazón que
se encuentra entre la figura de la Santísima Trinidad parecie-
ra indicar, por sus cualidades materiales, que se tratara del
amor espiritual, divino: su formato se distingue de los cora-
zones de Santa Rosa colocados sobre el espacio interior del
pliego, en el sentido de que no es traspasado, ni susceptible
de sufrir inscripciones gráficas, es decir, sellos de amor (como
lo es en el caso de los corazones materiales y a la vez huma-
nos): es por sí solo imagen del amor perfecto, puro, sin má-
cula al que aspira unirse el ser humano en su ascenso hacia
Dios.

El orden bajo el que se orquestan las figuras es expresión de
una geometría que ordena a la vez que disciplina el corazón
anhelante por el buen camino, a través de la escala de ascen-
sión que ocupa el centro de la composición y cuya inscrip-
ción textual es más que elocuente: escala mística (lado iz-
quierdo), grados del amor divino (al centro y se cuentan
quince),22  perfección y humillación (al lado derecho). En el
diagrama se actualiza una pedagogía de la imagen, en este
caso, centrada en un disciplinamiento moral y ético de la per-
sona que es encaminada a seguir el modelo de la imitatio
Christi y que conlleva a una experiencia de lo sagrado a tra-
vés de signos gráficos.

zwischen Erkenntnistheorie und Bildstruktur”, en Text und Bild, Bild und
Text: DFG-Symposion 1988, Wolfgang Harms, Stuttgart, Metzler (eds.),
1990 (Berichtsbände / Germanistische Symposien 11), p. 39.

22 Para su detallada descripción, R. Mújica, op. cit., pp. 164-168.



Vehículos de visión... 143

2.2. El cuerpo como espacio de lo sagrado

Era tan grande el dolor que me hacía dar aquellos quejidos y tan
excelsa la suavidad que me pone este grandísimo dolor, que no hay
desear que se quite ni se contenta el alma con menos que Dios. No es
dolor corporal, sino espiritual, aunque no de deja de participar el cuer-
po algo, y aun harto.23

La descripción de Santa Teresa de Jesús acerca de su viven-
cia de lo sagrado resulta ser una confesión en la que la carmelita
acepta que aquellas fronteras entre lo espiritual y lo carnal se
diluyen en el acto de la experiencia misma, de tal manera que el
cuerpo acaba por participar “aun harto” en el encuentro con lo
sagrado. En él se lleva a cabo el rito de pasaje, de comunicación
con lo divino, donde la psicología y la fisiología que le compe-
ten intervienen para que ello se manifieste y así venir a ser una
prueba fehaciente de lo acaecido. Mas ¿cómo presentar a través
de imágenes esto sin caer en una profanación ante la mirada de
una cultura cristiana que llevaba siglos tratando de definir la
posición del cuerpo del ser humano y la imagen de éste y de
todas las cosas creadas en su relación con la divinidad?

Para esto habría que remontarnos al siglo XII, donde al pro-
blema de una existencia corporal y material humana se le daría
un giro relevante mediante la institución del dogma eucarístico
en el IV Concilio Luterano (1241). En él quedaba asentada de
manera definitiva la doble naturaleza de Cristo: su humanidad y
su divinidad. Dios, por amor a la humanidad se hizo hombre. El
cuerpo de Cristo sería entonces un testimonio vivo de esto, mas
un sacrificio-testimonio que constantemente sería recordado a
través de la celebración de la liturgia, y no sólo recordado, sino que
“escenificado” a través de la consagración de los dos grandes ele-
mentos: el pan y el vino. Ambos son signos del cuerpo y de la

23 Santa Teresa de Jesús, Libro de la vida, ed., introd. y notas de Otger
Steggink, Madrid, Castalia, 1986 (Clásicos Castalia 154) 29, 13.



Linda Báez-Rubí144

sangre de Cristo que se hacen presentes en el momento mismo
de la consagración. Esta interpretación semiótica medieval afec-
taría directamente el estatus de las imágenes y con ello el cuer-
po visto como imagen. Así las cosas, el cuerpo de Cristo participa
de lo sagrado y se erige entonces como medio, vehículo que le
permite al ser humano la redención y a través de ésta la posibili-
dad de salvación, es decir, de retornar a su estado de gracia
en el que podía ver a su Creador facie ad faciem. Por tal motivo
es que el cuerpo de Cristo, a partir del siglo XIII, se desarrollaría
como un ejemplo a seguir,24  como un modelo de imitación a
través del cual se modelaba no sólo el cuerpo del ser humano
exteriormente, sino a la vez interiormente. La imagen y seme-
janza con la que había sido creado el ser humano por Dios, y
que había sido opacada a través de su desobediencia y expul-
sión del Paraíso, podía ser recuperada a través de Cristo. Así lo
expresaban las palabras cincelantes de San Pablo cuando anun-
ciaban el vivir en el signo de la cruz, una cruz impresa, sellada,
“estampada” en el cuerpo como la vivencia de Santa Rosa de
Lima. En este sentido, la santa limeña sigue estrictamente la tra-
dición de un modelo de edificación (imitatio) “legalizado” a par-
tir de la estigmatización-visión de San Francisco. Un modelo
que, al ser llevado hasta el exceso por varias corrientes místicas,
requirió de una regulación y control para evitar cualquier mal
interpretación. Es por este motivo que el acento dentro del proceso
de imitatio Christi, más que colocarse en el momento final, a saber
la unión con Dios, se colocó en el proceso edificatorio de la pasión

24 Si bien en la mística bernardina es ya planteado y se cuentan con casos de
estigmatización, inflingidas las más de las veces por mano propia y no a cau-
sa de una visión como en el caso de San Francisco, no es sino hasta precisamente
a partir de la legitimazión del binomio visión-estigmatización que se abre una
vía donde el cuerpo se convierte realmente en imagen de Cristo. Por nombrar
unos de los estudios más destacados, Chiara Frugoni, Francesco e l’invenzione
delle stimmate, Turín, 1993; y Hans Belting, “Der Körper als Bild”, en Bild und
Körper im Mittelalter, K. Marek. R. Preisinger, M. Rimmele et al. (eds.),
München, Fink Verlag, 2006, pp. 21-36.



Vehículos de visión... 145

de Cristo.25  Al hablar de purificación y disciplinamiento de lo
corporal, se entendía también una liberación y modelación del
alma a “imagen y semajanza” de Cristo. La biografía de la santa de
Lima obedece indudablemente a estos cánones de sistematización
bajo los cuales sus experiencias y visiones místicas habían de or-
denarse. La edificación es la que abre la posibilidad (no es garan-
tía) de la visión. En este sentido, los favores o mercedes de Santa
Rosa, no son sino producto de un camino lleno de sufrimientos,
una intensa práctica de imitiación de Cristo que serviría como mo-
delo disciplinante para adquirir esa “imagen y semejanza” que
había sido opacada con la desobediencia de Adán y Eva.

En ellos [hombres de bien] entonces, la forma de la semejanza de Dios
se halla esculpida, y por lo tanto, cuando a través del proceso de imita-
ción nos imprimimos [esa semejanza], así también somos modelados [fi-
gurados] de acuerdo con la imagen de esa semejanza. Pero debéis saber
que, a menos que primero la cera sea ablandada, no es susceptible de
recibir esa forma, y siendo así, el hombre no puede ser moldeado según
la forma por la virtud de la mano de otra persona, a menos que se
humille y todo el orgullo y contrariedad sean removidas.26

La metáfora del sello y de la cera,27  de la impresión de la
forma en la materia, de la participación de lo corporal en lo divino,
sería uno de los tópicos mayormente utilizados por los místicos

25 Sobre la sistematización de los modelos de vidas ejemplares, Ringler, Viten
und Offenbarungsliteratur in Frauenklöstern des Mittelalters, München, Artemis
Verlag, 1980.

26 “In ipsis siquidem similitudinis Dei forma expressa est, et idcirco cum eis
per imitationem imprimimur, ad ejusdem similitudinis imaginem nos quoque
figuramur. Sed sciendum est quod nisi prius cera emollita fuerit, formam non
recipit, sic [0933A] et homo quidem per manum actionis alienae ad formam
virtutis non flectitur, nisi prius per humilitatem ab omni elationis et
contradictionis rigore moliatur”, Hugo de San Víctor, De Institutione novitiorum
cap. 7 (Patrologia Latina, vol. 176, 933 A).

27 “Figura namque quae in sigillo foris eminet, impressione cerae introrsum
signata apparet, et quae in sigillo intrinsecus sculpta ostenditur, in cera exterius
figurata demonstratur”, Hugo de San Víctor, De Institutione novitiorum, cap. 7
(Patrologia Latina, vol. 176, 933 B).



Linda Báez-Rubí146

para articular su experiencia. Así lograban colocar a lo corporal
como sede y lugar en donde se podía “leer” a través de las hue-
llas impresas, la presencia de lo divino que se hizo ausente, o se
“escondió”, como dice Rosa cuando la hiere y le deja tan sólo
una herida, una huella-signo-imagen como testimonio de su pre-
sencia.28  Las imágenes impresas en el corazón de Santa Rosa
vienen a ser signos dejados por “aquel cazador” que se ausentó
después de herirla repetidas veces con su lanza de amor, es de-
cir, con su mirada de amor. Rosa revive corporalmente con ese
suceso aquel pasaje famoso del Cantar de los Cantares: “Tú has
herido mi corazón, mi hermana, mi esposa, tú has herido mi co-
razón con la mirada de uno de tus ojos”.29

La santa limeña escenifica en su cuerpo mismo la vivencia
de lo sagrado y al hacerlo la revive al hilar corazones, formados
y recortados éstos por ella misma, hechos de tela y puestos se-
gún el orden en el que fue recibiendo las mercedes, es decir, en
el que fue percibiendo paso a paso y sistemáticamente la pre-
sencia de la divinidad hasta consumarse en la visión: donde el
juego e intercambio de miradas recíprocas se vuelve un reflejo
directo la una de la otra. La acción de Rosa de “coser” corazo-
nes y así explicar su encuentro con Dios, involucra a la vez un
estado psíquico, puesto que cualquier acción física implica una
psíquica:30

28 Ejemplo paradigmático de ello es el místico renano alemán Heinrich Suso
que ha merecido varios estudios al respecto, de los más representativos, Urban
Küsters, “Zur religiösen Literatur des Spätmittelalters”, en Mittelalter: neue Wege
durch einen alten Kontinent, Jan-Dirk Müller y Horst Wenzel (eds.), Stuttgart/
Liepzig, Hirzel, 1999, pp. 81-109; y Niklaus Largier, “Der Körper der Schrift.
Bild und Text am Beispiel einer Seuse-Handschrift des 15. Jh.”, en Mittelalter:
neue Wege durch einen alten Kontinent, pp. 241-271.

29 Cantar de los Cantares 4, 9.
30 Sobre la interacción entre objeto e individuo en objetos sagrados, véanse

los ensayos reunidos en Gepeinigt, begehrt, vergessen: Symbolik und Sozialbezug
des Körpers im späten Mittelalter und in der frühen Neuzeit, ed. Klaus Schreiner,
München, Fink, 1992.



Vehículos de visión... 147

[...] que cuando Rosa estaba cosiendo, al levantar en alto la aguja y el
hilo, juntamente con el brazo, parece que se elevaba el espíritu con
éxtasis divino; y estando en breve espacio suspensa, en alto la mano,
se volvía luego al mismo instante a la labor con tan acertado tino y
con tal destreza, que se volvía la aguja al lugar que era necesario para
que el trabajo resultase acabado. 31

El bordar constituye un ejercicio espiritual que no es sino
la manifestación del momento en que la vida activa se une a la
contemplativa, y que viene a seguir con la tan conocida máxima
de meditación reservado para la vida en el claustro: ora et labo-
ra.32  Es, por lo tanto, un acto performativo, puesto que el cuer-
po entra en una interacción profunda con el vehículo que porta
la imagen del corazón de Rosa, es decir, la tela. En este proceso
se generan no sólo significados, sino actitudes, comportamien-
tos que manifiestan, evocan, recrean, estados afectivos ya ex-
perimentados. Y aquí entra otro elemento que contribuye a la
generación performativa: las cualidades materiales donde la ima-
gen se hace presente.

2.3. La materialidad

Pues, ¿qué no fue el rostro de Cristo estampado también sobre
una tela? El material testifica, al ser capaz de materializar la
imagen (como huella), una importante presencia: la divina.33  A
través de entrar en contacto con el material se evocan las aso-

31 Leonardo Hansen, Vida admirable de Santa Rosa de Lima. Patrona del
Nuevo Mundo, trad. de Jacinto Parra, Lima, Tipografía del Santísimo Rosario/
Centro Católico, 1895, p. 119.

32 Al respecto, sobre todo el clásico estudio de Jeffrey F. Hamburger, Nuns as
Artists. The visual Culture of a Medieval Convent, Berkeley/Los Ángeles/London,
University California Press, 1997.

33 Brigitte Miriam Bedos-Rezak, “Medieval Indentity: A sign and a concept”,
in The American Historical Review, vol. 105, núm. 4, 2000, pp. 1499-1533,
aquí, p. 1527.



Linda Báez-Rubí148

ciaciones hechas en relación con él. Puesto que el contacto de la
piel con el objeto cargado de significados previos revive, a tra-
vés de una memoria corporal, el mundo afectivo relacionado con
esos significados, no sólo la pasión sino la compasión son revi-
vidas gracias a aquel pasaje donde Cristo deja impreso su rostro
en el paño de la Verónica como respuesta a su compasión. Con
el manejo del material, Rosa evoca en una analogía el pasaje de
la Verónica: los corazones de tela de la santa son sellados con las
huellas de amor que le inflige Cristo en respuesta a su amor y
devoción. A su vez, la santa limeña pareciera encargarse de legi-
timar este acto al evocar mediante la consistencia que le ofrece
la tela a sus corazones, otra relación de suma importancia: el
acto eucarístico. Los corazones parecieran darnos la impresión,
por la consistencia a la que remiten (tela frágil, ligera), un símil
con la hostia. No resulta casual que el mayor registro de visio-
nes femeninas se tenía en el momento en que lo signos
eucarísticos eran consagrados,34  de tal manera que el encuentro
con lo sagrado se legitimaba a través de la liturgia. A la manera
de las hostias que llevaban impresas el signo de la cruz o el nom-
bre de Jesús durante la época medieval, el corazón de Rosa es
literal y visualmente impreso, sellado con la cruz. Es preciso
entender que el ritual del sellar envolvía una transformación de
la sustancia al fusionar dos espacios distintos (lo sagrado y lo
profano) en un proceso de participación donde el sello de amor
permite, de manera simultánea, la representación de algo sagra-
do que ya no está más ahí, pero que ha dejado su huella como
testimonio de su presencia.35

34 Existen numerosos estudios al respecto, remito a uno de los pioneros de
Caroline Bynum, Jesus as Mother: Studies in the Spirituality of High Middle
Ages, Berkeley/Los Ángeles, 1982.

35 La relación entre escritura-imagen-cuerpo en relación al testimonio que deja
aquello que se ha hecho ausente, Ulrike Landfester, “Tertium datur. Schrift
und Bild und Körper als kulturtheoretische Denkfigur”, en Schrift und Bild und
Körper, Ulrike Landfester (ed.), Bielefeld, Aisthesis-Verl., 2002 (Schrift und Bild
in Bewegung 4).



Vehículos de visión... 149

Asimismo, salta a relucir el color tan intenso de las cruces
montadas sobre los corazones de tela. Estas recuerdan, según la
biografía de la santa, la pesada cruz que Rosa cargaba sobre sus
hombros para padecer los sufrimientos que Cristo hubo de pasar
en su calvario, así como las penitencias con materiales de hierro
a las que se exponía.36  No se trata, pues, solamente de significar a
través de la cruz esa compasión, sino que estamos de nueva cuen-
ta ante la proyección de una imagen exterior grabada con difi-
cultad previamente en una memoria corporal.37  Me explico:
cuando el cuerpo entra en contacto con los objetos, recibe im-
presiones de éstos, impresiones que se ordenan bajo las zonas
de los sentidos: el tacto, el olfato, la vista, etcétera. De relevante
importancia es el tacto, puesto que pareciera ser que el tacto deja
en el cuerpo “huellas” profundas en la memoria corporal. La piel es
el más extenso de todos los sentidos y el que cuenta con más termi-
naciones nerviosas, puesto que la piel se extiende a toda la su-
perficie corporal.38  Es la frontera entre el interior de nosotros y el
mundo exterior. Por tal motivo, brevemente a reserva de retomarlo
más adelante, toda herida o apertura infligida en el cuerpo nos trans-
mite una sensación de penetración y en ello se abre a otros espacios
y dimensiones. Las llagas tematizan esto mismo: son invitaciones a
adentrarse a un espacio más allá, a uno de interioridad y que toca
de hecho los puntos más sensibles del sujeto.39  No dudo que la

36 Los pasajes en su biografía son numerosos, remitimos a Hansen, Vida ad-
mirable, el cap. 8, pp. 61-69.

37 Para ello, Niklaus Largier, “Der Körper der Schrift. Bild und Text am Beispiel
einer Seuse-Handschrift des 15. Jh.”, en Mittelalter: neue Wege durch einen alten
Kontinent, Jan-Dirk Müller, Horst Wenzel (eds.) Stuttgart/Leipzig, Hirzel, 1999.

38 Un homenaje a la piel, en Claudia Benthien, Haut. Literaturgeschichte-
Körperbilder-Grenzdiskurse, Hamburg, Rohwolt, 1999.

39 Acerca de la herida como entrada hacia otra dimensión y a través de ella al
espacio de visión, J. Hamburger, The Visual and the Visionary, New York, Zone
Books, 1998; crítica y ampliación de sus propuesta con revisión bibliográfica
sobre el tema, en Silke Tammen, “Blick und Wunde-Blick und Form: Zur
Deutungsproblematik der Seitenwunde Christi in der Spätmittelalterlichen
Buchmalerei”, en Bild und Körper, pp. 85- 114.



Linda Báez-Rubí150

pesada cruz de hierro sobre los hombros de Santa Rosa se haya,
día a día, “impreso” en una memoria corporal que sin su órgano
de percepción (la piel) no podría volver a provocar sensaciones,
repetir emociones y de esa manera generar toda una evocación
afectiva en el interior del alma. Y, para ser más exactos, al interior
del alma adonde van a parar todas las formas que el cuerpo hu-
mano percibe del exterior: me refiero a la facultad imaginativa.

3. Hacia una fisiología óptica de lo sagrado

Como es sabido, según los modelos psico-fisiológicos de la épo-
ca, la vis imaginativa (imaginación) y su instrumento combina-
tivo (la phantasia) elaboran imágenes mentales, interiores, re-
presentaciones no sólo de los objetos exteriores, sino de aquellos
que han dejado su “huella” al haber entrado en contacto con el
cuerpo. En otras palabras, la facultad imaginativa es capaz de
proyectar hacia el exterior imágenes almacenadas en su interior.
Para explicar el mecanismo del cómo sucede este proceso es
necesario traer brevemente a cuenta los postulados de la fisiolo-
gía-óptica de la época.

Hasta bien entrado el siglo XVII, la fisiología y la óptica eran
disciplinas que se hallaban entralazadas. El contemplarlas
como disciplinas independientes se le debe a los méritos del astró-
nomo Johannes Kepler (1571-1630) y sus estudios sobre ópti-
ca.40  Aunque el modelo kepleriano se iría instaurando poco a
poco y por las fechas en las que Santa Rosa de Lima realiza sus
pliegos, es casi imposible que hubiese conocido su teoría. Hasta la
época de Kepler, se pueden considerar a grandes rasgos dos teorías

40 Sobre una historia de estas teorías remito al lector al clásico estudio de
David C. Lindberg, Theories of Vision from al-Kindi to Kepler, Chicago,
University of Chicago Press, 1976; en relación a la producción de imágenes y
objetos de culto en el medievo, los ensayos reunidos en Visuality before and
beyond the Renaissance: seeing as others saw, Robert S. Nelson (ed.), Cambridge,
Cambridge University Press, 2000.



Vehículos de visión... 151

ópticas que se fraguaron desde la Antigüedad.41  Una, la de la
emisión, de origen pitagórico-platónico apoyada por la geome-
tría euclidiana. Esta explicitaba que el fenómeno de la visión se
suscitaba cuando el ojo proyectaba una pirámide de fuego-luz
(a lo que se le llamó rayos visuales) cuyo ápice tocaba el objeto
exterior produciéndose así, en este contacto, la visión. La otra,
era la de la intramisión, de origen aristotélico y ampliamente
impusalda y difundida por las teorías médico-fisiológicas de los
árabes a partir de los siglos XII-XIII. En ésta se creía que al en-
trar el objeto en contacto con la luz, se desprendían especies
(formas de las cosas) que eran transportadas por una pirámide
de rayos luminosos cuyo ápice tocaba al ojo. Éste enviaba la
información recibida al cerebro a través de los nervios ópticos,
produciéndose entonces el acto de la visión. Ya desde la Baja
Edad Media, los teólogos cristianos se encargaron de desarro-
llar y conjuntar ambas teorías, mientras que muchos de los
neoplatónicos renacentistas le dieron especial peso y atención
al modelo de emisión. Para ellos, los rayos visuales que salían
del ojo en forma piramidal se hallaban mezclados con el pneuma.
Éste era considerado como una sustancia vaporosa, producto de
una filtración de la sangre (lo más fino de ella) y que circulaba
por los órganos del cuerpo hasta ascender al cerebro, según la
tradición fisiológica galénica.42  Este pneuma viajaba del cere-
bro a través de los nervios ópticos hacia el ojo y de allí era pro-
yectado hacia el exterior completando así el acto de visión. Por

41 Gérard Simon, Archéologie de la vision. L’optique, le corps, la peinture,
París, Seuil, 2003.

42 Véase Marsilio Ficino, Theologia platonica, James Hankins y William
Bowen (eds.), english tr. by Michael J.B. Allen y John Warden, 6 vols.,
Cambridge, Harvard University Press, 2001-2006. De relevancia: “Ergo phantasia
instar virtutis vivificae format et ipsa proprium corpus, ut diximus, quotiens
acrioribus affectibus agitator. Format etiam fascinationibus et maleficiis
alienum”, Ficino, Theologia, vol. 4, 2004, lib. XIII, cap. 4, 7. Para una ex-
plicación en Ficino, Michaela Boenke, Körper, Spiritus, Geist: Psychologie von
Descartes, München, Fink, 2005 (Humanistische Bibliothek: Reihe 1,
Abhandlungen 57).



Linda Báez-Rubí152

mucho tiempo, la creencia neoplatónico-cristiana se basó en este
modelo, de manera tal que el pneuma era un factor vital en el
proceso de visión, puesto que tenía la capacidad de “palpar”
el objeto y transportar las características registradas de regreso al
ojo y de ahí al cerebro. Ahí, la vis imaginativa (imaginación) se
encargaría de reproducir o representar la forma de la imagen
percibida. Es por eso que hay que entender la contemplación
bajo el concepto de “mirada actuante” como bien se deja mani-
festar en la contemplación que la Santa limeña ejerció sobre una
imagen de Jesucristo: “La tenía [a la imagen] Rosa mucha devo-
ción, tanto que apenas se corría la cortina que la ocultaba, ponía
en ella los ojos, mirándola con tanta ternura y ansias, que parece
que quería robarla e introducirla en el corazón a fuerza de con-
templación fervorosa”.43

Para entender este proceso es necesario tener en cuenta el
modelo de visión en el que el pneuma y la imaginación resultan
ser factores vitales sin los cuales una “visión actuante” no se
llevaría a cabo. Atendiendo a estos procesos, es entonces facti-
ble también comprender el porqué la fuerza de la visión provo-
cada a partir de un fuerte deseo o anhelo interior, estuvo estre-
chamente relacionada con la fuerza mágica de atracción.44

Puesto que al considerar a la vis imaginativa como una fueza
actuante, se la creía entonces capaz de influir asimismo en la
realidad a través del pneuma desprendido de la vista. De esta
manera, el pneuma era movido principalmente por el deseo.45

De ahí que, realmente, la mirada pudiera tener una injerencia en
el mundo exterior: podía influir a través del pneuma, más allá

43 Leonardo Hansen, Vida admirable de Santa Rosa de Lima, patrona del
Nuevo Mundo, trad. al castellano por Jacinto Parra, Lima, Tip. El Santísimo Ro-
sario, Centro Católico, 1895, cap. XX, p. 195.

44 Para el tema, véase Ioan P. Culianu, Eros und Magie in der Renaissance,
Frankfurt am Main/Leipzig, Insel-Verlag, 2001.

45 Ansteckung: zur Körperlichkeit eines ästhetischen Prinzips, Mirjam Schaub
(ed.), München, Fink, 2005; Paola Zambelli, L’ ambigua natura della magia:
filosofi, streghe, riti nel rinascimento, Milano, Il Saggiatore, 1991.



Vehículos de visión... 153

aún, podía transportar al exterior la imagen del deseo fraguada
en la imaginación.46

Ahora bien, retomando a la santa limeña, el hecho de que la
cruz la haya confeccionado de ese color de tela negra tan pene-
trante adquiere especial significado. Pareciera ser que la inten-
sidad del color traducía la intensidad de las sensaciones habidas
cuando portaba la pesada cruz sobre sus hombros y el hierro que
torturaba su piel durante los ejercicios de penitencia. La imagen
de la cruz había sido cincelada en la memoria corporal de la
santa para después ser evocada en la imaginación que, a su vez
y gracias a la sustancia penumática en ella localizada, era capaz
de ser proyectada hacia el exterior, en pocas palabras de ser ma-
terializada. En este sentido, Rosa nos quiere decir que no esta-
mos en presencia de cualquier cruz (y como sus biógrafos y
oidores lo entenderían), sino de una imagen que había sido ins-
crita en su cuerpo y que ahora se proyectaba exteriormente. Más
todavía, ésta era el resultado más obvio y patente de sus feroces
disciplinas, infligidas para purificar el alma en un intento de un
irrefrenable deseo de imitación de la figura de su amado. Lo que
Rosa nos da a entender, es la primacía e importancia del ejerci-
cio corporal-anímico (psico-fisiológico) expresado sobre el plie-
go: las heridas de amor no fueron recibidas grautitamente en un
arrebato repentino, sino que fueron producto de todo un camino
de disciplinamiento paciente.

El cómo se logra pasar de una imagen mental a una material,
sin que la imagen material dejase de perder su particularidad

46 Hannah Baader, “Frühneuzeitliche Magie als Theorie der Ansteckung und
die Kraft der Imagination”, pp. 133-152, en Ansteckung: zur Körperlichkeit eines
ästhetischen Prinzips, Mirjam Schaub, München, Fink (ed.), 2005; y sobre su
origen en la óptica árabe y su recepción durante el medievo y Renacimiento cris-
tiano, Paola Zambelli, L’ ambigua natura della magia: filosofi, streghe, riti nel
rinascimento, Milano, Il Saggiatore, 1991, esp. pp. 53-75. La teoría de los espí-
ritus corporales tarda en ser abandonada ante el descubrimiento de la circulación
de la sangre por Willliam Harvey (1628); más allá aún, dentro del pensamiento
teológico el proceso en aceptar e incorporar los avances científicos a un vocabu-
lario metafórico-teológico se extiende durante el siglo XVII.



Linda Báez-Rubí154

(expresión de un arduo ejercicio personal de penitencia), es de-
cir, el cómo conserva su aura sagrada, se puede explicar así ape-
lando a las teorías óptico-fisiológicas brevemente señaladas más
arriba. Podemos expresar la hipótesis de que la puesta en papel
de Rosa es ciertamente una re-presentación, cuyos procesos de
visualización se anclan en un período donde la fisiología óptica
adquirió gran impulso gracias a los círculos del humanismo cris-
tiano. Una época en la que la creencia en el poder de la imagi-
nación se manifestaba a través del poder de la visión, puesto
que ambos exponían su funcionamiento mediante rayos visua-
les consitutidos por el pneuma corporal y que eran proyectados
por un deseo de ver lo amado. Pruebas fehacientes de esto se
han registrado en la literatura que gira alrededor del amor cortés
y que se valió de estos paradigmas óptico-fisiológicos para
articular metáforas de visión amorosas,47  en la que las miradas
podían seducir, “herir de amor”.48  Este modelo, en su desarrollo
a través del tiempo, habría de entenderse como una mirada hi-
riente mutua que vinculaba a los enamorados. Rosa es sellada
con el sello de amor (cruz) en su corazón, y a su vez49  proyecta
su sello interior al exterior, dejando constancia de esto en los
corazones recortados sobre los pliegos.

Estas breves observaciones sobre formas de visualización que
atañen a la experiencia de lo sagrado en la mística limeña, nos
muestran una vez más que diversas estrategias son puestas en
juego para visualizar lo invisible y articular lo inarticulable.

47 El ejemplo más elocuente durante la Edad Media es el de Pedro Limognes,
De oculo morali (1273-1285). Cfr. G. Schleusener-Eichholz, “Naturwissenschaft
und Allegorese, Der ‘Tractatus de oculo morali’ des Petrus von Limoges”, en
Frühmittelalterliche Studien, núm. 12, 1978, pp. 258-309.

48 Al respecto, véanse los estudios de Suzanne Conklin Akbari, Seeing through
the veil: optical theory and medieval allegory, Toronto, University of Toronto
Press, 2004; Suzannah Biernhoff, Sight and embodiment in the Middle Ages, New
York, Palgrave Macmillan, 2002.

49 Sobre la relación entre la literatura e imágenes porfanas y sagradas en la
iconografía del corazón herido, Gerhard Wolf, “Das Herz in der Mausefalle”, en
Glaube, Hoffnung, Liebe, pp. 136-7.



Vehículos de visión... 155

Creo, y aquí radica la importancia de reconocerlo, que nos mues-
tran un panorama en el que los espacios de visión, durante el
siglo XVII en el virreinato peruano no sólo apelan para su repre-
sentación a los cánones de construcción de un espacio virtual
concebido bajo las leyes de la perspectiva para reproducir una
realidad mimética.50  Es cierto que Santa Rosa no pretendía
una representación plástica acorde con los parámetros estéticos
de aquel tiempo para expresar su vivencia, puesto que no conta-
ba con la pericia para ello, mas el solo hecho de querer articular
ella misma lo vivido, hace de su expresión y de las maneras en
que esto sucede, una materia de estudio invaluable para la pers-
pectiva antropológica que se viene persiguiendo en este ensayo
alrededor de las imágenes. Primero, porque Rosa produce, crea
imágenes y al hacerlo emplea vehículos que nos dan cuenta de
un intento de orientación cultural con respecto a lo sagrado. Se-
gundo, porque el empleo de otros géneros gráficos nos sensibi-
liza a entender con más cuidado las necesidades expresivas y
mediáticas de una cultura, que había heredado modelos de vi-
sión avenidos del viejo continente, y que se valdría de ellos para
manifestar lo propio. La manera de articulación de “lo propio”,
permite un retomar para romper e innovar, un negar ciertos

50 El valioso estudio de Victor Stoichita, El ojo místico: pintura y vision reli-
giosa en el Siglo de Oro español, trad. de Anna Maria Coderch, Madrid, Alianza,
1996 (Alianza forma 139), nos ayuda a explicar las estrategias de visualización
de lo sagrado bajo una mirada dirigida por el pensamiento que hizo uso de la
representación virtual del espacio conforme las reglas geométricas de la perspec-
tiva. Es decir, a partir de lo que el ojo ve en el espacio. Mas no podemos colocar
a todos los fenómenos de visión acaecidos en el período virreinal bajo este úni-
co modelo, puesto que la presencia, manifestación y visualización de lo sa-
grado obedece a necesidades de expresión determinadas por una experiencia, y
como experiencia es un acto percibido y expresado de una manera determinada
que emplea estrategias propias a las que se tiene alcance. Esto apela al empleo
urgente y creativo de otras formas más acordes e inmediatas a la vivencia
mística, según las capacidades expresivas de cada paso particular. Este fenó-
meno se deja ver preferentemente en la cultura del continente americano, en
donde es posible apreciar “continuidades” y discontinuidades” de modelos en un
solo plano.



Linda Báez-Rubí156

modelos a favor de otros para expresar, a su manera, necesidades
determinadas. Otros géneros gráficos exponen otras posibilida-
des de expresión, como se ha visto, donde la dialética entre los
espacios afuera-adentro, sagrado-profano se articulan diagramá-
ticamente para darnos cuenta de la orientación del ser humano
en su relación con lo sagrado.


