Los limites del texto sagrado.
Topicos del Seminario, 22.
Julio-diciembre 2009, pp. 131-156.

Vehiculos de vision en la representacion de lo sagrado

Linda Baez-Rubi
Escuela Superior de Artes y Nuevos Medios de Karlsruhe,
Alemania

1. Hacia una antropologia de la imagen

Los objetos y las imagenes adquieren sentido cuando el ser hu-
mano los funcionaliza, es decir, cuando les otorga un sentido de
ser y les asigna un significado. A partir de este supuesto se en-
tiende que las imagenes “cobran vida” en la medida en que el
individuo se relaciona con ellas. Las imagenes y los objetos no
actuan por si solos sino que dependen del individuo en cuanto a
que éste es el unico que les puede otorgar “vida” al activar la
energia potencial que contienen. Este ensayo se propone, preci-
samente, superar la concepcion de la imagen como un mero ob-
jeto de contemplacion y de andlisis estrictamente iconoldgico.
Por esta razon se plantea la posibilidad de comprenderla en su
relacion pragmatica con el individuo dentro del ambito sagrado,
es decir desde una praxis de la imagen en la que ésta sea reco-
nocida como un objeto capaz de modelar la conducta de los in-
dividuos a través de su percepcion y uso, concibiéndola asi se-
gun la categoria de una “imagen-objeto”.! El entender la imagen

! Retomo el término del historiador J. Baschet, quien aclara las diferentes
funciones de la imagen poniendo especial atencion en su aspecto pragmatico.



132 Linda Baez-Rubi

como objeto trae como consecuencia abordarla desde una pers-
pectiva antropoldgica en la que el ser humano es definido como
un productor de imégenes por excelencia, como sefialaba Aby
Warburg (1866-1929).2 Este investigador de la cultura explica que
el leer las imagenes como sintomas-simbolos posibilita la relacion
psiquica y material que el individuo ha construido para ellas. Con
lo anterior aspiraba a explicitar cdmo el ser humano respondia ante
los estimulos del mundo exterior que afectaban su psique (mundo
afectivo, emotivo), y como era capaz de desarrollar estrate-
gias para “sujetar” estas fuerzas de la naturaleza sacralizadas por
medio de la creacion de simbolos o imégenes. Esto implicaba,
para Warburg, orientarse en el espacio y determinar una posi-
cién en el mundo en relacion con las fuerzas que lo regian.® Las
estrategias desarrolladas para este fin conformaban el legado
cultural de la humanidad. De la entrega a un mundo animado
por las fuerzas sagradas a un distanciamiento de ellas a través
del empleo de lo racional:* de la religion a la ciencia, mas también,
de la ciencia a la religion. Warburg no pensaba en términos de un
desarrollo cultural evolutivo, sino en un eterno oscilar entre “dos
polos” (religién y razon), un permanente intento humano por de-

Cfr. L’image. Fonction et usage des images dans I’Occident médiéval, Actes du
6e International Workshop on Medieval Societies, Centre Ettore Majorana, Eri-
ce, Sicile, 17-23 octobre 1992, Jerome Baschet y Jean-Claude Schmitt (eds.),
Paris, Le Léopard d’Or, 1996, p. 7.

2 Estudios biograficos por Karen Michels: Aby Warburg- Im Bannkreis der
Ideen. C.H. Beck. Miinchen 2007; Bernd Roeck: Der junge Aby Warburg.
Minchen 1997; E. H. Gombrich, Aby Warburg: Una biografia intelectual, con
una memoria sobre la historia de la biblioteca a cargo de F. Saxl [version espafio-
la de Bernardo Moreno Carrillo, Madrid, Alianza, 1992].

3 Ejemplo paradigmatico de estas reflexiones aparecen en su estudio El ri-
tual de la serpiente, epilogo de Ulrich Raulff, trad. de Joaquin Etorena Homaeche,
México, Sexto Piso, 2004.

4 Para la teoria cultural propuesta por el erudito hamburgués, véase la intro-
duccion elaborada por Warburg a su Atlas de imagenes. Mnemosyne, que quedo
incompleta debido a su fallecimiento. VVéase Aby Warburg, Der Bilderatlas
MNEMOSYNE, Martin Warnke y C. Brink (eds.), Berlin, 2000, pp. 3-6 (Gesammelte
Schriften 11.1).



Vehiculos de vision... 133

terminar su posicién a través de la produccién de imagenes. Y
en esto, el cuerpo como productor de las imagenes.

La proposicion tedrica de Warburg serviria de plataforma para
el desarrollo posterior de un supuesto teérico que implicase el
tomar en cuenta la interaccion de tres factores claves y depen-
dientes entre si bajo la perspectiva antropoldgica: la imagen mis-
ma, el medio y el cuerpo.® Es obvio que, para que la imagen se
haga presente y se represente ad oculos, es necesario un medio, es
decir un vehiculo de representacion. Este vehiculo de representa-
cion puede ser el cuerpo mismo en el momento en el que las ima-
genes se representan mentalmente en la imaginacion o se expresan
a través del propio cuerpo (gestualidad). Mas adn, el vehiculo
puede llegar a ser un medio material que ha de verse como exten-
sion de las necesidades expresivas del individuo, es decir como ins-
trumentos que hacen posible la manifestacion de las imagenes inte-
riores, como el grabado, la madera, el lienzo, el fresco o incluso el
texto mismo. Es entonces pertinente el preguntarse también por la
relacién que se construye entre la imagen y el medio en la que se
hace visible, es decir, por su via de materializacion y las cualidades
que ésta ofrece, puesto que a partir de las caracteristicas materiales
del medio en el que se transporta la imagen y su posicion estrategi-
ca en el espacio (topologia) se modela en gran medida la transmi-
sion de sus contenidos durante el proceso de percepcion, recepcion
y representacion que acaece en el ser humano. Partiendo de este
breve bosquejo tedrico se analizara la “confeccion” de dos image-
nes-objeto, tratando de dilucidar la funcion que desempefian los tres
factores antes mencionados. Las imagenes-objeto se sitlan en la
época del virreinato limefio y fueron llevadas a cabo por la mis-
tica Santa Rosa de Lima (1586-1617),5 como expresion de su

5 Basado en los postulados de Waburg, este punto fue ampliamente desarro-
llado en las tesis de Hans Belting, Bild-Anthropologie: Entwirfe fiir eine
Bildwissenschaft, 3a. ed., Munich, Fink, 2006.

6 Isabel Rosa de Oliva (su nombre de pila), mistica terciaria dominica, naci-
da en el virreinato del Per(, fue canonizada por el papa Clemente X en 1671.
Los estudios mas recientes y completos sobre la santa, en cuanto a la explicacion



134 Linda Baez-Rubi

profunda e intensa viviencia de lo sagrado. Se abordaré asi, en
este trabajo, la interrelacién entre la imagen interior y la imagen
exterior representadas, teniendo en cuenta el material en el que
ésta Gltima se inscribe, puesto que dicho aspecto resulta ser de-
terminante para la elaboracion del significado sagrado.

2. Lo sagrado ad oculos

El testimonio grafico visual legado por la santa limefia a princi-
pios del siglo xvii es de suma importancia para la reflexion
antropolégica en torno a las imagenes.” Sobre un pliego se lee lo
siguiente: “mercedes echas todas a un enamorado corazon, tierna-
mente de Dios, a una esclava de Christo indigna de ser contada
entre los hijos de Dios, estampadas aqui con particular luz
del cielo. La correccién pide del yerro.”® Y mas adelante, se-
gun palabras de la santa limefia, “[...] en estos ultimos afios
habra unos cinco afios que recibo del Sefior las mercedes que
en este medio pliego de papel e puesto por inspiracion del
Sefior y esperiencia en mi propio corazon aunque indigno.™
Sobre el pliego, estampados con mano propia se hallan tres
corazones de papel en sucesion vertical (fig. 1).1° Estos con-
tienen cruces de tela que han sido sobrepuestas por la santa

de los aspectos mistico-literarios vinculados a toda una tradicién de metéaforas
visuales e iconogréficas, son los de Ramén Mjica Pinilla, Rosa limensis; y Frank
Graziano, Wounds of Love. The Mystical Marriage of Saint Rose of Lima, Oxford,
Oxford University Press, 2004.

7 Los testimonios graficos fueron hallados por Alonso G. Getino en el afio de
1923 en el monasterio limefio de Santa Rosa de Santa Maria. Segun las referen-
cias, estos dibujos y apuntes pertenecieron a una serie de cuadernos donde Rosa
rendia testimonio de su experiencia mistica a uno de sus confesores. Luis G.
Getino, “La patrona de América ante los nuevos documentos”, s. I., Revista de
las Espafias, nim. 1, 1927.

8 Ramén Mdjica Pinilla, Rosa limensis. Mistica, poética e iconografia en torno
a la patrona de América, 22. ed., México, FCE/CEMCA/IFEA, 2005, p. 148.

® 1lbid., p. 148.

0 1pid., pp. 150-151.



Vehiculos de vision... 135

misma, agregando inscripciones que nos orientan sobre el sen-
tido de esta composicion. Brevemente se trata de los tres prime-
ros pasos que constituyen la preparacion para el desposorio mis-
tico. Primero, el corazén de Santa Rosa es herido con lanza de
acero; en segundo término, descansa Jesus en su corazon y fi-
nalmente Dios llena el corazén de amor que se alza a volar ha-
cia Dios. El alma, en pocas palabras, entra en contacto con el
amor divinio y es encendida por él. Pero es un alma que se ma-
nifiesta muy corporalmente. En esta interaccion comunicativa,
entre el sentir de Rosa y su necesidad de expresion, el cuerpo
ocupa un lugar importante al ser sede de la experiencia y
manifestarse visualmente a través del lugar de residencia de
los sentimientos por excelencia: el corazon.** Sobre el segundo
pliego, que viene a ser la continuacién del primero, Rosa detalla
los pasos a seguir a traves de la escala espiritual de ascencion
mistica que se compone de quince grados confeccionados en ti-
ras de papel y culmina con el encuentro de lo divino (fig. 2). En
la parte inferior del pliego se lee anotado con letra manuscri-
ta: “Estos son los grados de amor de Dios; en que ardia
N.M.S. Rosa y las grandes mercedes que recibié de N. Sr. Y
por su inspiracion los esculpi6 en los corazones de estos me-
dios pliegos; de su letra y pufio escritos por Gloria de Dios.”
Como lo ha sefialado el historiador Ramon Mdjica, las com-
posiciones de Rosa derivan de algunos grabados pertenecien-
tes al libro de emblemas Idea vitae Teresianae, de autor ano-
nimo y publicado en Amberes a principios del siglo xvi1.12

1 Sobre el tema alegérico de Cristo en el corazdn, la meditacion interior asi
como el ojo del corazén, cfr. Kriiger, “Innerer Blick und Asthetisches
Geheimnis”, en Barocke Inszenierung, pp. 32-49, esp. 41-42.

12 |dea vitae teresianae in iconibus expressa, Amberes, s/f. No se cuenta con
una referencia exacta de la fecha en que aparecié esta obra, parece ser que se
data a principios o a finales del siglo xvii. De ser a finales del siglo xvii, eso
significaria una fecha muy tardia en relacion a la época en la que vivio la santa
limefia y por tal la pregunta que se estableceria es si hay modelos previos a estos
grabados con dichas disposiciones iconograficas que hubiesen servido como re-
ferencia a la santa americana.



136 Linda Baez-Rubi

Figura 1.
Mercedes o heridas del alma. Manuscrito holégrafo de Santa
Rosa, monasterio de Santa Maria, Lima, Perd. Tomado de R.
Mdjica, Rosa limensis, p. 150.



Vehiculos de vision... 137

Figura 2.
Escala espiritual. Manuscrito holégrafo de Santa Rosa, monas-
terio de Santa Maria, Lima, Per(. Tomado de R. Mujica, Rosa
limensis, p. 151.



138 Linda Baez-Rubi

Mas alla de la lectura iconogréfica, como la efectuada brillante-
mente por MUjica, cabe preguntarse el porqué la experiencia
mistica de la santa se representa de tal manera y la relacion
comunicativa y expresiva que existe entre ella y su representa-
cion. Por tal motivo, se consideraran algunos aspectos relevan-
tes para el objetivo aqui planteado, partiendo exclusivamente
del segundo pliego por motivos de espacio, y arriesgando asi
una mirada parcial, pero no por eso menos detallada, sino mas
reflexiva.®

Con sus composiciones-montaje, la santa limefia nos ofrece
a la mirada un testimonio vivo, es decir, literalmente marcado
interiormente en carne propia a través de la experiencia emotiva.
Nos da la oportunidad de estar visualmente frente a su corazon
y captar con la mirada de manera detallada cada paso de su vi-
vencia; es decir, ésta es a la vez expresada exteriormente a tra-
vés de vehiculos de la imagen materiales que representan lo
acontecido. La vision de la mistica se plantea asi como una dia-
Iéctica de espacios que, a través del montaje de corazones en el
espacio del pliego y el respectivo “mapa topogréfico” en el que
se inscriben, trata de hacerse explicita al espectador. Si vemos
con detenimiento, se observa que la santa limefia claramente
delimita dos espacios sobre ambos pliegos: el exterior (afuera)
y el interior (adentro). EI marco de tela negra funge alrededor
de ellos como una clara linea fronteriza. Afuera del marco pare-
ciera situarse un espacio alegérico que por los motivos orna-
mentales que representa, nos remite a las composiciones de los
Libros de Horas medievales. La decoracion floral tan viva y lle-
na de color muy probablemente se remite alegéricamente a las
nupcias divinas. En cambio, el espacio interior, sefiala lo pere-
cedero y lo humano, los encuentros con lo sagrado durante su

18 El estudio completo de los pliegos forma parte de una investigacion que se
dedica a explicitar las estrategias de visualizacion en las “culturas de la imagen”
entre dos mundos (América y Europa), realizada en el Graduiertenkolleg Bild-
Kdrper-Medium. Eine anthropologische Perspektive, Karlsruhe.



Vehiculos de vision... 139

existencia.** Por tal razon, la experiencia de lo humano acaece
*adentro” (no hay apariciones o visiones “exteriores”), en el es-
pacio de vision interior, y no solo acaece en el interior del cora-
z6n de Santa Rosa como acaecid, sino que asi se articula dentro
de la composicion de las imagenes y su colocacion. Pero, ¢como
dar a entender que lo sagrado incursiona en el ambito de la inti-
midad humana? El espacio interior delimitado por el marco es
penetrado por la imagen de una lanza que llega al corazén tras-
pasandolo y alrededor del cual se inscribe:*® “corazon herido
con flecha de amor divino”. La lanza irrumpe doblemente en el
espacio interior (primero en la composicion y segundo en el co-
razon), evocando con esta penetracion la lanza de Longino que
traspaso el costado de Cristo, acto que abri6 el puente comuni-
cativo entre la divinidad y el ser humano. Puede decirse, inclu-
S0, que la representacion de esta accion cobra plenamente el sen-
tido alegorico que se hizo topico e imagen comun en la mistica
nupcial bajo las siguientes palabras:'® pone me ut signaculum
super cor tuum.'” En esto se tiende a sefialar un encuentro amo-
roso en el que lo sagrado penetra a lo humano y como testimo-
nio de este acontecimiento se deja una huella, una herida de
amor como signo. Tal huella se visualiza en los corazones que la

14 Sobre las categorias topograficas en la representacion de visiones durante
el vasto periodo de la Edad Media, David Ganz, Medien der Offenbarung:
Visionsdarstellungen im Mittelalter, Berlin, Reimer, 2008.

15 Sobre las diferentes funciones de medialidad y matrialidad que adquiere el
marco en los libros miniados, véase Andrea von Hillsen-Esch, “Der Rahmen im
Rahem der Buchmalerei”, en Format und Rahmen: vom Mittelalter bis zur
Neuzeit, Hans Korner y Karl Méseneder (eds.), Berlin, Reimer, 2008, pp. 9- 40.

16 J. Hamburger, The Rotschield Canticles. Art and Mysticism in Flanders
and the Rhineland circa 1300, New Haven/London, Yale University Press, 1990;
Thomas Lentes, “Nur der gedffnete Kdrper schafft Heil. Das Bild las
Verdoppelung des Koérpers”, en Glaube, Hoffnung, Liebe, Tod, Christoph
Geissmar-Brandi y Eleonora Louis (eds.), Wien, 1995, pp. 152-155. Asimismo,
la lanza asociada con la compassio mariana, Robert Scribner, “Anonym, Sieben-
Schwerter-Maria umgeben von Finf-Wunden-Kranz”, en Glaube, Hoffnung,
Liebe, Tod, pp. 132-133.

1 Cantar de los Cantares 8, 6.



140 Linda Baez-Rubi

santa limefia confeccion0, haciéndose evidente a través de la
apertura de la tela que Rosa les hizo al reactualizar, en un acto
performativo, su encuentro amoroso con Dios.

Este juego de espacios, representado de esta manera visual-
mente, resulta ser el mas idoneo para articular una experiencia
mistica que busca dar cuenta de una relacion amorosa sin echar
mano de una representacion “pictérico-mimetica”. Y con ello
Ilegamos a un género de imagen que se caracteriza por sinteti-
zar de un “solo golpe” la totalidad de lo expuesto y a la vez ha-
cer explicticas las relaciones que las partes establecen entre si:
el diagrama.

2.1. La imagen diagramatica

A mi manera de ver, las imagenes que constituyen la escala es-
piritual se encuentran distribuidas e hiladas bajo un sistema
composicional que obedece a las leyes de relaciéon del género
visual de los schemata o diagramas.’® Estos persiguen un claro
fin que va de acuerdo con su forma: expresar lo que en principio
es inexpresable a través de un lenguaje visual geométrico que
participa mas de la abstraccién. En dos montajes, Santa Rosa de
Lima recrea lo vivido y lo da a entender mediante el manejo
de espacios. Los elementos figurativos, como los corazones alados,
lanzas y espadas “de amor” se hilan bajo el sistema de relacio-
nes que caracteriza al diagrama-emblema.'® En este sentido, no es

18 Sobre las caracteristicas l6gico-relacionales del diagrama, el estudio pio-
nero de Anna C. Esmeijer, Divina quaternitas: a Preliminary Study in the Method
and Application of Visual Exegesis, Assen, Van Gorcum, 1978; para el desarro-
llo de formas diagramaéticas desde la Antigiiedad hasta la época moderna, Text
als Figur: visuelle Poesie von der Antike bis zur Moderne, Jeremy Adler y Ulrich
Ernst, Weinheim (eds.), VCH, 1987 (Ausstellungskataloge der Herzog-August-
Bibliothek, 56); y Ulrich Ernst, Carmen figuratum: Geschichte des Figuren-
gedichts von den antiken Urspriingen bis zum Ausgang des Mittelalters, Kéln,
Béhlau, 1991.

19 Sobre este género en el Siglo de Oro espafiol, véanse los valiosisimos estu-
dios de Fernando R. de la Flor, Emblemas-lecturas de la imagen simbolica,



Vehiculos de vision... 141

una eleccion aleatoria la de la santa de Lima el presentar las dife-
rentes etapas vividas de esta manera, puesto que como vehiculo
de transmision de una experiencia y de una representacion di-
déctica de como esta se llevd a cabo, viene a ser uno de los
mejores medios de visualizacion de lo sagrado. Queda claro que
el dibujo diagramatico hace mas evidente el caracter sagrado al
reconocer que no puede representarse “figurativamente” en un
dibujo mimético, a manera de una imagen narrativa en la que se
visualiza una escena donde se representa una accion o situacion,
sino solamente a través de relaciones geométricas a las que dan
pie figuras tales como la cruz, el rectangulo y el cuadrado. Asi,
esta manera de representar conlleva en si la posibilidad de esta-
blecer vinculos y relaciones entre los loci (lugares) y las image-
nes representadas.?® En este sentido se marcan diversas etapas,
puntos ordenadamente a seguir bajo un orden dictado por lo sa-
grado. Aqui cabe aclarar que, si bien contamos con figuras que
son partes del cuerpo (corazon), éstas poseen un significado ale-
gorico, y sus partes son, diriamos asi, “sinécdoques visuales”
que gracias a su alegorizacion nos remiten al amor entre lo hu-
mano y lo divino. El diagrama viene a ser asi, en un sentido mas
amplio, vinculo, mas un vinculo de amor entre lo visible y lo
invisible, cumpliendo asi plenamente con la funcién que obtuvo
en la mistica practicada por la escuela victorina en el siglo Xii:
per visibilia ad invisibilia (de lo visible a lo invisible).?* Ahora

Madrid, Alianza, 1995 (Alianza Forma 132); y del mismo, La peninsula metafi-
sica. Arte, literatura y pensamiento en la Espafia de la contrarreforma, Madrid,
Alianza, 1999 (Biblioteca Nueva).

2 Sobre las caracteristicas l6gico-relacionales del diagrama, véase el estudio
pionero de Anna C. Esmeijer, Divina quaternitas: a preliminary study in the
method and application of visual exegesis, Assen, Van Gorcum, 1978; en rela-
cion con el sentido que cobra mediante la incorporacion de elementos corpora-
les, Steffen Bogen, “Der Korper des Diagramms: Prdsentationsfiguren,
menmonische Hande, vermessene Menschen”, en Bild und Kérper, pp. 6-81.

2 Confirman dicha funcion Katrin Kércher, “Der ‘dunkle Zwilling” im
Stundenbuch des Duc du Berry. Uberlegungen zu einer Kérperdoppelung* en
Bild und Korper, pp. 165-184, p. 137; y Christel Meier, “Uber den Zusammenhang



142 Linda Baez-Rubi

bien, la constelacién de los visibilia (corazones, flechas, dardos,
escalas) evidencian un orden visible, un orden que se deja
orquestar por los invisibilia (Creador invisible), es decir la
Santisima Trinidad que corona el diagrama. Esta se sitla
exactamente en el &pice de la escala, corondndolay en la zona
espacial fuera del espacio de visién humano. El corazén que
se encuentra entre la figura de la Santisima Trinidad parecie-
ra indicar, por sus cualidades materiales, que se tratara del
amor espiritual, divino: su formato se distingue de los cora-
zones de Santa Rosa colocados sobre el espacio interior del
pliego, en el sentido de que no es traspasado, ni susceptible
de sufrir inscripciones gréaficas, es decir, sellos de amor (como
lo es en el caso de los corazones materiales y a la vez huma-
nos): es por si solo imagen del amor perfecto, puro, sin ma-
cula al que aspira unirse el ser humano en su ascenso hacia
Dios.

El orden bajo el que se orquestan las figuras es expresion de
una geometria que ordena a la vez que disciplina el corazén
anhelante por el buen camino, a través de la escala de ascen-
sion que ocupa el centro de la composicion y cuya inscrip-
cion textual es mas que elocuente: escala mistica (lado iz-
quierdo), grados del amor divino (al centro y se cuentan
quince),? perfeccion y humillacion (al lado derecho). En el
diagrama se actualiza una pedagogia de la imagen, en este
caso, centrada en un disciplinamiento moral y ético de la per-
sona que es encaminada a seguir el modelo de la imitatio
Christi y que conlleva a una experiencia de lo sagrado a tra-
vés de signos graficos.

zwischen Erkenntnistheorie und Bildstruktur”, en Text und Bild, Bild und
Text: DFG-Symposion 1988, Wolfgang Harms, Stuttgart, Metzler (eds.),
1990 (Berichtsbande / Germanistische Symposien 11), p. 39.

22 Para su detallada descripcion, R. Mujica, op. cit., pp. 164-168.



Vehiculos de vision... 143

2.2. El cuerpo como espacio de lo sagrado

Era tan grande el dolor que me hacia dar aquellos quejidos y tan
excelsa la suavidad que me pone este grandisimo dolor, que no hay
desear que se quite ni se contenta el alma con menos que Dios. No es
dolor corporal, sino espiritual, aunque no de deja de participar el cuer-
po algo, y aun harto.

La descripcion de Santa Teresa de JesUs acerca de su viven-
cia de lo sagrado resulta ser una confesion en la que la carmelita
acepta que aquellas fronteras entre lo espiritual y lo carnal se
diluyen en el acto de la experiencia misma, de tal manera que el
cuerpo acaba por participar “aun harto” en el encuentro con lo
sagrado. En él se lleva a cabo el rito de pasaje, de comunicacion
con lo divino, donde la psicologia y la fisiologia que le compe-
ten intervienen para que ello se manifieste y asi venir a ser una
prueba fehaciente de lo acaecido. Mas ¢cémo presentar a través
de imé&genes esto sin caer en una profanacion ante la mirada de
una cultura cristiana que llevaba siglos tratando de definir la
posicion del cuerpo del ser humano y la imagen de éste y de
todas las cosas creadas en su relacién con la divinidad?

Para esto habria que remontarnos al siglo xi1, donde al pro-
blema de una existencia corporal y material humana se le daria
un giro relevante mediante la institucion del dogma eucaristico
en el 1v Concilio Luterano (1241). En él quedaba asentada de
manera definitiva la doble naturaleza de Cristo: su humanidad y
su divinidad. Dios, por amor a la humanidad se hizo hombre. El
cuerpo de Cristo seria entonces un testimonio vivo de esto, mas
un sacrificio-testimonio que constantemente seria recordado a
través de la celebracion de la liturgia, y no solo recordado, sino que
“escenificado” a través de la consagracion de los dos grandes ele-
mentos: el pan y el vino. Ambos son signos del cuerpo y de la

2 Santa Teresa de Jesus, Libro de la vida, ed., introd. y notas de Otger
Steggink, Madrid, Castalia, 1986 (Clasicos Castalia 154) 29, 13.



144 Linda Baez-Rubi

sangre de Cristo que se hacen presentes en el momento mismo
de la consagracion. Esta interpretacion semiética medieval afec-
taria directamente el estatus de las imagenes y con ello el cuer-
po visto como imagen. Asi las cosas, el cuerpo de Cristo participa
de lo sagrado y se erige entonces como medio, vehiculo que le
permite al ser humano la redencion y a través de ésta la posibili-
dad de salvacion, es decir, de retornar a su estado de gracia
en el que podia ver a su Creador facie ad faciem. Por tal motivo
es que el cuerpo de Cristo, a partir del siglo xi11, se desarrollaria
como un ejemplo a seguir,®* como un modelo de imitacion a
través del cual se modelaba no sélo el cuerpo del ser humano
exteriormente, sino a la vez interiormente. La imagen y seme-
janza con la que habia sido creado el ser humano por Dios, y
que habia sido opacada a través de su desobediencia y expul-
sion del Paraiso, podia ser recuperada a través de Cristo. Asi lo
expresaban las palabras cincelantes de San Pablo cuando anun-
ciaban el vivir en el signo de la cruz, una cruz impresa, sellada,
“estampada” en el cuerpo como la vivencia de Santa Rosa de
Lima. En este sentido, la santa limefia sigue estrictamente la tra-
dicion de un modelo de edificacion (imitatio) “legalizado” a par-
tir de la estigmatizacion-vision de San Francisco. Un modelo
que, al ser llevado hasta el exceso por varias corrientes misticas,
requirio de una regulacion y control para evitar cualquier mal
interpretacion. Es por este motivo que el acento dentro del proceso
de imitatio Christi, mas que colocarse en el momento final, a saber
la unién con Dios, se coloco en el proceso edificatorio de la pasion

2 Si bien en la mistica bernardina es ya planteado y se cuentan con casos de
estigmatizacion, inflingidas las mas de las veces por mano propia y no a cau-
sa de una vision como en el caso de San Francisco, no es sino hasta precisamente
a partir de la legitimazion del binomio vision-estigmatizacion que se abre una
via donde el cuerpo se convierte realmente en imagen de Cristo. Por nombrar
unos de los estudios mas destacados, Chiara Frugoni, Francesco e I’invenzione
delle stimmate, Turin, 1993; y Hans Belting, “Der Kérper als Bild”, en Bild und
Kérper im Mittelalter, K. Marek. R. Preisinger, M. Rimmele et al. (eds.),
Miinchen, Fink Verlag, 2006, pp. 21-36.



Vehiculos de vision... 145

de Cristo.® Al hablar de purificacion y disciplinamiento de lo
corporal, se entendia también una liberacion y modelacién del
alma a “imagen y semajanza” de Cristo. La biografia de la santa de
Lima obedece indudablemente a estos canones de sistematizacion
bajo los cuales sus experiencias y visiones misticas habian de or-
denarse. La edificacion es la que abre la posibilidad (no es garan-
tia) de la vision. En este sentido, los favores o mercedes de Santa
Rosa, no son sino producto de un camino lleno de sufrimientos,
una intensa préctica de imitiacion de Cristo que serviria como mo-
delo disciplinante para adquirir esa “imagen y semejanza” que
habia sido opacada con la desobediencia de Adan y Eva.

En ellos [hombres de bien] entonces, la forma de la semejanza de Dios
se halla esculpida, y por lo tanto, cuando a través del proceso de imita-
cién nos imprimimos [esa semejanza], asi también somos modelados [fi-
gurados] de acuerdo con la imagen de esa semejanza. Pero debéis saber
que, a menos que primero la cera sea ablandada, no es susceptible de
recibir esa forma, y siendo asi, el hombre no puede ser moldeado segln
la forma por la virtud de la mano de otra persona, a menos que se
humille y todo el orgullo y contrariedad sean removidas.?

La metafora del sello y de la cera,? de la impresion de la
forma en la materia, de la participacion de lo corporal en lo divino,
seria uno de los topicos mayormente utilizados por los misticos

% Sobre la sistematizacion de los modelos de vidas ejemplares, Ringler, Viten
und Offenbarungsliteratur in Frauenklostern des Mittelalters, Miinchen, Artemis
Verlag, 1980.

% “In ipsis siquidem similitudinis Dei forma expressa est, et idcirco cum eis
per imitationem imprimimur, ad ejusdem similitudinis imaginem nos quoque
figuramur. Sed sciendum est quod nisi prius cera emollita fuerit, formam non
recipit, sic [0933A] et homo quidem per manum actionis alienae ad formam
virtutis non flectitur, nisi prius per humilitatem ab omni elationis et
contradictionis rigore moliatur”, Hugo de San Victor, De Institutione novitiorum
cap. 7 (Patrologia Latina, vol. 176, 933 A).

21 “Figura namque quae in sigillo foris eminet, impressione cerae introrsum
signata apparet, et quae in sigillo intrinsecus sculpta ostenditur, in cera exterius
figurata demonstratur”, Hugo de San Victor, De Institutione novitiorum, cap. 7
(Patrologia Latina, vol. 176, 933 B).



146 Linda Baez-Rubi

para articular su experiencia. Asi lograban colocar a lo corporal
como sede y lugar en donde se podia “leer” a través de las hue-
Ilas impresas, la presencia de lo divino que se hizo ausente, o se
“escondi®”, como dice Rosa cuando la hiere y le deja tan s6lo
una herida, una huella-signo-imagen como testimonio de su pre-
sencia.?® Las imagenes impresas en el corazon de Santa Rosa
vienen a ser signos dejados por “aquel cazador” que se ausento
después de herirla repetidas veces con su lanza de amor, es de-
cir, con su mirada de amor. Rosa revive corporalmente con ese
suceso aquel pasaje famoso del Cantar de los Cantares: “T0 has
herido mi corazon, mi hermana, mi esposa, ti has herido mi co-
razon con la mirada de uno de tus 0jos”.?®

La santa limefia escenifica en su cuerpo mismo la vivencia
de lo sagrado y al hacerlo la revive al hilar corazones, formados
y recortados éstos por ella misma, hechos de tela y puestos se-
gun el orden en el que fue recibiendo las mercedes, es decir, en
el que fue percibiendo paso a paso y sisteméaticamente la pre-
sencia de la divinidad hasta consumarse en la vision: donde el
juego e intercambio de miradas reciprocas se vuelve un reflejo
directo la una de la otra. La accion de Rosa de “coser” corazo-
nes y asi explicar su encuentro con Dios, involucra a la vez un
estado psiquico, puesto que cualquier accion fisica implica una
psiquica:*

% Ejemplo paradigmatico de ello es el mistico renano aleman Heinrich Suso
que ha merecido varios estudios al respecto, de los mas representativos, Urban
Kisters, “Zur religidsen Literatur des Spatmittelalters”, en Mittelalter: neue Wege
durch einen alten Kontinent, Jan-Dirk Miller y Horst Wenzel (eds.), Stuttgart/
Liepzig, Hirzel, 1999, pp. 81-109; y Niklaus Largier, “Der Kérper der Schrift.
Bild und Text am Beispiel einer Seuse-Handschrift des 15. Jh.”, en Mittelalter:
neue Wege durch einen alten Kontinent, pp. 241-271.

2 Cantar de los Cantares 4, 9.

80 Sobre la interaccion entre objeto e individuo en objetos sagrados, véanse
los ensayos reunidos en Gepeinigt, begehrt, vergessen: Symbolik und Sozialbezug
des Kdrpers im spaten Mittelalter und in der friihen Neuzeit, ed. Klaus Schreiner,
Miinchen, Fink, 1992.



Vehiculos de vision... 147

[...] que cuando Rosa estaba cosiendo, al levantar en alto la aguja y el
hilo, juntamente con el brazo, parece que se elevaba el espiritu con
éxtasis divino; y estando en breve espacio suspensa, en alto la mano,
se volvia luego al mismo instante a la labor con tan acertado tino y
con tal destreza, que se volvia la aguja al lugar que era necesario para
que el trabajo resultase acabado. *

El bordar constituye un ejercicio espiritual que no es sino
la manifestacion del momento en que la vida activa se une a la
contemplativa, y que viene a seguir con la tan conocida maxima
de meditacion reservado para la vida en el claustro: ora et labo-
ra.®? Es, por lo tanto, un acto performativo, puesto que el cuer-
po entra en una interaccion profunda con el vehiculo que porta
la imagen del corazon de Rosa, es decir, la tela. En este proceso
se generan no solo significados, sino actitudes, comportamien-
tos que manifiestan, evocan, recrean, estados afectivos ya ex-
perimentados. Y aqui entra otro elemento que contribuye a la
generacion performativa: las cualidades materiales donde la ima-
gen se hace presente.

2.3. La materialidad

Pues, ¢qué no fue el rostro de Cristo estampado también sobre
una tela? EI material testifica, al ser capaz de materializar la
imagen (como huella), una importante presencia: la divina.® A
través de entrar en contacto con el material se evocan las aso-

3 Leonardo Hansen, Vida admirable de Santa Rosa de Lima. Patrona del
Nuevo Mundo, trad. de Jacinto Parra, Lima, Tipografia del Santisimo Rosario/
Centro Catdlico, 1895, p. 119.

%2 Al respecto, sobre todo el clasico estudio de Jeffrey F. Hamburger, Nuns as
Artists. The visual Culture of a Medieval Convent, Berkeley/Los Angeles/London,
University California Press, 1997.

% Brigitte Miriam Bedos-Rezak, “Medieval Indentity: A sign and a concept”,
in The American Historical Review, vol. 105, nim. 4, 2000, pp. 1499-1533,
aqui, p. 1527.



148 Linda Baez-Rubi

ciaciones hechas en relacion con él. Puesto que el contacto de la
piel con el objeto cargado de significados previos revive, a tra-
ves de una memoria corporal, el mundo afectivo relacionado con
esos significados, no solo la pasion sino la compasion son revi-
vidas gracias a aquel pasaje donde Cristo deja impreso su rostro
en el pafio de la Verénica como respuesta a su compasion. Con
el manejo del material, Rosa evoca en una analogia el pasaje de
la Veronica: los corazones de tela de la santa son sellados con las
huellas de amor que le inflige Cristo en respuesta a su amor y
devocion. Asu vez, la santa limefia pareciera encargarse de legi-
timar este acto al evocar mediante la consistencia que le ofrece
la tela a sus corazones, otra relacion de suma importancia: el
acto eucaristico. Los corazones parecieran darnos la impresion,
por la consistencia a la que remiten (tela fragil, ligera), un simil
con la hostia. No resulta casual que el mayor registro de visio-
nes femeninas se tenia en el momento en que lo signos
eucaristicos eran consagrados,* de tal manera que el encuentro
con lo sagrado se legitimaba a través de la liturgia. A la manera
de las hostias que llevaban impresas el signo de la cruz o el nom-
bre de Jesus durante la época medieval, el corazén de Rosa es
literal y visualmente impreso, sellado con la cruz. Es preciso
entender que el ritual del sellar envolvia una transformacion de
la sustancia al fusionar dos espacios distintos (lo sagrado y lo
profano) en un proceso de participacién donde el sello de amor
permite, de manera simultanea, la representacion de algo sagra-
do que ya no esta mas ahi, pero que ha dejado su huella como
testimonio de su presencia.®

% Existen numerosos estudios al respecto, remito a uno de los pioneros de
Caroline Bynum, Jesus as Mother: Studies in the Spirituality of High Middle
Ages, Berkeley/Los Angeles, 1982.

% Larelacion entre escritura-imagen-cuerpo en relacion al testimonio que deja
aquello que se ha hecho ausente, Ulrike Landfester, “Tertium datur. Schrift
und Bild und Kdrper als kulturtheoretische Denkfigur”, en Schrift und Bild und
Kdérper, Ulrike Landfester (ed.), Bielefeld, Aisthesis-Verl., 2002 (Schrift und Bild
in Bewegung 4).



Vehiculos de vision... 149

Asimismo, salta a relucir el color tan intenso de las cruces
montadas sobre los corazones de tela. Estas recuerdan, segun la
biografia de la santa, la pesada cruz que Rosa cargaba sobre sus
hombros para padecer los sufrimientos que Cristo hubo de pasar
en su calvario, asi como las penitencias con materiales de hierro
a las que se exponia.®® No se trata, pues, solamente de significar a
traves de la cruz esa compasion, sino que estamos de nueva cuen-
ta ante la proyeccion de una imagen exterior grabada con difi-
cultad previamente en una memoria corporal.®* Me explico:
cuando el cuerpo entra en contacto con los objetos, recibe im-
presiones de éstos, impresiones que se ordenan bajo las zonas
de los sentidos: el tacto, el olfato, la vista, etcétera. De relevante
importancia es el tacto, puesto que pareciera ser que el tacto deja
en el cuerpo “huellas” profundas en la memoria corporal. La piel es
el mas extenso de todos los sentidos y el que cuenta con mas termi-
naciones nerviosas, puesto que la piel se extiende a toda la su-
perficie corporal.® Es la frontera entre el interior de nosotros y el
mundo exterior. Por tal motivo, brevemente a reserva de retomarlo
mas adelante, toda herida o apertura infligida en el cuerpo nos trans-
mite una sensacion de penetracion y en ello se abre a otros espacios
y dimensiones. Las llagas tematizan esto mismo: son invitaciones a
adentrarse a un espacio mas alla, a uno de interioridad y que toca
de hecho los puntos mas sensibles del sujeto.** No dudo que la

% Los pasajes en su biografia son numerosos, remitimos a Hansen, Vida ad-
mirable, el cap. 8, pp. 61-69.

87 Paraello, Niklaus Largier, “Der Korper der Schrift. Bild und Text am Beispiel
einer Seuse-Handschrift des 15. Jh.”, en Mittelalter: neue Wege durch einen alten
Kontinent, Jan-Dirk Muller, Horst Wenzel (eds.) Stuttgart/Leipzig, Hirzel, 1999.

% Un homenaje a la piel, en Claudia Benthien, Haut. Literaturgeschichte-
Kdérperbilder-Grenzdiskurse, Hamburg, Rohwolt, 1999.

% Acerca de la herida como entrada hacia otra dimension y a través de ella al
espacio de vision, J. Hamburger, The Visual and the Visionary, New York, Zone
Books, 1998; critica y ampliacion de sus propuesta con revision bibliografica
sobre el tema, en Silke Tammen, “Blick und Wunde-Blick und Form: Zur
Deutungsproblematik der Seitenwunde Christi in der Spatmittelalterlichen
Buchmalerei”, en Bild und Kérper, pp. 85- 114.



150 Linda Baez-Rubi

pesada cruz de hierro sobre los hombros de Santa Rosa se haya,
dia a dia, “impreso” en una memoria corporal que sin su 6rgano
de percepcion (la piel) no podria volver a provocar sensaciones,
repetir emociones y de esa manera generar toda una evocacion
afectiva en el interior del alma. Y, para ser méas exactos, al interior
del alma adonde van a parar todas las formas que el cuerpo hu-
mano percibe del exterior: me refiero a la facultad imaginativa.

3. Hacia una fisiologia 6ptica de lo sagrado

Como es sabido, segun los modelos psico-fisioldgicos de la épo-
ca, la vis imaginativa (imaginacién) y su instrumento combina-
tivo (la phantasia) elaboran imagenes mentales, interiores, re-
presentaciones no solo de los objetos exteriores, sino de aquellos
que han dejado su “huella” al haber entrado en contacto con el
cuerpo. En otras palabras, la facultad imaginativa es capaz de
proyectar hacia el exterior imagenes almacenadas en su interior.
Para explicar el mecanismo del como sucede este proceso es
necesario traer brevemente a cuenta los postulados de la fisiolo-
gia-Optica de la época.

Hasta bien entrado el siglo xvii, la fisiologia y la dptica eran
disciplinas que se hallaban entralazadas. El contemplarlas
como disciplinas independientes se le debe a los méritos del astro-
nomo Johannes Kepler (1571-1630) y sus estudios sobre Gpti-
ca.* Aunque el modelo kepleriano se iria instaurando poco a
poco Yy por las fechas en las que Santa Rosa de Lima realiza sus
pliegos, es casi imposible que hubiese conocido su teoria. Hasta la
época de Kepler, se pueden considerar a grandes rasgos dos teorias

40 Sobre una historia de estas teorias remito al lector al clésico estudio de
David C. Lindberg, Theories of Vision from al-Kindi to Kepler, Chicago,
University of Chicago Press, 1976; en relacion a la produccion de imagenes y
objetos de culto en el medievo, los ensayos reunidos en Visuality before and
beyond the Renaissance: seeing as others saw, Robert S. Nelson (ed.), Cambridge,
Cambridge University Press, 2000.



Vehiculos de vision... 151

Opticas que se fraguaron desde la Antigiuedad.”* Una, la de la
emision, de origen pitagdrico-platonico apoyada por la geome-
tria euclidiana. Esta explicitaba que el fendmeno de la vision se
suscitaba cuando el ojo proyectaba una piramide de fuego-luz
(a lo que se le llamo rayos visuales) cuyo apice tocaba el objeto
exterior produciéndose asi, en este contacto, la visién. La otra,
era la de la intramision, de origen aristotélico y ampliamente
impusalda y difundida por las teorias médico-fisioldgicas de los
arabes a partir de los siglos X11-XIil. En ésta se creia que al en-
trar el objeto en contacto con la luz, se desprendian especies
(formas de las cosas) que eran transportadas por una piramide
de rayos luminosos cuyo apice tocaba al ojo. Este enviaba la
informacion recibida al cerebro a través de los nervios 6pticos,
produciéndose entonces el acto de la vision. Ya desde la Baja
Edad Media, los tedlogos cristianos se encargaron de desarro-
llar y conjuntar ambas teorias, mientras que muchos de los
neoplatonicos renacentistas le dieron especial peso y atencion
al modelo de emisidn. Para ellos, los rayos visuales que salian
del ojo en forma piramidal se hallaban mezclados con el pneuma.
Este era considerado como una sustancia vaporosa, producto de
una filtracion de la sangre (lo mas fino de ella) y que circulaba
por los 6rganos del cuerpo hasta ascender al cerebro, segun la
tradicion fisiologica galénica.** Este pneuma viajaba del cere-
bro a través de los nervios Opticos hacia el ojo y de alli era pro-
yectado hacia el exterior completando asi el acto de vision. Por

4 Gérard Simon, Archéologie de la vision. L’optique, le corps, la peinture,
Paris, Seuil, 2003.

42 Véase Marsilio Ficino, Theologia platonica, James Hankins y William
Bowen (eds.), english tr. by Michael J.B. Allen y John Warden, 6 vols.,
Cambridge, Harvard University Press, 2001-2006. De relevancia: “Ergo phantasia
instar virtutis vivificae format et ipsa proprium corpus, ut diximus, quotiens
acrioribus affectibus agitator. Format etiam fascinationibus et maleficiis
alienum”, Ficino, Theologia, vol. 4, 2004, lib. XIII, cap. 4, 7. Para una ex-
plicacién en Ficino, Michaela Boenke, Korper, Spiritus, Geist: Psychologie von
Descartes, Miinchen, Fink, 2005 (Humanistische Bibliothek: Reihe 1,
Abhandlungen 57).



152 Linda Baez-Rubi

mucho tiempo, la creencia neoplatonico-cristiana se baso en este
modelo, de manera tal que el pneuma era un factor vital en el
proceso de vision, puesto que tenia la capacidad de “palpar”
el objeto y transportar las caracteristicas registradas de regreso al
ojo y de ahi al cerebro. Ahi, la vis imaginativa (imaginacion) se
encargaria de reproducir o representar la forma de la imagen
percibida. Es por eso que hay que entender la contemplacion
bajo el concepto de “mirada actuante” como bien se deja mani-
festar en la contemplacion que la Santa limefia ejercid sobre una
imagen de Jesucristo: “La tenia [a la imagen] Rosa mucha devo-
cion, tanto que apenas se corria la cortina que la ocultaba, ponia
en ella los ojos, mirandola con tanta ternura y ansias, que parece
que queria robarla e introducirla en el corazén a fuerza de con-
templacién fervorosa”.®

Para entender este proceso es necesario tener en cuenta el
modelo de vision en el que el pneuma y la imaginacion resultan
ser factores vitales sin los cuales una “vision actuante” no se
llevaria a cabo. Atendiendo a estos procesos, es entonces facti-
ble también comprender el porqué la fuerza de la vision provo-
cada a partir de un fuerte deseo o anhelo interior, estuvo estre-
chamente relacionada con la fuerza mégica de atraccion.*
Puesto que al considerar a la vis imaginativa como una fueza
actuante, se la creia entonces capaz de influir asimismo en la
realidad a través del pneuma desprendido de la vista. De esta
manera, el pneuma era movido principalmente por el deseo.*
De ahi que, realmente, la mirada pudiera tener una injerencia en
el mundo exterior: podia influir a través del pneuma, mas alla

4 Leonardo Hansen, Vida admirable de Santa Rosa de Lima, patrona del
Nuevo Mundo, trad. al castellano por Jacinto Parra, Lima, Tip. El Santisimo Ro-
sario, Centro Catdlico, 1895, cap. XX, p. 195.

4 Para el tema, véase loan P. Culianu, Eros und Magie in der Renaissance,
Frankfurt am Main/Leipzig, Insel-Verlag, 2001.

4 Ansteckung: zur Kérperlichkeit eines &sthetischen Prinzips, Mirjam Schaub
(ed.), Minchen, Fink, 2005; Paola Zambelli, L’ ambigua natura della magia:
filosofi, streghe, riti nel rinascimento, Milano, 1l Saggiatore, 1991.



Vehiculos de vision... 153

aun, podia transportar al exterior la imagen del deseo fraguada
en la imaginacion.*

Ahora bien, retomando a la santa limefia, el hecho de que la
cruz la haya confeccionado de ese color de tela negra tan pene-
trante adquiere especial significado. Pareciera ser que la inten-
sidad del color traducia la intensidad de las sensaciones habidas
cuando portaba la pesada cruz sobre sus hombros y el hierro que
torturaba su piel durante los ejercicios de penitencia. La imagen
de la cruz habia sido cincelada en la memoria corporal de la
santa para después ser evocada en la imaginacion que, a su vez
y gracias a la sustancia penumatica en ella localizada, era capaz
de ser proyectada hacia el exterior, en pocas palabras de ser ma-
terializada. En este sentido, Rosa nos quiere decir que no esta-
mos en presencia de cualquier cruz (y como sus biografos y
oidores lo entenderian), sino de una imagen que habia sido ins-
crita en su cuerpo y que ahora se proyectaba exteriormente. Mas
todavia, ésta era el resultado mas obvio y patente de sus feroces
disciplinas, infligidas para purificar el alma en un intento de un
irrefrenable deseo de imitacion de la figura de su amado. Lo que
Rosa nos da a entender, es la primacia e importancia del ejerci-
cio corporal-animico (psico-fisiologico) expresado sobre el plie-
go: las heridas de amor no fueron recibidas grautitamente en un
arrebato repentino, sino que fueron producto de todo un camino
de disciplinamiento paciente.

El como se logra pasar de una imagen mental a una material,
sin que la imagen material dejase de perder su particularidad

4 Hannah Baader, “Frithneuzeitliche Magie als Theorie der Ansteckung und
die Kraft der Imagination”, pp. 133-152, en Ansteckung: zur Korperlichkeit eines
asthetischen Prinzips, Mirjam Schaub, Minchen, Fink (ed.), 2005; y sobre su
origen en la dptica arabe y su recepcion durante el medievo y Renacimiento cris-
tiano, Paola Zambelli, L” ambigua natura della magia: filosofi, streghe, riti nel
rinascimento, Milano, Il Saggiatore, 1991, esp. pp. 53-75. La teoria de los espi-
ritus corporales tarda en ser abandonada ante el descubrimiento de la circulacion
de la sangre por Willliam Harvey (1628); mas alla aun, dentro del pensamiento
teoldgico el proceso en aceptar e incorporar los avances cientificos a un vocabu-
lario metaférico-teoldgico se extiende durante el siglo xvii.



154 Linda Baez-Rubi

(expresion de un arduo ejercicio personal de penitencia), es de-
cir, el cbmo conserva su aura sagrada, se puede explicar asi ape-
lando a las teorias optico-fisioldgicas brevemente sefialadas mas
arriba. Podemos expresar la hipdtesis de que la puesta en papel
de Rosa es ciertamente una re-presentacion, cuyos procesos de
visualizacion se anclan en un periodo donde la fisiologia dptica
adquirio gran impulso gracias a los circulos del humanismo cris-
tiano. Una época en la que la creencia en el poder de la imagi-
nacion se manifestaba a través del poder de la vision, puesto
que ambos exponian su funcionamiento mediante rayos visua-
les consitutidos por el pneuma corporal y que eran proyectados
por un deseo de ver lo amado. Pruebas fehacientes de esto se
han registrado en la literatura que gira alrededor del amor cortés
y que se valié de estos paradigmas oOptico-fisiol6gicos para
articular metaforas de vision amorosas,*” en la que las miradas
podian seducir, “herir de amor”.*® Este modelo, en su desarrollo
a través del tiempo, habria de entenderse como una mirada hi-
riente mutua que vinculaba a los enamorados. Rosa es sellada
con el sello de amor (cruz) en su corazén, y a su vez*® proyecta
su sello interior al exterior, dejando constancia de esto en los
corazones recortados sobre los pliegos.

Estas breves observaciones sobre formas de visualizacion que
atafien a la experiencia de lo sagrado en la mistica limefia, nos
muestran una vez mas que diversas estrategias son puestas en
juego para visualizar lo invisible y articular lo inarticulable.

47 El ejemplo mas elocuente durante la Edad Media es el de Pedro Limognes,
De oculo morali (1273-1285). Cfr. G. Schleusener-Eichholz, “Naturwissenschaft
und Allegorese, Der ‘Tractatus de oculo morali’ des Petrus von Limoges”, en
Frahmittelalterliche Studien, nim. 12, 1978, pp. 258-3009.

4 Al respecto, véanse los estudios de Suzanne Conklin Akbari, Seeing through
the veil: optical theory and medieval allegory, Toronto, University of Toronto
Press, 2004; Suzannah Biernhoff, Sight and embodiment in the Middle Ages, New
York, Palgrave Macmillan, 2002.

49 Sobre la relacion entre la literatura e imagenes porfanas y sagradas en la
iconografia del corazén herido, Gerhard Wolf, “Das Herz in der Mausefalle”, en
Glaube, Hoffnung, Liebe, pp. 136-7.



Vehiculos de vision... 155

Creo, y aqui radica la importancia de reconocerlo, que nos mues-
tran un panorama en el que los espacios de vision, durante el
siglo xvii en el virreinato peruano no sélo apelan para su repre-
sentacion a los canones de construcciéon de un espacio virtual
concebido bajo las leyes de la perspectiva para reproducir una
realidad mimética.>® Es cierto que Santa Rosa no pretendia
una representacion plastica acorde con los pardmetros estéticos
de aquel tiempo para expresar su vivencia, puesto que no conta-
ba con la pericia para ello, mas el solo hecho de querer articular
ella misma lo vivido, hace de su expresién y de las maneras en
que esto sucede, una materia de estudio invaluable para la pers-
pectiva antropoldgica que se viene persiguiendo en este ensayo
alrededor de las imagenes. Primero, porque Rosa produce, crea
imagenes y al hacerlo emplea vehiculos que nos dan cuenta de
un intento de orientacion cultural con respecto a lo sagrado. Se-
gundo, porque el empleo de otros géneros graficos nos sensibi-
liza a entender con mas cuidado las necesidades expresivas y
mediaticas de una cultura, que habia heredado modelos de vi-
sion avenidos del viejo continente, y que se valdria de ellos para
manifestar lo propio. La manera de articulacién de “lo propio”,
permite un retomar para romper e innovar, un negar ciertos

0 El valioso estudio de Victor Stoichita, EI ojo mistico: pinturay vision reli-
giosa en el Siglo de Oro espafiol, trad. de Anna Maria Coderch, Madrid, Alianza,
1996 (Alianza forma 139), nos ayuda a explicar las estrategias de visualizacion
de lo sagrado bajo una mirada dirigida por el pensamiento que hizo uso de la
representacion virtual del espacio conforme las reglas geométricas de la perspec-
tiva. Es decir, a partir de lo que el ojo ve en el espacio. Mas no podemaos colocar
a todos los fendmenos de vision acaecidos en el periodo virreinal bajo este Uni-
co modelo, puesto que la presencia, manifestacion y visualizacion de lo sa-
grado obedece a necesidades de expresion determinadas por una experiencia, y
como experiencia es un acto percibido y expresado de una manera determinada
que emplea estrategias propias a las que se tiene alcance. Esto apela al empleo
urgente y creativo de otras formas mas acordes e inmediatas a la vivencia
mistica, segun las capacidades expresivas de cada paso particular. Este fend-
meno se deja ver preferentemente en la cultura del continente americano, en
donde es posible apreciar “continuidades” y discontinuidades” de modelos en un
solo plano.



156 Linda Baez-Rubi

modelos a favor de otros para expresar, a su manera, necesidades
determinadas. Otros géneros graficos exponen otras posibilida-
des de expresion, como se ha visto, donde la dialética entre los
espacios afuera-adentro, sagrado-profano se articulan diagrama-
ticamente para darnos cuenta de la orientacion del ser humano
en su relacién con lo sagrado.



