Rituales y mitologias.
Topicos del Seminario, 20.
Julio-diciembre 2008, pp. 71-111.

Vectores féricos y dimensiones tensivas
en el Manuscrito de Huarochiri

Oscar Quezada Macchiavello
Universidad de Lima

1. Un mundo viviente de fuerzas en tension

El Manuscrito de Huarochiri aparece como el primer testimo-
nio indigena del mundo prehispanico en el Per(.! La extension
del texto (31 capitulos y dos suplementos) y su antiguedad (se
remonta a finales del siglo XVvI o a principios del XVII) hacen
que sea el documento més importante sobre la remota religion
andina.?

t Emplearemos las siglas MH para hacer referencia a la traduccion de Taylor
(2003). Cuando lo citemos, a la sigla la acompafiaremos con el ndmero de la
respectiva pagina. Mantendremos el codigo tipografico adoptado por Taylor, a
saber, los agregados en cursiva designan complementos de informacién necesa-
rios para la comprension de pasajes oscuros, los hispanismos contenidos en el
manuscrito quechua se conservan en negritas cursivas y los términos quechuas
—o0 andinos— no traducidos se transcriben en negritas. “El Manuscrito de
Huarochiri fue escrito en un dialecto quechua ya desaparecido y en una época en
la que la aculturacion lingistica y religiosa era mucho menos importante que
hoy. Por eso, no se puede considerar que el conocimiento, aun excelente, de cual-
quier dialecto quechua hablado actualmente sea una base suficiente para traducir
este texto.” G. Taylor, 2000, p. 1. (Ahi estan los datos completos sobre sus diver-
sas traducciones).

2 El sentido del MH resulta oscuro para un lector de hoy. Los investigadores
de la historia se esfuerzan por comprender mejor a los destinatarios del MH. Se



72 Oscar Quezada Macchiavelo

En el MH hay construido un mundo de dioses y de hombres
en permanente interaccion. Los seres sagrados en general son
designados con el término huaca, que alude o bien a las deida-
des masculinas o femeninas, o bien a la diversa manifestacion
material de dichos seres sagrados, o bien al santuario donde se
practicaba su culto. Se trata de un mundo en el que los huacas
luchan entre si por su hegemonia y reciben de los hombres, en
agradecimiento por los dones concedidos (en especial por la
“fuerza vital”) o por mero temor, un conjunto de rituales (fies-
tas, ceremonias y sacrificios). Hay muchos huacas locales, pero
los principales, esto es, los que alcanzan una expansion regio-
nal, son dos: Cuniraya Huiracocha y Pariacaca (que derrota a
Huallallo Carhuincho, deidad méas antigua que, a su vez, habia
derrotado a otros huacas mas antiguos aun: Yanafiamca y
Tutafiamca). En torno a Pariacaca, en especial, se articula toda
una constelacion de deidades emparentadas de un modo u otro
con él. La mayor parte de relatos se refiere a ellas.

Como hemos dicho, esos dioses interactian con los hombres,
basicamente agricultores y pastores. Entre esos hombres desta-
can a veces algunos héroes culturales que establecen relacion
directa con los dioses o0 que, incluso, se convierten en huacas.
Pero la aparicién de los hombres se da, en general, como acto-
res colectivos localizados por medio de toponimias. Figuran
como pueblos, como comunidades (ayllus), como linajes. En
suma, estamos en un campo de fuerzas intencionales en perma-

sabe que fue redactado unos 75 afios después de la muerte de Huayna Capac y de
la llegada de Pizarro a Tumbes. El jesuita Avila, primer encargado de la investi-
gacion sobre las practicas “idolatricas” de los habitantes de la provincia de
Huarochiri, era cura de la doctrina de San Damian de los Checas en la menciona-
da provincia. En lo que respecta al autor (o los autores) del MH, Taylor supone
que el proyecto habria sido iniciado quizéa por Avila, quien luego habria confia-
do la redaccidn a uno de sus asistentes, tal vez el Tomas cuyo nombre figura al
margen de uno de los folios. En todo caso, si se admite la hip6tesis de varios
autores, estos habrian sido miembros de esa comunidad. Mas detalles al respec-
to, que incluyen la hipétesis de que Avila no haya sido jesuita, en G. Taylor,
2000, pp. 2-3.



Vectores foricos y dimensiones tensivas... 73

nente tension: luchas entre huacas, combates entre hombres, se-
duccién violenta de huacas masculinos a mujeres, castigos de
coléricos huacas a los hombres malagradecidos, rituales para
aplacar la colera divina o para ganar la tutela o los favores de
los dioses, constituyen algunas de las escenas predicativas de
continua confrontacion que caracterizan a ese tenso mundo. Di-
chas escenas se proyectan sobre la confrontacion, més proxima,
cercana y actual, en la que Cristo, el huaca de los huiracochas
espafoles, a través de sus delegados sacerdotales, lucha contra
todos los huacas anteriores identificados con Satanas. Ese es el
aqui-ahora del relato y la extirpacion de idolatrias no es otra
cosa que la figura mas radical de esa lucha.

2. Confrontacion de semiosferas

En efecto, la produccion e inscripcion del MH en la tradicion
escrita quechua se da en el proceso de extirpacion de idolatrias.®

¢ El analisis del manuscrito le permite a Taylor reconocer que su redactor
dominaba varios idiomas: “su lengua materna era, sin duda, un dialecto aru (es
decir, de la misma familia que el aymara del altiplano o del jagaru de Tupe,
Yauyos), tenia un perfecto conocimiento de la variante de la lengua general
(quechua) manejada en la provincia y conocia seguramente los dialectos quechuas
locales que constituyen el sustrato del manuscrito. Existen también en el texto
rasgos de otro(s) idioma(s).” G. Taylor, 2003, p. 13. No obstante, a Taylor no le
queda clara la tarea del redactor, o mas bien, del autor del manuscrito. Le resulta
dificil saber si estamos ante una recopilacion de la tradicion oral, lo que seria
una labor precursora de la actual etnologia. Se inclina a considerarlo una obra
literaria “en la que no sélo transcribid los datos que le habian contado sino que
también los ordend y coment6. Tal vez inspirado por los pocos capitulos com-
puestos por Avila, prepard un libro dividido en parrafos y capitulos organizados
tematicamente: primero, los grandes mitos, base de la cosmogonia regional; lue-
go, las tradiciones sobre las migraciones de sus antepasados y las conquistas atri-
buidas a dioses y héroes divinizados quienes, segun las poblaciones locales, ha-
bian fundado sus comunidades.” Ibid., p. 15. El MH no sigue, pues, una secuencia
lineal. Por ahi no hay que buscar la cohesion del texto ni la coherencia del dis-
curso. Hay que apuntar, mas bien, a los vasos comunicantes que dan cuenta de
diferentes drdenes “tematico-narrativos”.



74 Oscar Quezada Macchiavelo

De acuerdo con la informacion histérica disponible, esa es la
experiencia practica en la que se inscribié la produccion de ese
texto.* Pero no estamos ante el manuscrito original, ni siquiera
ante una transcripcién, sino ante el resultado de un arduo y exi-
gente trabajo de traduccion, establecimiento y edicion, esto es,
ante una versién normalizada por la investigacién paleogréfica,
filologica y etnolinguistica. Esa investigacion ha dado lugar a
una edicion cientifica para estudiantes e investigadores, pero
también a una edicion “popular” que puede leerse “sin necesi-
dad de recurrir constantemente a un aparato critico de notas”.’
Reconocemos, por cierto, los méritos y los aportes de ese arduo
y a veces arido trabajo de establecimiento y de edicion del tex-
to; nos apoyamos en el, pero buscamos “otra cosa”.

4 La remision del texto a la practica histdrica en la que se produjo permite
entender que no nos situaremos en la capa inferior del “texto lingistico” sino en
la capa superior de la practica que le dio sentido y, en concreto, en la practica
interpretativa que le da sentido aqui, ahora. Se comprende, entonces, que las di-
mensiones “sensibles” y “corporales” no tienen que estar representadas en el texto
para ser pertinentes, particularmente cuando se trata de articular la enunciacion
sobre una experiencia sensible y sobre una corporeidad profunda. En lo que res-
pecta a nuestra pertinencia teorica, “es suficiente, por ejemplo, remitir las nocio-
nes dependientes de la “foria” y de la “tensividad’ a una capa ‘proto-semidtica’
para procurarles un estatuto claro y operatorio. Las valencias perceptivas de la
tensividad, entre otras, han sido criticadas frecuentemente en razon de la ausen-
cia de todo anclaje, ausencia que da a su utilizacidn imprudente un caracter par-
ticularmente especulativo; la ‘percepcidn’ semantica y axioldgica de la que rin-
den cuenta forma parte del circulo sustancial (y no pertinente) de la enunciacién
textual; pero en un nivel superior, el de las practicas semidticas (las practicas de
produccion de sentido, las practicas interpretativas, particularmente), encuentran
toda su pertinencia: un universo sensible es dado a aprehender dentro de una
practica concreta, por las figuras de un texto, y entonces las valencias juegan su
rol como ‘“filtro” practico de la construccion axioldgica”. J. Fontanille, “Pratiques
sémiotiques: immanence et pertinence, efficience et optimisation”, 2006, pp. 22-
23. (Traduccion inédita de Oscar Quezada).

5 G Taylor, 2003, p. 9. Hay dos versiones castellanas integrales del MH, la
de José Maria Arguedas y la de Gerald Taylor. Una opcién metodolégica impor-
tante consiste en asumir, sin mas, la normalizacion efectuada por Taylor y en
proceder a la toma de posicion desde la perspectiva de un lector moderno lego en
temas paleograficos, filoldgicos y etnohistéricos. Conocemos las dos ediciones



Vectores foricos y dimensiones tensivas... 75

Nos interesa partir de la hipotesis de que un sujeto de enun-
ciacion que fuera también un cuerpo, en el que se encarnarian
tensiones foricas, seria susceptible de dar testimonio de sus ex-
periencias.® En el caso que nos ocupa, la instancia de discurso
opera sobre la encuesta que Avila y/o el amanuense Tomas Ile-
van a cabo para que andénimos encuestados manifiesten o expre-
sen la experiencia de una creencia o de una pertenencia. Por cier-
to, cada encuestado remite, a su vez, a relatos heredados o
recibidos de los portavoces de su tradicion. Si nos dejasemos
llevar por esa referencia, estariamos ante un indefinido cordon
de enunciaciones que conduciria hacia un origen inaccesible
para la percepcién directa, pero que estaria avalado por las hue-
Ilas dejadas por los contactos sucesivos entre cuerpos interme-
diarios.”

de Taylor, 1987 y 2003 pero, para los efectos del analisis que queremos empren-
der, nos basta la referencia a su edicién “popular”, ya que nuestra pertinencia no
es ni filoldgica, ni linglistica, ni lexicoldgica, sino semidtica; y, dentro de esa
disciplina, esta ajustada a un punto de vista parcial. Para poner las cosas claras,
nuestro objeto no es la tradicion oral sino la tradicion escrita, traducida al caste-
Ilano, normalizada, dada a leer por el especialista confiable a un publico general;
y nuestro enfoque tedrico apunta sélo a los fendmenos foricos y tensivos del
discurso. Por eso, en este estudio no nos ocuparemos de analizar, por ejemplo, el
componente onomastico del relato: es un tema polémico y complejo que excede-
ria aqui nuestras posibilidades. Remito a Ferrel, 1990; Torero, 1990 y Manga
1994a, 1994b.

6 Hipotesis propuesta por J. Fontanille, 2008, p. 305. Aunque la he modifi-
cado levemente para dar cuenta de mi voluntad de integrarla a las tesis de
Zilberberg, 2006. Hacer compatibles las especificidades tedricas de esos dos au-
tores, implica “encarnar” las categorias de la tensividad férica en el cuerpo sen-
sible. En nuestro campo, tender las redes de la tensividad forica sobre la cons-
truccién de la identidad corporal del actante de acuerdo con el modelo de la
produccioén del acto, lleva a pensar que entre lo mitico y lo timico hay algo mas
gue un mero anagrama.

" “En otros términos, el testimonio obedece a la misma cadena continua de
enunciacion que la de la tradicién, si se admite que cada una de las inscripciones
de huellas sucesivas es una ‘enunciacion’ de los cuerpos en cuestion. Solo hay
testimonio posible dentro de los limites de la “memoria figurativa’ de los cuer-
pos”. J. Fontanille, 2008, p. 306. Ademas, es bueno entender que “si la semiotica
se viera obligada a declarar la naturaleza de su ontologia, en caso de aceptar



76 Oscar Quezada Macchiavelo

Pero al final de ese corddn “sin comienzo”, esto es, en la ins-
tancia que da lugar al MH, encontramos una confrontacién de
cosmovisiones o, si se quiere, de semiosferas.® El texto es pro-
ducido materialmente en plena guerra de las idolatrias. En él
quedan las huellas de la energia empleada por los evange-
lizadores para reconocer y cambiar la identidad del Otro. Asi,
por ejemplo, cuando en los capitulos 3 y 4 del Manuscrito, el
enunciador narra, respectivamente, la historia de un diluvio y la
de la muerte del sol, en el ultimo parrafo de ambos relatos el
embrague a ““Nosotros los cristianos...”” marca la diferencia en-
tre el [ellos / all&], actante que interpreta los relatos narrados de
acuerdo con sus ideas supersticiosas y el [nosotros / aqui] ac-
tante que lo interpreta en funcion de la Unica verdad que provie-
ne del catecismo o de la Biblia.

Gracias a la lectura de la traduccion mas autorizada del ma-
nuscrito, es posible detectar facilmente, en la superficie misma del
texto, la constante repeticion de ciertas frases endurecidas, conge-
ladas, que nos informan acerca de lo que hemos dado en llamar
vectores foricos, pues aparecen como “reiterados giros” que, preci-
samente, “hacen girar” los esquemas Yy estructuras de los relatos.
Dos en especial concentran y condensan una fuerte energia mitica
productora de sentido que da impulso y direccién a la tensa toma
de posicion de la instancia de discurso. Se refieren, una, a la con-
fusién (y engafio), que viene del diablo; la otra, a la transmisién
(e infusion) de la fuerza vital, que viene de los (o las) huacas.®

alguna, esa seria negativa: no existen antecedentes intangibles, solo existen re-
cuerdos creibles”. C. Zilberberg, 2006, p. 137.

8 “Contrastada con la cosmovision, entendida como algo compacto que tien-
de al cierre, a la clausura; la semiosfera especifica un ambito poroso, activo, abier-
to, de traduccidn, parafrasis, asimilacion o rechazo. Si la cosmovision es existen-
cia, la semiosfera es, basicamente, praxis. No se trata, por ende, de conceptos
antitéticos sino complementarios para comprender el mito como conocimiento e
interaccidn, esto es, como ‘puesta en forma’ simbolica en la que se manifiesta
originalmente, en tension, una cu(ltu)ra”. O. Quezada, 2007, p. 345.

® Esos “giros” textuales pueden también ser identificados como las mas efi-
caces figuras del discurso. C. Zilberberg, 2006, p. 452. Se parecen, por su



Vectores foricos y dimensiones tensivas... 77

Son, pues, el plano de la expresion de las vicisitudes que afec-
tan a dos direcciones inmersas en la “moviente” e inestable
confrontacion férica de semiosferas, esto es, en la polémica
toma de posicidn que afecta a la instancia de discurso.*® Se
trata de expresiones ritualizadas, primero por la escritura y
luego por la traduccion y la normalizacion del texto. Valen
como nucleos cuyo correlato seméantico es la diseminacion
de esa efervescencia férica en la interaccion corporal de los
actantes: cabe notar aqui que, lo que siempre fue la “transmi-
sion de fuerza vital” de parte de los huacas a los indios, se
transforma, en la mira del proyecto de evangelizacion, en

iteratividad casi obsesiva, por el hecho de que “se meten” en las principales
isotopias revelando la cosmovisién del enunciador, a lo que Keane, 1995, p. 72
llama figuras “macro” o “molares”, que organizan amplias secuencias de un tex-
to, e, incluso, como en nuestro caso, del discurso en su totalidad. Esas figuras
“molares” se distinguen asi de las abundantes figuras “moleculares” que consti-
tuyen los conjuntos significantes. Keane se refiere a la archifigura de la “trampa”
en el universo de Italo Calvino. En nuestro corpus esa figura es pertinente, pues
el demonio —bajo diversas apariencias, en especial como dios o huaca — “hace
caer” en ilusorias trampas a los indios.

10 Nuestro breve articulo tiene por objeto la(s) fuerza(s) del discurso. En esa
linea, Zilberberg propone llamar foremas a las magnitudes que muestran la foria
sin falsearla, sin inmovilizarla o disecarla. Foria que condensa las sub-dimensio-
nes de tempo y de tonicidad, en la dimensidn de la intensidad; y las de temporali-
dad y espacialidad, en la dimensién de la extensidad. “Para calificar
discursivamente un hacer que ocurre en algunas de las sub-dimensiones, es im-
portante reconocer tres ‘cosas’: su direccion, el intervalo recorrido y su impulso.
[...] Como todo inventario, esa triparticion es ciega. En primer lugar, la direc-
cién y la posicién son presuponientes, y el impulso presupuesto. Hemos adopta-
do el término de forema para indicar que los presuponientes son deudores de su
presupuesto. La primacia del impulso concuerda, por una parte, con el predomi-
nio del padecer sobre el actuar; por otra, con la reccion de la intensidad sobre la
extensidad. Desde otra perspectiva, la direccion aventaja a la posicion y al im-
pulso cuando el actuar se libera de la autoridad del padecer con el propésito
de satisfacerlo, de colmarlo. Abordamos con esto la cuestion del sujeto, pero
con la condicion de pensar las vivencias del sujeto en términos de deforma-
cion, de acomodacion, de respuesta, inmediata o diferida, a las solicitaciones
del no-yo. Desde el punto de vista epistemoldgico stricto sensu, la valencia es
identificada como la ‘interseccion’ de un forema y una subdimensién”. C.
Zilberberg, 2006, pp. 86-87.



78 Oscar Quezada Macchiavelo

“confusion del demonio”: dos puntos de vista antagonicos
conviven en la instancia de discurso, el de la “confusion...”
informa de una toma de posicion actual, el de la “transmi-
sion...”, de una potencial. Ambos, cuyos emblemas son esas
frases, se refieren al mismo fendmeno. Pero el resultado, en
un caso, es un proceso disférico; en el otro, uno euférico.

La fuerza vital, transferida finalmente de las creencias in-
digenas a la fe catdlica dominante, desemboca en la polari-
zacion axiologica de las magnitudes del discurso (nosotros,
religion verdadera vs. ellos, confundidos por el demonio). ™
Veamos.

11 Si oponemos, en el eje de contrarios del cuadrado semiético, el mundo
cristiano al mundo indigena y tomamos posicion en la instancia de discurso
correspondiente al actante fuente del MH, tendremos dos recorridos siempre
disponibles y virtualmente activos. Un recorrido 1, que niega el mundo indi-
gena y afirma el mundo cristiano, pasaria por la extirpacion operada por el
sacerdote o por su delegado; y un recorrido 2, que niega el mundo cristiano y
afirma el mundo indigena, pasaria por la confusién operada por el demonio o
por su delegado. “En consecuencia, cada uno de los dos s6lo puede realizar-
se neutralizando al otro y la ‘energia’ desplegada por este hacer estara enton-
ces en funcién de la resistencia opuesta por el recorrido contrario. La prime-
ra consecuencia de la polarizacion del sistema de valores es, pues, una tension
(una diferencia de potencial), entre el polo negativo y el polo positivo; la
segunda consecuencia es la aparicién de una tension entre las dos direccio-
nes posibles, es decir, entre dos recorridos de orientacién opuesta”. J.
Fontanille, 2001, pp. 55-56. Las negaciones y afirmaciones del cuadrado no
son sélo operaciones ldgico semanticas, son, sobre todo, fenémenos foricos.
Se puede decir que la tension, originada en la conquista y continuada en la
colonia, persiste hasta hoy. Ningln recorrido se ha realizado de modo abso-
luto. La diferencia de potencial parecié favorecer al conquistador, pero a ese
temperamento excluyente y exclusivo se opuso la férrea voluntad de mezcla
y sincretismo del indigena: debajo de los santos y del templo, seguia presen-
te la huaca (qué mejor ejemplo arquitectonico que la huaca de la luna bajo el
templo de Santo Domingo, en Cusco). Podemos decir que, cambiando la
lexicalizacién de los sub-contrarios, ha subsistido el término complejo: lo
cristiano se ‘andiniza’ y lo andino se cristianiza.



Vectores foricos y dimensiones tensivas... 79

3. “Confundidos por el demonio”

Hay un conjunto de secuencias en las que, como correlato de
ese vector, se despliegan escenas predicativas movidas por el
diablo que confunde.?

Veamos algunas. En el capitulo 20, a propdsito de las cos-
tumbres asociadas al culto de Llocsayhuancupa, leemos que un
hombre llamado Geronimo Canchoguaman,

al momento de morir, engafiado por el demonio, cay0 en este pecado
de la idolatria y, engafiado por varios hombres ancianos y diabolicos,
cuando estaba a punto de morir, se confesé segun los ritos gentilicos.
Nuestro Sefior Dios sabra donde se encuentra ahora. MH, 95.

El hijo de este hombre, don Cristobal Choquecasha, “hizo
juramento sobre la cruz” y procede a relatar una emotiva histo-
ria que lo retrata como un heroico luchador contra la confusion
del demonio, que se le presenta en casa de su enamorada, lugar
que habia sido el santuario de Llocsayhuancupa. Dicho relato
de lucha, cambiando sus coordenadas espacio-temporales, se
extiende al capitulo 21 en que el mencionado huaca, presentado
como un horrible demonio malo, lo atemoriza apareciéndosele
en un suefio que, extraflamente, no es sentido como suefio. Se
trata, pues, en los capitulos 20y 21, del relato de dos exorcismos
gue dan muy fuerte intensidad a la presencia del demonio y, por
cierto, al combate que entabla don Cristobal contra él. Mé&s ade-
lante, ya en el primer suplemento con el que concluye el MH,

2. No olvidemos, al respecto, una pertinente acotacion de valencia exten-
siva: lo opuesto de symbolo es diabolo. Aquel congrega, concentra, une; éste,
disgrega, dispersa, desune. El simbolo cohesiona las partes de un todo. El
didbolo las dispersa, al extremo de que ya no se reconozcan como partes. Un
profundo estudio del término Supay, equivalente a Satanas, en G. Taylor,
2000, pp. 19-34. Entonces, la confusion diabdlica, en términos de intensi-
dad, debilita la presencia del verdadero dios y fortalece la del demonio, im-
pregnada en las huacas; pero, en términos de extensidad, convierte la
(com)unidad coésmica en diversidad cadtica.



80 Oscar Quezada Macchiavelo

volvemos a encontrar tres referencias del narrador a la frase con-
fundidos por el demonio: (i) Haciendo alusion a los rituales
adoptados por las comunidades cuando nacian mellizos (curis),
el narrador dice: “Es posible que, en todas las regiones, con-
fundidos por el demonio, mantengan estas practicas.” MH, 145.
(i) En referencia a las mismas practicas exclama:

iCuéan felices son hoy los masas, que no gastan tanto como en los
tiempos antiguos! O tal vez, pensando en otros tiempos, se lamentan
de no hacer mas estas cosas. Quizé en las demas comunidades, enga-
flados por el demonio, todavia no las hayan olvidado. MH, 150.

Este fragmento expresa una sintaxis intensiva descendente
modulada primero por el “tal vez” y luego por el “quiza”: el
punto de partida, de tono eufdrico en la perspectiva del na-
rrador, es la alegria —cristiana— de no gastar (s6lo mas), de
ahi se pasa a la atenuacion (menos de més: “se lamentan”) y,
de ahi, a la aminoracién (mas de menos: “no las hayan olvi-
dado”). (iii) Un poco més adelante, describe la angustia que
padecen los oficiantes para conseguir ofrendas, y dice: “Asi
erraban con gran trabajo totalmente confundidos por el demo-
nio.” MH, 151.

Se trata aqui, para el narrador, de cuerpos insatisfechos, agi-
tados, desconcertados, desorientados, ansiosos. En la sintaxis
intensiva la decadencia se ha completado (“totalmente”), ese
s6lo menos del hombre que, en el trance de querer seguir rin-
diendo culto al huaca, sufre la carencia, corresponde a una “cai-
da” en una intensa disforia, propia de la confusion demoniaca,
acompafiada, en la extensidad, por una dispersion espacial
(“erraban”).

Ahora vamos a detenernos en una escena altamente revela-
dora. En el capitulo 9, dedicado a describir el modo como
Pariacaca, al terminar de vencer a todos sus rivales, empezo a
sefialar cdbmo debia ser adorado, a propésito de la descripcién
de un rito, leemos:



Vectores foricos y dimensiones tensivas... 81

Entonces, todos pasaban la noche en el sitio donde ahora se ha puesto
una cruz y alli preguntaban si el afio iba a ser bueno para ellos. Al dia
siguiente, empezaban un peregrinaje a todos los huacas locales, ...
Después, todos los huacas” preparaban bolsas de coca y bailaban.
Ese dia, desde muy temprano, adoraban al demonio en Llacsatambo
donde le ofrecian Ilamas y otras cosas. Confundidos por el demonio,
hacen estas cosas en todas las comunidades, aunque ahora ya las es-
tan olvidando. Es posible que, como han disfrutado s6lo pocos afios
de un buen predicador y maestro como este doctor Francisco de Avila,
todavia no crean en sus corazones. Con otro padre, podrian volver a
esas practicas. Algunos se hacen cristianos sélo por miedo, pensando
que el padre o alguna otra persona podria enterarse de su mala con-
ducta. Al mismo tiempo que rezan el rosario, llevan consigo por to-
dos lados sus hermosos illas.”™ Aunque ellos mismos no practiquen
estos ritos, son muchos los hombres que suelen contratar a algin an-
ciano para que lo haga en su lugar. MH, 62-63.

El embrague temporal del [entonces] del relato (“pasaban la
noche”) al [ahora] del narrador (“donde ahora se ha puesto una
cruz”) lleva a la posicion central que, en el campo de presencia
desembragado, la instancia de discurso ha tomado. La mira que
envuelve todo ese campo apunta a la extirpacién de idolatrias.
El narrador “fuente” pone en el horizonte protensivo un “blan-
co” aln no realizado; en términos aspectuales, un proceso no
terminado, imperfecto; pero que va avanzando: la cruz es el sim-
bolo de ese progreso del proceso, de esa su actual [duratividad].

Ese proceso de extirpacion pone al narrador del lado opera-
dor, activo; y a los indios del lado operado, pasivo; de modo tal
que [nosotros/ahora/aqui] es la posicion que simboliza al ver-
dadero dios cristiano enfrentado con los iddlatras [ellos/enton-
ces/alla], confundidos por el demonio. Eso quiere decir que, en
la mira del extirpador, que es la del enunciador, aquellos huacas
no son captados como dioses sino como idolos con los que el

Oficiante en los ritos.
Obijetos personales custodiados como tesoros con el fin de asegurar la pros-
peridad de su duefio.

ok



82 Oscar Quezada Macchiavelo

demonio confunde a los potenciales cristianos. La mira de aquel
a quien se extirpa la idolatria no esta dicha, queda virtualizada.
Otro embrague (“aunque ahora ya las estan olvidando”) indica
que en el [ahora] de la enunciacion, el progreso (repunte) del
proceso del que hablabamos lineas arriba entra, por concesion,
en tension fiduciaria de retroceso (atenuacién). El olvido, esto
es, la virtualizacion de la antigua practica, no es adn total: el
narrador sefiala la insuficiencia del tiempo de prédica requerido
para consumar la conviccion de [ellos / ahora]. Hay una figura
de distancia: el narrador extrafia o echa de menos la prédica efi-
caz de Francisco de Avila, (“buen predicador y maestro™), héroe
paradigmatico de la extirpacion. Los indios la han “disfrutado
pocos afios”. Se ha debilitado la presencia de esa prédica. Esta
en horizonte. Es una “fruta” cuyo sabroso sabor se va atenuan-
do. Incluso queda abierta la posibilidad de que los indios “toda-
via no crean en sus corazones”. La mira apunta al “corazon”,
figura de la carne, sede y centro oculto de la verdadera convic-
cion. Aparece, anénimo, “otro padre” que asume un caracter
peyorativo por la relacion con Avila: la presencia de su prédica
podria no tener la eficacia requerida y algunos indios volverian
a “esas practicas”.

Ahora bien, la secuencia empieza presentando a [ellos /
entonces/ alla], los indios, como totalidad (“todos”); en con-
creto, como magnitud plural. Luego, una operacion cuantita-
tiva de particularizacion desembraga una inquietud. En efec-
to, el narrador pasa de la totalidad a la parte y, embragando,
constata que [ahora / aqui]: “Algunos se hacen cristianos
sé6lo por miedo”, ante la vigilancia de un juez sancionador.
Por oposicidn a la “conversion de corazén”, interior, reflexi-
va, fuerte; la conversién “por miedo”: exterior, reactiva, dé-
bil, permite expresar no sélo la preocupacion por la autenti-
cidad de esos procesos sino también por la eficacia de la
extirpacion. La coexistencia de la practica de “rezar el rosario”
con la de portar sus “hermosas illas” informa de la persistencia
de un régimen poroso articulado con valencias de mezcla y



Vectores foricos y dimensiones tensivas... 83

participacion, exactamente ahi donde el portavoz de la extirpa-
cién espera un régimen impermeable articulado con valencias
de seleccion y exclusion. El narrador revela aqui algo de su per-
sonalidad. Es alguien que ve “hermosas” las “illas”, esto es, que
comparte un sentimiento estético comun con la gente de su pue-
blo, que describe las costumbres que practicaban hasta una fe-
cha reciente y que tal vez seguian practicando en secreto. No
hay motivos para dudar de la sinceridad de su conversion al cris-
tianismo. Asi lo corroboran las conclusiones de los capitulos 3y
4 a las que hemos aludido.®

La extirpacion como acto pragmaético, acompafiada por un
trabajo comunicativo de disuasion de creer en los idolos y de
persuasion de creer en la doctrina catdlica, se ampara en una
I6gica implicativa que espera “llegar a” obtener resultados posi-
tivos (Si extirpamos y catequizamos, entonces ellos van a olvi-
dar a sus idolos y se van a convertir a nuestra fe). Pero esa 16gi-
ca implicativa descansa en valencias de seleccion y exclusion.
Repugna la posible coexistencia (sincretismo) —propia de las
valencias de mezcla y de participacion— y, también, la deser-
cién (que, en una orientacion inversa, retoma las valencias de
seleccion y exclusion). La extirpacion pretende desprogramar
la accion, aplacar la mira puesta en los llamados “idolos”, e inven-

13 Pero se trata de un narrador que, al presentar las tradiciones del pasado,
“nunca sugiere que sean mentiras absurdas o engafios diabélicos, como lo
hacen la mayoria de cronistas que se refieren a la tradicidn prehispanica. Son
simplemente recuerdos de una época gloriosa pero superada, una civilizacion
vencida gracias a la intervencidn de un huaca mas poderoso que Pariacaca y
Tutayquire. Cierto, los huacas se convierten en demonios una vez terminada
la conquista. Pero, hasta entonces, protegen y ayudan a las comunidades.” G.
Taylor, 2003, p. 15. En efecto, Cristo es [aqui/ahora] el huaca mas poderoso.
Los huacas aborigenes, al ser derrotados, son equiparados con Satanas, ene-
migo de Dios y de la raza humana. Pero “en otro tiempo” [alla/entonces]
fueron buenos. La hegemonia cristiana, expresada en la logica de la selec-
cion y la exclusion, no acepta la participacion y menos la mezcla. Solo hay
un dios verdadero. Si hay otros, ya no son los dioses que eran, ahora son
demonios. Y malos, ademas.



84 Oscar Quezada Macchiavelo

tar un nuevo sistema de valores. Promueve, pues, desde el do-
minio del Mi-carne, la emergencia de otra axiologia y de otro
horizonte de accion.*

Pero los sincretismos y deserciones “sobrevienen” cual even-
tos que resultan imprevistos desde la mira dominante y que,
como tales, responden a una légica concesiva (Aunque se con-
virtieron a nuestra fe, contintdan con sus rituales / Aunque se
convirtieron a nuestra fe, retornan a su idolatria). Esos eventos
delatan la presencia, aun eficaz, de las huacas que se daban por
extirpadas (virtualizadas) pero permanecian ocultas (poten-
cializadas) “esperando” la oportunidad para (re)actualizarse y
realizarse.®®

* Retomamos lo eshozado en la nota 6: basamos nuestra descripcion en el
modelo de produccion del acto, presentado por Fontanille en forma de un punto
del que brotan tres vectores que entran en interaccidn tensiva y disefian zonas de
dominio de cada uno de los tres ejes de la identidad. Los tres tipos de identidad
que permiten describir el devenir del actante, sea de la enunciacién o del enun-
ciado, remiten a tres operaciones semioéticas de base: la toma de posicion (por lo
que se refiere al Mi-carne, instancia sensorio-motriz de referencia), la captacion
(en lo que atafie al Si-idem, instancia de los roles obtenidos por similitud y repe-
ticion) y la mira (en lo que concierne al Si-ipse, instancia de las actitudes obteni-
das por transito y alteridad). Fontanille, 2008, pp. 52-54. La hipotesis central es
que todo actante ‘encarnado’ se puede analizar en dos instancias por lo menos: el
Mi-carne de referencia y el Si-cuerpo propio en devenir. La identidad actancial
se construye, pues, en el acto. Y todo acto emerge de la animacién sensorio-
motriz del actante. En consecuencia, el modelo de produccion del acto se apoya
en la interaccidn entre la carne y el cuerpo propio, entre el Miy el Si. El acto sera
entonces el resultado de la correlacion (convergente o divergente) entre las pre-
siones sensorio-motoras ejercidas sobre el Mi-carne (valencia de intensidad) y
las presiones ejercidas sobre el Si-cuerpo propio (valencia de extensidad).

15 Las ldgicas de la implicacion y de la concesién estdn expuestas en
Zilberberg, 2006, pp. 112-114. Ademas, deliberadamente, hemos puesto “llegar
a” y “sobrevienen” entre comillas para aludir al modo de eficiencia de las dos
acciones concernidas, que se analiza partiendo de sus resultados. Asi, la extirpa-
cion y la consecuente disuasion / persuasion siguen el esquema ascendente del
“llegar a”, es decir, son todo un trabajo que dia a dia se va haciendo en busca de
obtener, en el indio, el cambio de fe. Por lo tanto, la conversién es una magnitud
que penetra progresivamente en el campo de presencia del discurso. Mientras
tanto, siempre desde la mira del narrador fuente, el sincretismo y la desercién



Vectores foricos y dimensiones tensivas... 85

Un contra-programa digno de considerarse es la falsa con-
version. En efecto, el falsario expresa la apariencia de un acon-
tecimiento pasional por el que adhiere a la fe catolica. Gracias a
alguna manifestacién observable por los extirpadores, el falsa-
rio “hace signos” que usa para mentir (hacer parecer lo que no
es). Hace, pues, creer un afecto, induce a ilusion e incluso mani-
pula a los operadores de la supuesta extirpacion haciéndolos sen-
tirse exitosos.

Estas estrategias de resistencia caracterizan a una identidad
ancestral lograda, desde antes de la conquista espafiola, por re-
peticion de roles y por similitud de comportamientos hereda-
dos. Apuntalan, pues, al Si-idem, zona en la que la memoria del
actante, entregada a su programacion, “repite su leccion” y apli-
ca un “guién” ya prestigiado “desde los origenes”.

En suma, més alla del choque de esas dos logicas o de los
trucos de los destinatarios de la extirpacion, estamos ante un
narrador que, sin dejar de articular una clara reparticion
axioldgica, se permite dudar de la eficacia de la accién y de la
prédica catolicas, que admira lo que pueda ser bello en los obje-
tos autéctonos y que, incluso, duda ante la diversidad de fuentes
divergentes respecto a ciertos temas.*® El actante operador de la

aparecen como eventos que sorprenden y desconciertan. Eso indica que golpean
e irrumpen bruscamente en el campo de presencia del discurso y corresponden a
la energia o foria de la “confusiéon” demoniaca. La reflexion sobre los modos de
eficiencia es transversal a toda la semidtica tensiva de Zilberberg. Esta perfilada
en el capitulo “Centralidad del evento” y resumida en el Glosario. C. Zilberberg,
2006, pp. 179-213; 460. En lo que respecta al modo de existencia de las operaciones
de la praxis enunciativa, ver J. Fontanille y C. Zilberberg, 2004, pp. 163-190.

16 En efecto, en algunas ocasiones, no reprime el desconcierto que le causan
sus fuentes: “Pero la gente cuenta versiones completamente distintas, que varian
de ayllu en ayllu, en cada comunidad. Y hasta en sus nombres, los mama las
Ilaman de una manera, los checa de otra. (...). Asi no se puede llegar a una con-
clusién definitiva”. MH, 78. La existencia de relatos diversos permite apreciar
una tensién entre versiones y formas diferentes de relatar las identidades y
alteridades. En el MH hay tensiones entre varios de los relatos, presentes simul-
taneamente en el texto, que exponen tradiciones no solo diferentes, sino a veces
contrarias y hasta contradictorias.



86 Oscar Quezada Macchiavelo

extirpacion, con quien se identifica ese narrador, esta, por su
parte, inmerso en el dominio del Si-ipse, consagrado a la cons-
truccion en perspectiva de un mundo futuro. Guiado por una
“imagen meta”, por una “esperanza”, busca realizar el ideal de
un mundo totalmente cristiano.

4. “Transmitir la fuerza vital”

Quizés el vector més relevante respecto a nuestro interes tedrico
sea “transmitir la fuerza vital”.*” Ese giro linglistico parece ser
el que mas se acerca al sentido del vinculo férico entre los huacas
y los hombres, por el que la “animacion” viene de aquellos a
éstos.’® Las batallas entre los huacas, auténticas “conflagracio-
nes cosmicas”, no son otra cosa que pruebas en las que el ven-

17 Para el analisis de este decisivo enunciado nos apoyamos en la excelente
aproximacion filoldgica y etnohistorica expuesta en el ensayo “Camac, camay y
camasca en el Manuscrito quechua de Huarochiri”, en G. Taylor, 2000, pp. 1-17.

18 Los hombres reciben, pues, esa fuerza de los huacas. Estos, mientras tanto,
la toman de si mismos. Hemos contado aproximadamente quince ocurrencias sig-
nificativas a lo largo del MH. Incluso se da el caso de una huaca llamada Maclla
de Arriba cuyo marido era el Sol que propicia una transmisién por género. “Los
hijos de estos dos eran Pariacaca y Chaupifiamca. Chaupifiamca poseia grandes
poderes para transmitir la fuerza vital a los seres humanos; ella lo hacia a las
mujeres y Pariacaca a los hombres”. MH: 74. En MH: 54, hay otra referencia a la
transmisidn por géneros. Por lo demas, cuando Zilberberg estudia la interdepen-
dencia de la lengua, la retdrica y el mito, presenta a este Gltimo “como caucién
de la superioridad de lo animado sobre lo no-animado”. La lengua, “como repar-
to entre lo animado y lo no-animado” y la retérica, “como animacién de lo no-
animado”, completan esa triada que estaria “al servicio de la vida, de la vitali-
dad: sin duda, cada uno de los componentes se define por su parcialidad, mas
por eso mismo permite a los demas colmar los vacios que su parcialidad pone de
manifiesto”. Recoge también la referencia de Cassirer a Humboldt, en el primer
tomo de la Filosofia de las formas simbdlicas, a la “imaginacién lingiistica”:
“En el hecho de que los astros participen de la misma clase de los hombres y los
animales, Humboldt ve la mejor prueba de que son considerados, en el pensa-
miento de los pueblos que hacen esa asimilacion, como seres que se mueven por
su propia fuerza y que sin duda, dotados de personalidad, dirigen el destino de
los hombres”. C. Zilberberg, 2006, p. 229.



Vectores foricos y dimensiones tensivas... 87

cedor es aquel que prueba que es el que realmente “transmite la
fuerza vital”. Lo que no excluiria que los vencidos participen, a
distintos niveles, de esa transmision. Los conflictos, entonces,
son producto de una tension de hegemonia o de posiciones en
una escala jerarquica:

Dicen que en tiempos muy antiguos habia unos huacas llamados
Yanafiamca y Tutafiamca. En una época posterior, éstos fueron venci-
dos por otro huaca llamado Huallalo Carhuincho. Después de haberlos
vencido, era Huallallo quien transmitia la fuerza vital a los hombres.
MH, 28.

Si bien la referencia a las luchas entre huacas es constante,
destacan, en especial, en los capitulos 8 y 16, las auténticas “gue-
rras cosmicas” entre Pariacaca, (quien se vale del agua bajo la
forma de “lluvia amarilla y roja”, de “relampagos”, “rayos” y
“terremotos”) y Huallallo, (quien se vale de “un fuego gigantes-
co” y, luego, de una “serpiente enorme llamada amaru”). La
confrontacién es la puesta en presencia de dos huacas actantes
y de sus programas. Ese encuentro, asegurado por el discurso en
acto, es la condicién misma de la prueba. Ambos huacas toman
posicion en el mismo campo de discurso. El més fuerte se apo-
dera de la posicién central, dominante. A partir de ahi, aventaja
al huaca dominado. Como vencedor, tiene presencia mas fuerte.
El vencido, cuya presencia es debilitada, es repelido a la perife-
ria en una profundidad humillante, o arrojado fuera de campo,
como sucede a lo largo de casi todo el MH con Huallallo
Carhuincho. Aunqgue el poder hacer, de Pariacaca, por ejemplo,
saca ventaja sobre el poder hacer de Huallallo, el de este Gltimo
no es obligatoriamente nulo (no poder hacer) ya que conserva
una presencia potencial. De ahi que la victoria de Pariacaca es
mas meritoria mientras mas fuerte es la resistencia de Huallallo.
La dominacion aparece, pues, como un asunto de intensidad y
de cantidad.*®

19 Ver, al respecto, J. Fontanille, 2001, p. 99.



88 Oscar Quezada Macchiavelo

Los huacas son, entonces, forizadores natos de un mundo vi-
viente en permanente tension. Calmados, calman. Trastornados,
trastornan. Turbados por violentas emociones, hacen vibrar a los
demas seres con el ritmo que les imponen. Dan sentido y fun-
cion a todos y cada uno de ellos. Los realizan como tales, unos
con otros. Aparecen como las fuerzas motoras de los ciclos cos-
micos.

Nos recuerda Taylor que probablemente:

la dificultad experimentada por los evangelizadores cristianos para
captar el sentido de cama se debiera a la diferencia en la nocién de
las relaciones entre el hombre y la divinidad que distinguia el pensa-
miento andino del pensamiento cristiano. El dios invocado por el in-
dio representaba sobre todo una fuerza eficaz, la cual, como afirmé
Garcilaso, animaba y sostenia no sélo al hombre sino al conjunto de
los animales y de las cosas con el fin de que se realizasen y de que
fuesen lo que su naturaleza los habia destinado a ser, es decir: que el
hombre cumpliese su funcién de ser hombre, la Ilama la de ser llama
y la chacra la de ser chacra. Nada de lo que existia era verdaderamen-
te inanimado a partir del momento en que cumplia las funciones que
correspondian a su propia naturaleza. Asi, encontramos que cada ob-
jeto que existe corresponde a una fuerza primordial, a un doble que lo
anima.?

En efecto, de acuerdo con Garcilaso, la palabra camac, parti-
cipio presente del verbo cama (que significa “animar” —y que,
a su vez, se deriva del nombre cama = “anima”), sufijada a pacha
(= “mundo universo espacio temporal), designa al que da “ser,
vida, aumento y sustento”. Asi, Pachacamac da anima al mundo
universo, hace con el universo lo que el anima con el cuerpo.

2 G. Taylor, 2000, p. 5. El autor nos recuerda luego que Acosta, Cobo y Murla
reanudan la descripcién del culto de las estrellas esbozada por Polo de Ondegardo
quien nos informa que, segun la creencia india, todos los animales y los pajaros
poseian un “semejante” en el cielo a cuyo cargo estaba su procreacion y su mul-
tiplicacion. El término que designa a ese “simil” o prototipo, que los espafioles
evidentemente asociaban a las ideas de Platon, en el capitulo 29 del MH es camac,
es decir: “la fuerza que anima” de Garcilaso.



Vectores foricos y dimensiones tensivas... 89

Todo el universo es, asi, vivido como cuerpo animado y los ele-
mentos materiales del mismo son su carne.

Como sabemos, también en la teoria semidtica del discurso
los actantes son fuerzas necesarias para el cumplimiento de un
proceso. Fuerzas reconocidas como cuerpos afectados por im-
pulsos, presiones y tensiones.? Esos cuerpos, en su meollo, son
materia corporal, carne afectada por fuerzas en tension.

Para adquirir forma e identidad en un mundo figurativo en el
que toma posicion, el actante se acoge a una sintaxis que se basa,
precisamente, en una interaccién de materia y energia que da
lugar a formas y fuerzas (que, por lo pronto, nacen de los equili-
brios y desequilibrios entre materia y energia). En ese contexto,
es decisivo, si hablamos de fuerzas operantes, referirnos a la iner-
cia, definida por umbrales de remanencia y de saturacién.?? Vie-
ne a ser el minimo epistemoldgico para distinguir el cuerpo y
las fuerzas que se ejercen sobre él; en ausencia de inercia, el
cuerpo se confunde con las fuerzas que lo animan, como en el

2L Segln como esas fuerzas se estabilizan o no, hablamos de roles y actitudes.
Cabe recordar, ademas, la aguda observacion de Zilberberg en el sentido de que
la fenomenologia se presenta en muchos aspectos como una laicizacién del pen-
samiento mitico: “Todo ocurre como si, colocada ante el hecho consumado de la
virtualizacion del pensamiento mitico en nuestro universo de discurso, la
fenomenologia se empefiara en actualizar, en reavivar en su propio discurso las
categorias directrices de esos universos ‘caracteristicos’ en el momento mismo
en que se disuelven, soportando frontalmente, sin poderla controlar en ese
instante, la potencia del conocimiento teérico.” C. Zilberberg, 2006, p. 63.
En efecto, hace tiempo que la semi6tica ha adoptado una decidida postura
fenomenoldgica. Por ejemplo, en el modelo tedrico del recorrido generativo, dejo
de tratar las conversiones entre niveles como “operaciones légicas formales” para
tratarlas como “fenémenos”. El sentido progresa, pues, transmitiendo su fuerza
vital de un nivel a otro de ese recorrido. Un cuerpo sensible y encarnado que
percibe y rearticula significaciones es el operador de esos cambios de nivel.

22 Cabe notar que el forema del impulso establece un contraste entre el repo-
so y el movimiento, entre la permanencia en un sitio y el desplazamiento. Este
forema es el sincretismo resoluble de la potencia y de la inercia, el recinto men-
tal donde se miden mutuamente. Ese sincretismo de potencia y de inercia se con-
centra, resuelve o disuelve de acuerdo con las oscilaciones tensivas propias de
las interacciones actanciales. Mas detalles en C. Zilberberg, 2006, p. 91.



90 Oscar Quezada Macchiavelo

éxtasis chamanico o el transporte mistico. EI chamén o el santo,
sufren una metamorfosis: uno, por ejemplo, se hace pajaro; el
santo, por su parte, se pierde a si mismo para devenir otro. Lo
que aqui nos interesa es que el principio de inercia presupone
una memoria de la sustancia corporal, sin la cual, simplemente,
no habria mito posible. Esto es, sin una capacidad para conser-
var la huella de las fuerzas, presiones y tensiones que la afectan,
la sustancia corporal no podria constituirse en carne, 0 sea, en
sede del nucleo sensorio-motor de la experiencia semiotica.

Asi pues, los discursos estan poblados de cuerpos sometidos
a fuerzas mas o menos eficaces. Y en la religion andina, los
huacas son la fuente de esas fuerzas, y los seres que estan en la
pacha, su blanco. Los oficiantes, sean sacerdotes o extirpadores,
y los creyentes sometidos a diversos rituales, son reguladores
de esas fuerzas, esto es, actantes de control. Los huacas son
asi la fuerza vital que anima a todos los seres, y los oficiantes,
ministros o ‘profesionales’, no hacen sino regular esa fuerza
animadora.

Pero asi como la fuerza es vital, fasta, también puede ser
mortal, nefasta, cuando los huacas castigan a los hombres.
Paradigmaticos son los castigos de Pariacaca a algunas comuni-
dades negligentes dominadas, en borracheras, por el Mi-carne.

2 J. Fontanille, 2008, p. 33. Desde el punto de vista formal, el actante es una
pura posicion calculable a partir de una clase de predicados. Asi lo hemos traba-
jado en los analisis narrativos. Pero, desde un punto de vista corporal, que es el
que aqui estamos considerando, hemos visto, en la nota 15, que el actante ofrece
dos instancias: la carne y el cuerpo propio. “Distinguiremos, de un lado, la car-
ne, es decir aquello que resiste o colabora con la accién transformadora de los
estados de cosas, y que cumple también el rol de centro de referencia, el centro
de la ‘toma de posicion’. La carne es la instancia enunciante en cuanto principio
de resistencia/impulso material, pero también en tanto posicion de referencia,
conjunto material que ocupa una porcion de la extension, a partir de la cual se
organiza dicha extension. [...]. Por otro lado, esta el cuerpo propio, es decir,
aquello que se constituye en la semiosis, con la reunion de los dos planos del
lenguaje en el discurso en acto. El cuerpo propio es el portador de la identidad
en construccion y en devenir, el cual obedece, por su parte, a un principio de
fuerza directriz.” Loc. cit.



Vectores foricos y dimensiones tensivas... 91

A los yuncas de la comunidad de Huayquihusa, por no atender-
lo en una fiesta en la que se presentd como pobre, los aniquilo:
“se transformoé en tempestad de lluvia y, bajo la forma de grani-
zo amarillo y rojo, arrastro a toda aquella gente hacia el mar sin
perdonar a nadie.” MH, 48.

Algo similar les ocurrié a los collis que residian en Yarutine.
En ese caso, solo se salvo el Unico hombre que le dio de beber
dos veces Y, luego, coca para mascar. En esa ocasion, se trans-
formo en “un viento muy fuerte” y barri6 con todos. MH, 119.
También los miembros de la comunidad de Pichcamarca fueron
castigados:

Cuando estaban celebrando una borrachera, llegé Pariacaca a su pue-
blo. Se quedo sentado aparte. Mientras estuvo asi, no hubo nadie que
le invit6 de beber. Se enoj6 vy, cinco dias después, aniquil6 a aquella
comunidad, alzandose bajo la forma de un temporal de lluvia roja y
amarilla. MH, 121.

Un dato digno de ser tomado en cuenta es que el huaca casti-
ga la incapacidad de las comunidades para reconocer al Otro,
para ser solidarias y generosas con el pobre y extrafio. En la pers-
pectiva de la moralizacion, gracias a esos mitos que destacan el
castigo desatado por la ira divina, podemos ponderar el valor
que, en las comunidades andinas, tienen los comportamientos
solidarios. Por lo demas, la explosién de célera es un capitulo
aparte sobre el que no podremos explayarnos. Baste decir que
es un topico recurrente en muchas divinidades y héroes que han
estado unidos a ellas. La sensibilizacion por el descontento de
una frustracion alcanza tal grado de intensidad que se produce
una fractura y una explosion de agresividad: la célera, paroxis-
mo de la foria divina, es la “fuerza primordial” del ser, emana
directamente del dios. Solo los dioses poseen propiamente la
célera. Los hombres, con el enojo, la reprimen y canalizan ba-
jando su energia. En el MH dioses y hombres se encolerizan con
frecuencia. Pero solo los dioses se metamorfosean de inmediato
en terremotos, maremotos, huracanes, temporales, tormentas,



92 Oscar Quezada Macchiavelo

Ilamaradas, diluvios y otros géneros de catastrofes que determi-
nan nuevos ciclos vitales y explican, incluso, algunos mitos de
origen.?

Reconocemos, pues, la dehiscencia forica de esa fuerza vital/
mortal que hace mundo, que pone orden, que, en suma,
“cosmiza”. En efecto, el mismo poder que transmite la fuerza
vital (euforica), puede también transmitir la fuerza mortal
(disférica). En ese sentido, el saber para vivir de nuestros alter
nativos, esto es, por ejemplo, el del indigena quechua o aymara,
no es un saber de objeto sino de trasfondo religioso, vinculado
con la razon dltima de que haya o no objetos, comunidad y vida
en general. Por eso culmina en el ritual que juega con los extre-
mos invisibles de un mundo sagrado,

equilibra el yaqui y el hisqui, lo fasto y lo nefasto como componentes
del cosmos. El cosmos indigena consiste en una totalidad organica
cuyo centro no esta en el yo de cada uno sino en un lugar ignoto que a
veces se puede visualizar transitoriamente en la piedra tocada por el
rayo, o en el lugar sagrado [...]. En un universo asi tomado como
algo organico, total, diriamos un cosmos-animal, no cabe la distin-
cién entre sus componentes sino que vale, ante todo, su equilibrio in-
terno. Lo fasto y lo nefasto predomina sobre cualquier objeto. De ahi
la continuidad del saber en el ritual. Uno y otro concurren a equilibrar
el cosmos. [...] El europeo ve el mundo como un espectaculo, el indi-
gena en cambio como un organismo cuyo equilibrio interno depende
personalmente da cada uno.®

24 Mas detalles en: J. Fontanille, “Mythe et ideologie”. Textes diverses en:
http: //unilim.fr/pages_perso/jacques.fontanille/. Consultado el 10 de enero del
2008.

% R. Kusch, 1977, pp. 75-76. El autor explica luego que cuando a un yatiri
se le pregunta sobre el sentido del mundo, éste hace referencia a la trinidad caté-
lica, al cielo, a la tierra y a los sembrados, y cuando se le apremia, se limita a
decir en aymara: ucamahua mundajja, que traducido significa ‘el mundo es asi’.
Ahora bien, “un mundo tomado por su asi es visto como un puro acontecer y
no como un escenario poblado de cosas. Ahi interesa mas la tonalidad favo-
rable o desfavorable de las cosas, que la solidez material de estas. Ademas
dicha tonalidad se ha corporizado y cred un mundo paralelo a las cosas con



Vectores foricos y dimensiones tensivas... 93

Mas alla de la posible discusion sobre esta ultima compara-
cién, es importante entender que en un mundo tan ritualizado,
como el indigena, la vida personal no se da en un campo abierto
e indeterminado, susceptible de ser moldeado por una voluntad
individual libre. Se trata, mas bien, de un campo cerrado en el
que se realiza un orden organico siempre anteriormente presen-
te. Asi, el futuro del individuo esta ordenado y animado por el
pasado comdun, razén por la cual, no “construye” su porvenir,
sino que éste “se le revela”, de ahi el papel de los calendarios,
los presagios y los augurios. EI mundo es, pues, un organismo al
que se le puede preguntar cosas, es alguien que se expresa, al-
guien con quien se puede dialogar.?

un comportamiento y leyes propias, casi como una red de relaciones que adquie-
ren una solidez similar a la de la materia”. R. Kusch, 1977, p. 78. El “puro acon-
tecer’ aludiria a la energia o flujo forico vital que ‘tonaliza’ a las entidades del
mundo. La intuicién mitica, por la captacion impresiva, accederia a ese flujo.
Luego, gracias a la captaciéon semantica, construiria su ‘vasta metafora’, esto es,
su mitologia. El detalle de esos tipos de captacion véase en J. Geninasca, 1997,
pp. 59-62; 211-218. También en J. Fontanille, 2001, pp. 194-201.

% Esta idea esta claramente expresada por Todorov, quien la completa apun-
tando al concepto de ‘comunicacion’. “La pregunta caracteristica de este mundo
no es, como entre los conquistadores espafioles o entre los revolucionarios ru-
sos, de tipo praxeolégico: “;qué hacer?, sino epistémico: “;como saber?”. Y la
interpretacion del hecho, mas que en funcién de su contenido concreto, indivi-
dual y Unico, se hace en funcion del orden preestablecido y que se debe restable-
cer, en funcion de la armonia universal. ¢Estariamos forzando el sentido de la
palabra ‘comunicacion’ si dijéramos, a partir de eso, que existen dos grandes
formas de comunicacién, una entre el hombre y el hombre, y otra entre el hom-
bre y el mundo, y comprobaramos entonces que los indios cultivan sobre todo la
segunda, mientras que los espafoles cultivan la primera?”. T. Todorov, 2003, p.
75. En efecto, tenemos la costumbre de concebir la comunicacién sélo en su
aspecto interhumano, ya que el mundo, en nuestra cultura, no es un sujeto y, por
ende, no imaginamos dialogo alguno con él. Y, si hay dialogo, es muy asimétrico.
Pero si, para comprender al alter nativo, incluimos, junto a ese aspecto
interhumano, otros aspectos como la interaccion de la persona con su grupo so-
cial, o con el mundo natural, o con el universo religioso, nos percataremos de
que ese es el tipo de comunicacion preponderante en la vida del hombre autécto-
no de América, quien interpreta lo divino, lo natural y lo social por medio de
indicios y presagios, con la ayuda profesional del sacerdote-adivino. La tesis de



94 Oscar Quezada Macchiavelo

El equilibrio interno de ese mundo responde, entonces, a una
distribucion forica, en el tiempo y en el espacio (pacha), de lo
fasto y lo nefasto. Lo forico esta, pues, del lado de la energia
que insufla fuerza vital al mundo. La percepcion mitica “conec-
ta” relacionalmente todo con todo. Totaliza. Es holistica. Pero
también divide, en cuanto polariza las diversas entidades o mag-
nitudes del mundo (pacha) entre las afectadas por fuerzas
(camac) fastas (euforia) y nefastas (disforia). La medida de esa
foria lo es, pues, de los incrementos y disminuciones de ese afec-
to orientado de camac a pacha, tarea de la intensidad regente.
En el orden de la extensidad regida, los mitos, por antonomasia,
conectando y dividiendo, motivan la distribucion de esas enti-
dades o magnitudes de pacha en clases a las que corresponden
lo que Zilberberg llama el nimero del mundo. Esas clasificacio-
nes, o taxonomias, se presentan como selecciones de mezclas o
como mezclas de selecciones.

Entonces, ante los eventos tonicos de “transmision e infusion
de fuerza vital”, la extirpacién y su correlativa prédica aparecen
como una resolucion atona. Anotamos ya la oposicion entre “so-
brevenir” y “llegar a” que esto entrafia, pero también cabe en-
tender, a proposito de las selecciones de mezclas y de las mez-
clas de selecciones, como la extirpacion y el adoctrinamiento
hacen participar al indigena excluido y como la *“confusion”,
imagen actual de la antigua “transmision de fuerza vital”, ex-
cluye, reflexiva o transitivamente, a aquel que empezaba a par-
ticipar de la fe catolica.?

Todorov, como sabemos, es que los espafioles eran expertos en la comunicacion
interhumana, en concreto, en su forma manipulatoria; competencia muy Util y
funcional para realizar su proyecto de conquista y expoliacion. A los indios
mesoamericanos, y a los aztecas en especial, que eran expertos mas bien en dia-
logar méas con el mundo que con los hombres, no les resulté ni til ni funcional
dicha competencia para sus propdsitos de defensa. Esa observacion se puede ex-
tender a lo sucedido en América del Sur.

27 Mas precisiones en J. Fontanille y C. Zilberberg, 2004, p. 30. También
en C. Zilberberg, 2006, pp. 82-83. La intensidad de esta Gltima exclusion se



Vectores foricos y dimensiones tensivas... 95

Ahora bien, sabemos que la medida de la intensidad se vale
de un gradiente cuyos extremos son [sélo menos] y [s6lo mas].
Taylor parece hablar de la semidtica de la intensidad cuando ex-
plica que:

En numerosos pasajes del manuscrito se define a las diversas huacas
como camac, funcion que cumplen con diferentes grados de eficacia:
algunas son muy camac, otras menos, mientras que hay también las
que se encuentran en un estado de evidente decadencia. Un hombre
que se beneficia de los poderes transmitidos por una huaca es defini-
do como Camasca y, a veces, como muy Camasca.?

Los grados de eficacia de camac equivalen a un gradiente de
intensidad fdrica en el que se colocan las huacas: unas, muy
camac, estarian en auge, concentrarian el brillo, la fuerza vital.
Otras, huillcas,?® con menos camac que las anteriores, ocupa-

expresa en el anatema. Con él, se repele o expulsa al confundido o al poseso.
Incluso esa intensidad se gradda de acuerdo a si “se queda” en exclamacion
(repunte) o si, como en el exorcismo, asciende a interjeccion (redoblamiento).

2 G. Taylor, 2000, p. 6. Como se ve, los hechiceros, y por extensién los cu-
randeros, son Camasca. Taylor profundiza este analisis explicando que el térmi-
no camaquenc, compuesto de cama, seguido del sufijo agente + posesivo, indica
la fuente de la fuerza vital transmitida a alguien mientras que camayquin, com-
puesto de cama, seguido del nominalizador - y + posesivo, se refiere a la fuerza
vital que le ha sido transmitida. Ese conjunto de términos es traducido por fray
Domingo de Santo Tomas como el “anima por la que viuimos”. Al traducir la
raiz cama- por ‘animar’, damos a este término el valor maltiple que le atribuye
Garcilaso, es decir: transmitir la fuerza vital y sostenerla, proteger a las personas
o las cosas que son sus beneficiarios. El mundo animado de los Andes evoca un
horizonte mucho mas vasto que su equivalente occidental, cada cosa que posee
una funcion o una finalidad es animada para permitir que se realice su funcién o
su finalidad: las chacras, los cerros, las piedras asi como los hombres. Es intere-
sante confrontar los dos modos de interpretar el concepto de “tierra” (pacha);
camac pacha es la tierra fértil, productiva, animadora; pacha camasca es la tie-
rra fertilizada, animada.” G. Taylor, 2000, pp. 6-7. Cabe aclarar que, cuando me
he referido a pacha, he tomado la acepcion mas extensa (“mundo”) que incluye
al hanac pacha (“cielo”: mundo de arriba), kay pacha (“superficie terrestre”:
mundo del medio); y uku pacha (“cuevas”, “fosas”: mundo de abajo).

2 Seres u objetos sacralizados; deidades menores; sus santuarios.



96 Oscar Quezada Macchiavelo

rian una zona intermedia del gradiente, razon por la cual ten-
drian mas camac que aquellas “que se encuentran en un estado
de evidente decadencia”, deébiles, atonas. Ahora bien, los resul-
tados de las periddicas conflagraciones indican que la hegemo-
nia corresponde a pocas huacas, razon por la cual es posible ima-
ginar la distribucion de camac en pacha con un esquema tensivo,
haciendo la salvedad de que, si la figura de pacha que recibe la
fuerza vital es un hombre, tendremos al camasca (hechicero, sa-
cerdote, chaman), ocupando la misma posicion de las huacas
fuertes en el espacio de correlacién tensiva y a los “demas hom-
bres” (runas) la de las huacas débiles o “desactivadas”. En la
posicion intermedia del arco, junto a los huillcas de mediana
fuerza, tendriamos a los hombres que frecuentan o conocen al
camasca.

)

Huacas activadas (os) / Camasca (chaman)

Intensidad Huillcas / Entorno del Camasca

Camac

Huacas decadentes /
Runas

G )

Extensidad
Pacha

Cabria también un esquema de correlacién conversa si, to-
mando posicion en la “confrontacion entre huacas”, opusiése-
mos, en el eje de la extensidad, la concentracion local (-) a la
expansion regional (+), y propusiésemos, en el de intensidad,



Vectores foricos y dimensiones tensivas... 97

grados de tonicidad afectiva de la presencia de esos huacas. El
arco de valores resultante describiria la escala de la hegemonia.

5. El desmesurado camac de Cuniraya Huiracocha

Corresponde ahora aproximarnos a una peculiar sintagmatica de
los dos vectores foricos hasta aqui analizados. Se trata del mito
de Cuniraya Huiracocha, relatado en el capitulo 2 bajo el titulo
Una tradicion sobre Cuniraya Huiracocha.*® Cuniraya es un
personaje que llega de afuera de lo que se llamaba Huarochiri.
Un errante civilizador que no se integra a la jerarquia de la “mi-
tologia” historica (las tradiciones que relatan los origenes, las
luchas de los dioses y de sus descendientes para asegurarse la
supremacia local), lo que explica por qué sus vinculos con los
demas huacas constituye un problema.3!

% Titulo castellano agregado al texto: “Cémo sucedié Cuniraya Huiracocha
en su tiempo y como Cahuillaca parié su hijo y lo que pasé”. G. Taylor, 2003, p.
155. El mito aparece en G. Taylor, 2003, pp. 29-34.

81 G. Taylor, 2000, p. 13. El capitulo 15, el mas corto del MH, figura en esa
pagina y se titula: Aqui vamos a escribir sobre lo que hemos mencionado en el
segundo capitulo, es decir: si Cuniraya existia antes o después de Pariacaca.
Exceptuando el capitulo 4, es el mas corto: “Dicen que Cuniraya Huiracocha
existia desde tiempos muy antiguos. Antes que él existiera, no habia nada en
este mundo. Fue él quien primero creé los cerros, los arboles, los rios y todas
las clases de animales y las chacras para que el hombre pudiese vivir. Por ese
motivo dicen que, segun la tradicion, Cuniraya era el padre de Pariacaca. Fue
él quien cre6 a Pariacaca. Y toda la gente afirma que, de no haber sido
Pariacaca su hijo, es probable que Cuniraya lo hubiera humillado. Se cuenta
que, con su astucia, Cuniraya humillaba mucho a los demas huacas locales rea-
lizando toda clase de cosas. Vamos a narrar estos hechos enseguida.”’ MH, 81.
Taylor sefiala el hecho de que, antes de Cuniraya, nada existiese en el mundo,
parece confirmar la asociacion del concepto de “crear” a la raiz verbal cama-. Y
afiade algo importante: “La tentativa de atribuir a Cuniraya el papel de Dios su-
premo. sin embargo, parece corresponder a la misma necesidad de elaborar una
teologia conforme al modelo cristiano [Todo este capitulo, tal vez el mas
aculturado del Manuscrito, imita el lenguaje de la evangelizacion. Se atribuyen a
Cuniraya “Huiracocha” los atributos del Dios de los cristianos, reflejo quizas del
sincretismo semi-oficial]”. G. Taylor, ibid. En ese retrato reside nuestro interés
por este personaje. En él se mantiene viva la tension de recorridos a la que



98 Oscar Quezada Macchiavelo

Pero lo que a nosotros, al mismo tiempo, nos inquieta e in-
teresa, es el complejo campo de presencias organizado en este
relato en torno al movimiento de Cuniraya, entendido como cen-
tro deictico. Al respecto, el forema de la direccion expresa la
tension entre lo abierto y lo cerrado. En esa tension, se
sintagmatizan los dos vectores: Cuniraya, al inicio del relato,
ingresa, penetra, a un mundo “transmitiendo (infundiendo) la
fuerza vital”; al final, luego de las catastrofes y mutaciones que
suscita, escapa, sale de él, “confundiendo (engafiando) a los
hombres”.

Reconocemos cuatro nudos de relato.*> En el primero,
Cuniraya Huiracocha, que es dios pero parece un mendigo,
“transmitia la fuerza vital a las comunidades”; de palabra y obra
se constituye en hacedor de una civilizacion agraria (“con su sola
palabra preparaba el terreno para las chacras y consolidaba los
andenes”) y en benefactor de la misma (“con tan solo arrojar
una flor de un cafaveral llamado pupuna, abria una acequia des-
de su fuente”). Con estas sus “hazafias”, derrocha poder creador
y civilizador; pero, a la vez, “humilla a los demas huacas con su
saber”. De golpe, pone en acto su competencia con este saber
que es, de facto, poder. Pero poder que humilla. Cuniraya, mag-
nitud acentuada, ténica, confisca en su provecho la foria de los
“demas huacas locales”, magnitudes no acentuadas, atonas, mar-
ginadas, en horizonte.

El segundo nudo narra la historia de Cahuillaca, doncella vir-
gen que atrae, con su hermoso cuerpo, a huacas y huillcas,
Cuniraya incluido. Todos desean poseerla, pero es Cuniraya
quien, sin acostarse con ella, convirtiéndose en colibri, introduce

aludiamos en la nota 25. Es probablemente el primer “caracter” sincrético y
aculturado. Complejo simbolo de la mezcla de lo cristiano y lo andino. No es
casual que, luego, los aborigenes llamasen “huiracochas” a los espafioles. Es plau-
sible, pues, una hipotesis hermenéutica: las “travesuras” de Cuniraya prefigura-
rian la profanacion de las huacas locales que efectuaran luego los espafioles.

32 Comparto plenamente la segmentacidn efectuada por G. Espino, 2003,
p. 112.



Vectores foricos y dimensiones tensivas... 99

su semen en una fruta que ella come. La embaraza. Cahuillaca
deviene, pues, en tempo muy rapido, virgen que da a luz.>®* Como
sefiala Zilberberg, el sobrevenir constituye un capitulo mayor
de la manipulacion: la trampa, la emboscada, el lazo, la artima-
fia, la traicion explotan la posibilidad que tiene el hombre mas
avispado de ser sorprendido y derrotado.3* Cahuillaca se halla
ante el “hecho consumado”; las cosas se han precipitado con
una aceleracion tan extrema que la coge de improviso. Desde la
perspectiva del enunciatario el embarazo ya es; desde la de ella,
no es aun. He aqui la sorpresa.®

El acento puesto en Cuniraya marca un modo de eficiencia.
Sus metamorfosis (“mendigo”, “colibri”’), responden de inme-
diato a su impulso (largo en el primer caso, con la mira puesta
en el proyecto civilizador; y breve en el segundo, con la mira

3 He preferido, por el contagio con la configuracién discursiva, “imaginar”
mas concretamente al pajaro en cuestion como “colibri”, tal como propone Espi-
no. Ahora bien, el motivo de la virgen que da a luz es conocido, en especial, en
la cultura catdlica. La figura del ave que la prefia, también. Jesis nace por inter-
cesion del Espiritu Santo, que también es reconocido iconicamente como ave
(“paloma”). Pero es evidente que el modo como ambas virgenes resultan prefia-
das es muy diferente. En el caso de Maria hay una Anunciacién y un consenti-
miento. Mientras tanto, Cahuillaca cae en una trampa. Y, por cierto, no es nece-
sario hacer mucho esfuerzo para asociar esta “travesura” de Cuniraya con
aquellas que, en los relatos de la mitologia griega, caracterizan a Zeus. A todo
esto, retornando al primer nudo, hay otro motivo, el del héroe encubierto, que
reconocemos, por ejemplo, en la Odisea, cuando Ulises regresa a Itaca.

% C. Zilberberg, 2006, p. 471. El semen de Cuniraya, disfrazado de licuma,
entra por la boca de Cahuillaca. El salto de la isotopia /sexual/ a la /alimenticia/
es el de una violencia conquistadora que, en su impetu, aprovecha una cavidad
del cuerpo, como la boca (que guarda similitudes figurativas con los labios
vaginales). En la percepcion mitica, basta que el semen ingrese dentro del cuer-
po femenino para que la fecundacion se realice. En suma, el arrebatamiento de
Cuniraya es tal que, a la fuerza, comunica los cuerpos y realiza una inherencia
entre ellos como si hubiese habido intimidad. En pocas palabras, penetra en
Cahuillaca sin tocarla.

% C. Zilberberg, 2006, p. 120. El autor, inspirado en un fragmento de los
Cahiers de Valéry, construye ahi la férmula tensiva de la sorpresa: [ya—aln
no], que complementa con la de la espera: [ain no—ya].



100 Oscar Quezada Macchiavelo

puesta en el deseo de procrear). Ambas acciones evidencian la
intensidad férica o camac fuerte de Cuniraya.

En el tercer nudo Cahuillaca quiere conocer la identidad del
padre de su hijo. Para lograrlo, convoca a los huacas y huillcas.
Cuniraya ocupa una posicion marginal en esa asamblea. Re-
cordemos la alegoria: Cuniraya viene de afuera y va a des-
plazar a los huacas locales. Pues bien, es el propio hijo quien
lo reconoce trepando por sus piernas. Los huacas y huillcas,
que ocupaban el centro de la asamblea y “acudieron vestidos
con su mas fina ropa” quedan, de pronto, al margen... EI mo-
vimiento inverso se da con Cuniraya: era opaco, oscuro, mar-
ginal, harapiento... y no bien es descubierto se convierte en
un ser brillante, resplandeciente, vestido con un traje de oro
(parangén de los metales, el mas precioso y perfecto, el que
tiene el brillo de la luz. igneo, solar, real, divino, carne de los
dioses, simbolo del conocimiento, de la repentina transfor-
macién del hombre en Dios). Se evidencia un complejo jue-
go de valores, en cuya disposicién semi-simbodlica no abun-
daremos.

Cuniraya quiere ser visto por ella asi, transformado, relu-
ciente. Aspira a la posicion de blanco, ante la mira de
Cahuillaca, pero ella ya no quiere verlo. La sancién de ella es
definitiva, terminante: ese tipo es “miserable”, “horrible”.
Cuniraya choca, ahora si, con una fuerza mas ténica y veloz
que la suya: la terquedad de la bella doncella, quien, de inme-
diato, huye.

El cuarto nudo es la persecucion de Cuniraya a Cahuillaca
y “en ese entorno, se producira el ingreso del purun allpa
(mundo salvaje) al mundo de la cultura”.*® En efecto, de
acuerdo a lo simpaticos o antipaticos que le resultan a Cuniraya,
los animales reciben un atributo euférico o disforico y se in-
tegran a un cosmos: el héroe sanciona a los animales del pai-
saje andino elevandolos a la condicion de seres miticos que

% G. Espino, 2003, p. 112.



Vectores foricos y dimensiones tensivas... 101

quedaran en la memoria de las gentes o condendndolos a ser
extremadamente terrenales.*’

La persecucion de Cuniraya a Cahuillaca “suena” como una
auténtica “sinfonia tensiva”. Antes de abordarla hay que hacer
algunas precisiones teoricas.

A partir del movimiento de Cuniraya, identificado como
centro deictico, perfilamos los limites del campo de presen-
cia de este mito: percibimos la aparicion y desaparicion de
una serie de figuras de hombres, de animales, de otros huacas,
de escenarios. Se ha disefiado, ademas, una profundidad de cam-
po, medida por la distancia que el movimiento de Cuniraya
va estableciendo con esas figuras, que son presencias mas o
menos toénicas.® Ahora bien, la morfologia de ese campo de
presencia determinay diversifica lo que la enunciacién hace per-
cibir. Esa morfologia sirve de plano de la expresion a ciertas
“formas de vida” reconocibles como configuraciones que

37 No abundaremos tampoco en el contenido simbdélico de cada uno de esos
animales en la semiosfera andina. Baste decir, con Espino, que la nocién de en-
cuentro (tinkuy) es un punto de inflexion del relato; pero, ademas, esta palabra
estd cargada por un contenido semantico que remite a hablar / escuchar algo
justo o adecuado. El verbo, en pasado, focaliza el encuentro de Cuniraya con un
animal: tinkuy esta referido, pues, a los momentos de contacto del héroe cultural
con los animales informantes. Esos sucesivos encuentros establecen un orden
ritual, organizan el equilibrio ecoldgico por la participacion de esos animales en
el mundo andino y configuran una red de oposiciones construida con las valora-
ciones que cada animal recibe, segun si da una buena o mala noticia a Cuniraya.
En la economia del relato, desaparecen las formas de cortesia de los didlogos. De
acuerdo con el hecho de que los animales “acerquen” o “alejen” a Cuniraya de
Cahuillaca, se convertiran en animales miticos, bendecidos, “seres de arriba”,
prestigiados, ordenadores, tutelares; o en animales criticos, maldecidos, “seres
de abajo”, desprestigiados, desordenadores, amenazas (para el proceso de la agri-
cultura). Més detalles en G. Espino, 2003, pp. 115-116.

% “Las fluctuaciones del campo de presencia conciernen: (i) a la alternancia
entre la “mira” que abre el campo, y la “captacion”, que lo cierra; (ii) a la alter-
nancia entre la activacion del sujeto (es él el que “pone en la mira” o el que
“aprehende”) y su pasivacion (es él el que es “puesto en la mira” o el que es
“captado” por su entorno). Las variaciones de la profundidad del campo, que
puede ser amplia o restringida, resultan de la sintaxis y del tempo relativo de las
captaciones y de las miras.” J. Fontanille y C. Zilberberg, 2004, p. 204.



102 Oscar Quezada Macchiavelo

subsumen el conjunto de niveles de pertinencia del analisis del
texto, de manera tal que dan coherencia a una “relacion con el
mundo” (natural o social).*

Por lo pronto, de acuerdo con la interseccién entre la direc-
cion protensiva o retensiva (mira / captacion) y la activacion o
pasivacion corporal de los actantes, es posible articular una red
de dependencias que contenga cuatro “formas de vida”.*

% Una explicacion de este concepto en J. Fontanille y C. Zilberberg, 2004,
pp. 194-213. Ademas, en el contexto de la definicion del “nivel de pertinencia”
de las précticas en el recorrido de la expresion, Fontanille presenta una jerarquia
de niveles: (1) signos y figuras, (2) textos-enunciados, (3) objetos y soportes, (4)
practicas y escenas, (5) situaciones y estrategias, (6) formas de vida. Esa jerar-
quia ha sido definida como constitutiva del recorrido generativo del plano de la
expresion. Ante todo, y bajo reserva de un inventario mas exhaustivo, esta
estructuracion del mundo de la expresion semio6tica en seis planos de inmanencia
y de pertinencia diferentes se presenta como una descripcion de la estructura
semidtica de las culturas. Entre los signos y las formas de vida, propone, en efec-
to, tomar a cargo el conjunto de niveles pertinentes en los que las significaciones
pueden expresarse. Para definir su objeto, la semidtica de la cultura debe proce-
der a la vez en intension (dando una definicién formal y operatoria de lo que es
una cultura desde el punto de vista semidtico) y en extension (precisando los
elementos y niveles pertinentes). Mas detalles en J. Fontanille, “Pratiques
sémiotiques: immanence et pertinence, efficience et optimisation”, 2006, p. 16.
(Traduccion inédita de Oscar Quezada).

4 Tenemos, entonces, el siguiente diagrama:

Activacion Pasivacion

Sujeto que “pone en lamira™ | Sujeto “puesto en la mira”

“Mira” Busqueda Huida
Sujeto que capta Sujeto captado
“Captacion” | Dominacion Alienacion

(a) con la basqueda, un sujeto “pone en la mira” y abre el campo a fin de
englobar en él un valor que se presenta como algo exterior; (b) con la huida, un
sujeto, convertido en blanco de una “mira”, en un campo abierto y en expansion,
trata de escapar de él; (c) con la dominacion, un sujeto “capta” el mundo, se



Vectores foricos y dimensiones tensivas... 103

Como sabemos, la virgen Cahuillaca ha salido embarazada
al comer una lGcuma que contenia el semen de Cuniraya. Cuan-
do el hijo reconoce, entre los huacas y huillcas, a Cuniraya y se
trepa a sus piernas, Cahuillaca lo rechaza y huye con su hijo
hacia el mar. A la huida (impulso pasivo) de Cahuillaca corres-
ponde la busqueda (impulso activo) de Cuniraya. Pero, en la
huida, Cahuillaca llega mar adentro y se transforma en piedra:
la metamorfosis indica asi una detencion que puede ser inter-
pretada como alienacion figurativa.** Mientras tanto, la busqueda

asegura de su dominio y hace valer su eficiencia, su poder o su “encanto” sobre
el campo que vuelve a cerrar; (d) con la alienacion, es el mundo el que “capta”
al sujeto, lo absorbe y lo encierra, 0 mas concretamente, lo “secuestra”. Para
comprender la complejidad del modelo expuesto hay que indicar que la bisque-
da y la huida, como impulsos que son, se traban en una sucesion con la aliena-
cién y la dominacion entendidas como detenciones. La dindmica de la sucesion
caracteriza de modo directo la “respiracion” y la prosodia de la profundidad
perceptiva; y de modo indirecto, los estilos narrativos de los mitos asociados a
estas formas de vida. J. Fontanille y C. Zilberberg, 2004, pp. 204-205.

4 El motivo de la “transformacién en piedra” es, en el MH, muy recurrente y,
también, ambivalente, pues corresponde a sanciones positivas (recompensa), ne-
gativas (castigo) e incluso a sanciones aféricas, no marcadas. Asi, en MH, 45,
castigo a la esposa del hombre rico que ret6 al héroe Huatiacuri. En MH, 50,
recompensa a Chuquisuso, amante de Pariacaca. MH, 51, referencia aférica a la
conversion de Cuniraya en piedra. En MH, 67, Chaupifiamca, mujer-huaca, al
enamorarse del huaca Runacoto y establecerse a vivir con él. En MH, 83,
Pariacaca convierte en piedra a Amaru, serpiente de dos cabezas. En MH, 114,
Chutacara —llamado también Omapacha-héroe de los allauca— habia sido hom-
bre y se convirtié en piedra. En MH, 120, Pariacaca, a modo de recompensa,
para que sea venerado, convierte en piedra y bautiza con el nombre Capac Huanca
al hombre que fue generoso con él. En MH, 122, el mismo Pariacaca se transfor-
ma en tormenta para castigar a la comunidad de Pichcamarca. Armicu y sus hijos
huyen hacia su chacra. Ahi son convertidos en piedra. Al final, la lluvia convier-
te en piedra a los que huian e incluso a los que se quedaron en Macacalla. En
MH, 131, Anchicara y su mujer, Huayllama, al acabar de discutir sobre el destino
del agua del manantial de Porui, pecaron. Enseguida, decididos a quedarse alli
para siempre, se convirtieron en piedra. Cabe decir que cada vez que el
enunciador usa la expresion “pecaron” alude al acto sexual, huella indeleble de
su cosmovisién. Volviendo al motivo en cuestion, el paisaje andino, como esce-
nario natural, luce piedras diversas por su forma, por sus tonos cromaticos y
por su tamafio. En ocasiones, guardan parecido con el cuerpo humano, en su



104 Oscar Quezada Macchiavelo

de Cuniraya se adapta al esquema tipico: contrato (pregunta por
Cahuillaca a un condor, a una zorrina, a un puma, a un zorro, a
un halcén, a unos loros y a otros seres sin especificacion fi-
gurativa; aceptacion de éstos de responder), accion (el acto
de los diversos animales de dar noticias positivas o negativas
a Cuniraya) y sancién (recompensa —“buenos augurios”— de
Cuniraya a los que le dan esperanzas de encontrar a Cahuillaca;
castigo —“maldiciones”— a los que lo desaniman). Cuniraya
va asi “axiologizando a diestra y siniestra”, esto es, polarizando
(euforia / disforia) la taxonomia de los animales. En la eficacia
simbolica de la sancion, Cuniraya, destinador final, a pesar de
la detencion frustrante de su busqueda, como huaca que va asig-
nando sus calificaciones y funciones definitivas a los seres vi-
vientes, va “cosmizando” (u ordenando el mundo); muestra asi
su dominio sobre lo existente.

Conviene ahora recordar que la dimension intensa de los afec-
tos, de las “vivencias de significacion”, es analizable en dos sub-
dimensiones: tempo y tonicidad; la extensidad, mientras tanto,
articula la temporalidad y la espacialidad, esto es, la dimension
de las sucesiones y la de las coexistencias. Entonces, esas cua-
tro sub-dimensiones se podrian describir segun la direccion, la
posicién y el impulso. Ya hemos notado que se trata, de acuerdo
con Zilberberg, de foremas, en la medida en que esos vectores
del contenido son derivacion de la foria, es decir, de esa “fuerza
‘moviente’ en la que estd inmerso el sentido y de la que procede
su inestabilidad y su imprevisibilidad. La interseccion de foremas
y de dimensiones produce valencias y sub-valencias cuando se

integridad o en alguna de sus partes, lo cual incita al mito. De algiin modo, la
piedra bruta es simbolo de libertad y, por oposicion, la piedra tallada lo seria de
servidumbre y tinieblas. J. Chevalier and A. Gheerbrant, 2003, p. 828. En estos
casos, a veces la conversion en piedra se deja leer como liberacién, otras veces
como Illamada a una conmemoracion... Pero también cabe ver ahi la brutal para-
lizacion de una vida que, de alguna manera, desagradé a un poderoso huaca. Asi
pues, la piedra bruta puede ser alguien castigado por el huaca, puede ser un hé-
roe, pero también el huaca mismo.



Vectores foricos y dimensiones tensivas... 105

trata de sub-dimensiones. En lo relativo a los foremas, reitera-
mos, el impulso o élan esta presupuesto por la direccion y la
posicién: el impulso ‘inventa’ su direccion, ascendente o des-
cendente, y responde por una posicion si observa una pausa o
alcanza su término. Zilberberg proyecta los tres foremas sobre
cuatro sub-dimensiones contrastivas y genera ‘mecanicamente’
veinticuatro sub-valencias emparejadas dos a dos”.*

Ahora intentemos aproximarnos a la analitica de lo sensible
en nuestro mito. Veamos: la huida de Cahuillaca, impulso bre-
ve, efimero, repunta como rapidez y redobla como vivacidad y
tonicidad. En efecto, su aceleracion, que redobla en precipita-
cion, supone una vivacidad, una energia que supera aprehensiones,

42 He aqui la red que presenta la economia de la declinacidn de los foremas y
las dimensiones tensivas:

dimensiones y
subdimensiones intensidad regente extensidad regida
foremas tempo tonicidad temporalidad espacialidad
aceleracion tonalizacién mira abertura
direccion vs. vs. vs. vs.
lentificacion atonizacion captacion cierre
adelantamiento superioridad anterioridad exterioridad
posicion VS. VS. VS. VS.
retraso inferioridad posterioridad interioridad
rapidez tonicidad brevedad desplazamiento
impulso VS. VS. VS. VS.
[elan] lentitud atonia longevidad reposo

C. Zilberberg, 2006, p. 88. La correspondiente explicacion de los pares de sub-
valencias es desarrollada en las cuatro paginas siguientes. Luego sigue la prime-
ra analitica de lo sensible, que se sostiene en una semidtica del intervalo, en la
que se distingue una orientacion ascendente: [repunte—redoblamiento] y otra
descendente [atenuacién—aminoracidn] y se reformula tensivamente la
aspectualizacidn. A continuacidn, la segunda analitica de lo sensible juega con la
interseccion de cada una de las cuatro categorias aspectuales con los tres foremas;
lo que da lugar, para cada dimensidn tensiva, a doce sub-valencias. En total, te-
nemos, pues, cuarenta y ocho sub-valencias propias de esta Gltima analitica. Ver
C. Zilberberg, 2006, pp. 93-102. Tomaremos en cuenta para nuestro analisis las
que nos resulten pertinentes. Las resaltaremos, en su momento, en cursivas.



106 Oscar Quezada Macchiavelo

resistencias y obstaculos. Dicho desplazamiento, raudo, culmi-
na, atenuado, en el reposo, y, aminorado, en la fijeza: su trans-
formacion en piedra. Por oposicion, el impulso de la basqueda
de Cuniraya, mediado por didlogos con animales a los que de-
manda informacion, atenuado, es ralentizado, retrasado, lento.
Esa ralentizacion, alargada por el nimero de encuentros con
los animales, hace que Cuniraya se rezague. Su busqueda que-
da, pues, respecto al avance prematuro de Cahuillaca, retrasa-
da. Dicho desplazamiento no culmina en reposo alguno ya que
la mira de Cuniraya va a cambiar. Este analisis del impulso pue-
de ser homologado con los otros foremas. Asi, en términos de
posicién, Cahuillaca se adelanta, supera a su perseguidor, ella
va antes, el viene después, la huida de ella esta construida desde
un observador exterior, mientras que la busqueda de él, retarda-
da, superada (por tanto en inferioridad de condiciones) articu-
la, en los didlogos con los animales, posiciones interiores relati-
vas a sus estados de &nimo. Respecto al ultimo forema, la
direccion acelerada, precipitada, de la huida de Cahuillaca
acentua su conversion final; cierra ahi su recorrido, en un estado
que perdura y es captada, para siempre, como enorme y hermética
piedra. La busqueda de Cuniraya, mientras tanto, lentificada,
debilitada, le permite, no obstante, ir dando orden al mundo. La
ambivalencia y reversibilidad del crecimiento y del decrecimien-
to queda de manifiesto. La disminucion de la tonicidad del
desplazamiento se traduce, “mecanicamente”, en aumento de su
atonia. Pero, también, Cuniraya “se encuentra” con los actos
ordenadores del mundo, que eran 4tonos y, de golpe, se hacen
tonicos.

Finalmente, ya en el epilogo del relato, a pesar de que la mira
de Cuniraya queda frustrada, permanece abierta, en repunte.
Apunta ahora a la violacion de la hija mayor de Urpayhuéchac.
Cahuillaca, mientras tanto, se cierra, en un estado que perdura,
cual recinto-piedra, fuera del alcance de Cuniraya. Este se abre
a otra mira y abre asi espacios en los que su busqueda redoblada,
desmesuradamente abierta, desenfrenada, excesiva, prosigue en



Vectores foricos y dimensiones tensivas... 107

otros sentidos: ha quedado fuera del recinto demarcado por
Cahuillaca pero, imprevistamente, se dispone a violar el recinto de
Pachacamac. De estar en una posicion anterior, exterior, extrafia a
ese recinto, de modo intempestivo, por repunte, irrumpira poste-
riormente en su interior y, con la violacion, por redoblamiento,
en su intimidad. El recinto como actante, era antes hermético,
cerrado, y posteriormente deviene abierto y, con la violacion,
desmesuradamente abierto.

Cuniraya es la figura de la foria desbocada, efervescente. De
la orilla del mar, retorna a Pachacdmac. A pesar de que las hijas
de Pachacamac estan resguardadas por una serpiente en un re-
cinto cerrado, pues la madre ha entrado en el mar para visitar a
Cahuillaca, se da mafia para violar a una de ellas. La otra huye:
se transforma de golpe, en paloma y alza el vuelo. La alegoria
permite leer esta violencia sagrada como origen de un nuevo
culto. En esos eventos, violacién de una hija, rauda huida de
otra, esta el origen del nombre de la madre (Urpayhuachac, la
que pare palomas) pero también, con el sobrevenir de la cllera
de Cuniraya, al no hallar a Urpayhuachac y enterarse de que ha
ido a visitar a Cahuillaca, el origen de la existencia de peces en
el mar.

Al final, un vuelco: es ahora Cuniraya quien huye persegui-
do, puesto en la mira de la furiosa Urpayhuachac. No obstante,
Cuniraya frena, se detiene. Acepta el contrato que ella le propo-
ne: quitarle las pulgas (lo que remite a una envoltura pilosa, ergo,
a un animal). Ese es un ardid de ella, pues en realidad quiere
enterrarlo bajo una gran pefia, pero no puede. Se vuelve a acen-
tuar la astucia del huaca: adivina las intenciones de su persegui-
dora y es él quien la engafa (“le dijo que queria retirarse unos
momentos para defecar”).*® “Logr6 huir”, diriamos: “hacia de-

4 Desde “nuestro mundo” resulta extrafia la imagen del huaca defecando. Esa
referencia escatoldgica, sin duda, es otro rasgo que animaliza ain mas al dios.
Incluso su comportamiento instintivo informa a un ser que satisface sus necesi-
dades no bien se le presentan. ¢Es, acaso, Cuniraya un gran animal?



108 Oscar Quezada Macchiavelo

lante”, como los seductores. Despues, el embrague al [aqui] del
narrador, (“nuevamente, se dirigié hacia estas tierras de los
checa. Entonces anduvo mucho tiempo por estos parajes enga-
flando a muchisimos hombres y huacas locales.” MH, 34), indi-
ca un “retorno a lo mismo”, esto es, a ese “estado durativo” cons-
tituido, paraddjicamente, por eventos en serie (que reactualizan
la “confusion del demonio”).

En efecto, el vector férico que “hace girar” el devenir de
Cuniraya Huiracocha no va tanto por el lado de sus impulsos,
arrebatos, obsesiones, metamorfosis o estallidos de célera. En
eso se parece a otros huacas del MH. EIl gran operador de sus
travesias “por estos parajes” es su astucia. Es el gran engafiador:
su apogeo (mucho tiempo engafié a muchisimos hombres) no se
asocia tanto con sus performances pragmaticas sino cognos-
citivas, especificamente, manipulatorias: sorprende y engafia con
trampas, emboscadas y artimafias. Ese es el dinamismo de su
estar-en-el-mundo; el mismo que, finalmente, hace que se mez-
cle e identifique con Satanas, parangén del embaucador en la
tradicion cristiana.

Cabe concluir nuestro analisis con un breve apunte, muy es-
quematico, sobre la “encarnacion” de la tensividad forica. La
desmesurada animacion sensorio-motriz, carnal, de Cuniraya se
expresa en tempo rapido y en marcada tonicidad: en su travesia
espacio-temporal, al devenir Si-mismo, asusta y humilla a los
otros huacas, engafia a los hombres, presiona a Cahuillaca. No
obstante, ella representa un limite para ese devenir. Al princi-
pio, su Mi-carne la domina: no advierte la trampa que la emba-
raza; relajada, come el fruto. Luego, su mismidad se singulariza
por resistencia a la fuerte presion que sufre al ser acosada y per-
seguida. Al término de su drama, domina el Si-idem: en efecto,
la estabilidad final de su cuerpo, expresada por la clausura 'y la
inmovilidad de la piedra en la que se concentra y conforma, re-
sulta inviolable, escapa a la fuerza bestial de Cunirayay le pone
limite. La inestabilidad del cuerpo de este Ultimo se expresa,
mientras tanto, por la apertura y la deformacion que signan el



Vectores foricos y dimensiones tensivas... 109

devenir de sus metamorfosis. Vive, arrebatado, acelerado, pa-
sando siempre al acto, en esa tensién reciproca entre el Mi-carne
y el Si-ipse. No obstante, la compulsion de ir por diferentes
parajes repitiendo el engafio a los hombres indica también otra
tension reciproca, esta vez entre el Mi-carne y el Si-idem. E in-
cluso, su posicionamiento marginal como mendigo resulta ex-
centrico, lo que permite constatar una tercera tension reciproca
entre Si-idem y Si-ipse.

En suma, los actos de Cuniraya, inherentes a una carne-cuer-
po atravesada por fuertes tensiones féricas, hacen de ese huaca
una presencia fulgurante, violenta, excesiva: las desmesuradas
fuerzas de su ser desbordan su aventura existencial de tal modo
que presiona, engafa, atropella y humilla a los demés huacasy a
los hombres. Pero el mito emerge y se consuma en la ambiva-
lencia: esa presencia, a la vez, es creadora, ordenadora, donadora
y civilizadora.

Deliberada e interesadamente he confrontado elementos de la
teoria semidtica tensiva, corporal y carnal, con el mito de
Cuniraya, quiza para terminar preguntando: ¢no sera que la teo-
ria y el mito estan pensando en los mismos fenémenos?

Referencias

CHEVALIER, Jean and GHEERBRANT, Alain (2003). Diccionario de sim-
bolos, Barcelona: Hachette.

EspiNo, Gonzalo (2003). “Manuscrito de Huarochiri, estrategias na-
rrativas quechuas”, en Gonzalo Espino (comp.). Tradicién oral,
culturas peruanas: una invitacién al debate, Lima: Fondo Edito-
rial de la Universidad Nacional Mayor de San Marcos.

FERREL, Marco (1990). Nombres miticos en Lima, Lima: CONCYTEC.

FONTANILLE, Jacques (2001). Semidtica del discurso, Lima: Fondo Edi-
torial Universidad de Lima.

(2008). Soma y sema. Figuras semidticas del cuerpo,
Lima: Fondo Editorial Universidad de Lima.



110 Oscar Quezada Macchiavelo

y Zilberberg, Claude (2004). Tensién y significacion,
Lima: Fondo Editorial Universidad de Lima.

__ (2006). “Pratiques sémiotiques: immanence et
pertinence, efficience et optimisation”, en Nouveaux Actes
Sémiotiques. 104, 105, 106, Université de Limoges: PULIM.

“Mythe et ideologie” [en linea]. Textes diverses [http://
unilim.fr/pages_perso/jacques.fontanille/].

GENINASCA, Jacques (1997). La parole littéraire, Paris: Presses
Universitaires de France.

MANGA, Eusebio (1994a). “Pacha: un concepto andino de espacio y
tiempo”, Revista espafiola de antropologia americana, nim. 24,
Madrid: Editorial Complutense.

___________ (1994b). “Dos simbologias, dos rituales... ;dos
divinidades? (en la costa andina)”, en Julio Calvo Pérez (comp.),
Estudios de Lengua y Cultura Amerindias I, Universidad de Va-
lencia: Departamento de Teoria de los lenguajes.

QuEZzADA, Oscar (2007). Del mito como forma simbélica. Ensayo de
hermenéutica semi6tica, Lima: Fondo Editorial de la Universidad
Nacional Mayor de San Marcos/Fondo Editorial Universidad de
Lima.

KEANE, Teresa (1995). “La ‘trampa’: Una forma de vida semidtica”,
Morphé. Revista del Area de Ciencias del Lenguaje, Instituto de
Ciencias Sociales y Humanidades, Universidad Autébnoma de Pue-
bla, nim. 13/14, afios 7-8.

KuscH, Rodolfo (1977). El pensamiento indigena y popular en Amé-
rica, Buenos Aires: Hachette.

TAYLOR, Gerald (1987). Ritos y tradiciones de Huarochiri del Siglo
XVII, Lima: Instituto de Estudios Peruanos.

(2000). Camac, camay y camasca... y otros ensayos sobre
Huarochiri y Yauyos. Centro de estudios regionales andinos
Bartolomé de las Casas, Cuzco, Peru: Institut Francais d’Etudes
Andines.



Vectores foricos y dimensiones tensivas... 111

(2003). Ritos y tradiciones de Huarochiri, Lima: IFEA/LIu-
via Editores.

Toborov, Tzvetan (2003). La conquista de América. El problema del
otro, Buenos Aires: Siglo XXI Editores.

Torero, Alfredo (1990). “Procesos linglisticos e identificacion de
dioses en los Andes centrales”, Cusco, Peru: Revista Andina, afio
8, 1, Julio.

ZILBERBERG, Claude (2006). Semiotica Tensiva, Lima: Fondo Edito-
rial Universidad de Lima.



