Presentacion

La escision del sustantivo mito permite imaginar un devenir: asi,
el adjetivo mitico, del lado del fenémeno de sentido, remite a la
vida misma en virtud de la cual se esta-en-el-mito como se esta-
en-el-mundo. Asimismo, con el adjetivo mitoldgico aludimos a
la cuestion de la significacion. En efecto, en sus dos acepciones
basicas (‘repertorio de mitos’ y ‘estudio de los mitos’) este tér-
mino remite al logos, esto es, a la articulacion “racional” del
mito, al modo de aprehenderlo, de transformarlo e incluso de
analizarlo e interpretarlo. Lo mitico —energia intensa de senti-
do— despliega, pues, articulaciones significativas mas o menos
extensas y deviene mito-l6gico. Asoma, entonces, un paralelis-
mo (¢,0 una identidad?) con el recorrido de lo sensible a lo inte-
ligible. La hermenéutica semiotica, atenta a ese recorrido, no
es, por lo tanto, una hermenéutica del texto sino del discurso.
Rito y mito aparecen como dos caras del mismo proceso simbo-
lico; consecuentemente, lo esencial es la intersemioticidad de
esos fendmenos privilegiados de la emergencia de sentido. Asu-
miendo estos asertos, el presente nimero de Topicos del semi-
nario en torno a Rituales y mitologias ofrece, desde diversos
prismas, algunos analisis e interpretaciones del discurso mitico.

En el contexto de la pregunta por la posibilidad de interpre-
tar los mitos cientificamente, Gadamer presiente que no hay un
método para llevar a cabo esa tarea y que, mas bien, somos in-
capaces de interpretar los mitos porque son éstos los que nos
interpretan a nosotros. Pero, en una perspectiva semiotica, cabe
quiza responder con una pregunta que abre puertas: si los mitos



6 Presentacion

son los que nos interpretan, los que nos dominan, ¢por qué no
tratar de conocer los esquemas de aquello que nos domina e in-
terpreta y asi conocernos mejor a nosotros mismos? El presente
numero sobre Rituales y mitologias tiene su punto de partida en
la terca repeticion de una pregunta como esa, hecha y rehecha,
desde nuestra condicion, desde nuestro tempo vital. Esta organi-
zado de acuerdo con una imaginaria linea del tiempo en lo que
se refiere al emplazamiento de los “metasememas de lo miti-
co”: lo poético-musical (Calame), lo religioso-cultual (Blanco,
Quezada), lo politico-cultural (Alonso), y lo filmico-ficcional
(Cabrejo). Como Addenda, incorporamos el profundo gesto de
homenaje de Raudl Dorra a Ingrid Geist, que corona nuestro re-
corrido con una aproximacion antropoldgica comentada desde
la conmocion existencial y afectiva suscitada por la muerte de
una persona tan querida y amada.

El comin denominador de esas contribuciones se puede enun-
ciar asi: el mito seria (esencialmente) semiosis o la semiosis se-
ria (primigeniamente) mito. Los discursos tomados aqui como
objeto permiten identificar realidades intencionales encarnadas;
esto es, orientadas hacia si y hacia otro gracias a enunciados
que se concentran o expanden guiados por la fuerza de una pre-
dicacion. Desde otras pertinencias, la intencion es una propie-
dad del “espiritu”. Lo que nosotros recogemos aqui es la inten-
cion modalizada, dicha, esto es, la intencionalidad como
propiedad del discurso. El discurso mitico hace sentido que se
objetiva tanto en el mito como en la religion, tanto en la arqui-
tectura como en las artes pléasticas, tanto en la musica como en
el cine y en la historia, tanto en la ciencia social como en la
fisica. Ese discurso teje y desteje sin cesar —y de muy diversos
modos— lo mitico y lo mitolégico. De ahi que cuando decimos
discurso mitico no estamos hablando de un “tipo” de discurso
entre otros, sino del modo como llega a ser discurso cualquier
discurso. En suma, del sobrevenir mismo del sentido.

En un articulo de notable factura, Claude Calame aborda la
pragmatica del mito griego en cuanto ficcion. Apoyandose en



Presentacion 7

dos compos;\iciones que, en la Grecia antigua, pertenecian al gé-
nero del myuoi (poesia en accion), estudia las complejas rela-
ciones que el mito establece, a traves de los poemas, con su mun-
do de referencia. Esas relaciones fijan y afirman los recursos
simbolicos de un mundo ficticio, entendido como “mundo posi-
ble”, cuya cohesién l6gico-semantica depende fuerte, y parado-
jicamente, de las relaciones establecidas con el mundo natural y
social externo en el momento mismo de la creacion. EI mito grie-
go despliega su fuerza imaginativa articulando procedimientos
de designacion enunciativa y pragmatica, consagrados en el ge-
nio de la lengua, con una expresion verbal y ritmada. De ese
modo, aparece como un poderoso medio de accién poética y
musical. En efecto, en la cadencia de sus formas poéticas, en los
componentes ladicos de sus formas de “permanencia” ritua-
lizada, el relato heroico emerge como operador esencial de cons-
truccion simbdlica, anthropopoiética, que da forma a la identi-
dad cultural y religiosa del ser social en situaciones concretas
de recepcidn institucional.

Unos pocos versos de Safo, muy fragmentarios, en ritmo
eélico, permiten ilustrar ejemplarmente un fendmeno pragmati-
co tipico del poema mélico, a saber, el tejido entre pasado histo-
rico de la comunidad civica (el “mito”) y el hic et nunc de su
performance (correspondiente al “rito”). Asi, cuando las coor-
denadas espaciotemporales de la accién heroica se imbrican de
modo estrecho con las coordenadas espaciotemporales de la
accion cantada que representa la ejecucion del poema, consta-
tamos, no sin asombro, como el orden del “mito” penetra al del
“rito”. Aqui, en esa interpenetracion de los dos niveles
enunciativos teorizados por Benveniste, reside quizés el aporte
mas relevante de este estudio: gracias al modo como el orden
del discurso recubre al del relato, retorna el pasado heroico al pre-
sente de la ejecucion cultual del poema. En su forma discursiva,
el mito griego es también ritual. En este caso, la accion heroica
evocada en el poema mélico es llevada por la voz del acto de
canto, que se integra a un acto de culto. Mediante una poesia



8 Presentacion

musical y coreogréfica, un relato mitico en acto (“ficcional”) es
puesto en discurso ritual. Gracias a la relacion activa con el mun-
do del hic et nunc, esto es, con una coyuntura historica, cultural
y religiosa concreta, ese mundo posible recibe su coherencia
narrativa y semantica interna.

No obstante, en un poema mélico de Baquilides, que perte-
nece al género del epinicio (de elogio), Calame corrobora que
esa imbricacién en la narracién poética del “mito” entre “relato/
historia” y “discurso” no es la unica establecida por la pragma-
tica de la ficcion. Ese vinculo pragmatico con el hic et nunc es
también reforzado por una relacion etiologica que es minucio-
samente analizada en sus diferentes configuraciones a lo largo
de este poema, que celebra la victoria de Piteas de Egina en el
concurso atlético del pancracio en los Juegos Panhelénicos de
Nemea. Esa victoria actual del joven Piteas encuentra su origen
en el relato heroico de Heracles: una voz divina, en primera per-
sona, relaciona la institucién del concurso del pancracio, la lu-
cha de fuerza, con la dominacion heroica de la violencia del ani-
mal salvaje. Una polifonia auto-referencial da su impulso al
poder configurador de heroicidad e inmortalidad tipico de este
género poético: de modo sucesivo, la voz profética divina, la
voz de Cleo —musa de la gloria poética—, la voz coral del grupo
de muchachas y la voz del grupo coral de jovenes, a las que se
suma la voz del locutor-yo, convergen en una sola voz que hace
del poema ofrenda narrativa y musical con ocasion de una cele-
bracion ritual civica.

Finalmente, Calame aprovecha las tesis expuestas, a saber, la
cadencia conferida a la materia fonica, la sintaxis enunciativa
que mezcla “relato” y “discurso”, la seméantica poética fundada
en la metafora y la pragmatica deictica de una poesia en accion,
no solo para desechar el estatuto de autonomia seméantica y de
clausura estructural otorgado a la “mitologia griega” sino para
ir més alla y postular que el “mito” se confunde con su poética.
En el caso griego, esa poética, eminentemente referencial, hace
coincidir el tiempo y el espacio de los héroes con el presente del



Presentacion 9

elogio poético; en suma, ajusta las coordenadas en las que se
emplazan los actos fundadores de los juegos o la genealogia de
Eaco con las de la hazafia atlética en Nemea y su respectiva ce-
lebracion ritual. En esa coincidencia, la victoria de Piteas, por
ejemplo, encuentra su pertinencia y su verdad. Esa es la plata-
forma tedrica para marcar distancia de la que seria una erronea
distincion entre lengua, mito y conocimiento, caracteristica del
Ilamado evolucionismo de Cassirer.

Ahora bien, si esa poesia referencial de la antigua Grecia
deviene fendmeno que, al final, pone en entredicho algunas dis-
tinciones de Cassirer, el rito de la Misa, tal como lo muestra
paso a paso Desiderio Blanco, resulta ser, por el contrario, un
objeto que, en cuanto préctica significante, permite reivindicar,
en la perspectiva semidtica tensiva de Fontanille y Zilberberg,
las principales intuiciones del filésofo de Marburgo en lo referi-
do a la accién y al pensamiento miticos. En efecto, Blanco, que
no solo recurre al aparato critico de la mencionada semiotica
sino también a decisivos datos de teologia e historia de la litur-
gia cristiana, encuentra en | Corintios el relato de la institucion
de la Eucaristia: su origen seria la Ultima Cena, cuyo espacio, el
Cenéculo, en cuanto lugar aparte, separado, prefigura lo que sera
el Templo como espacio demarcado, recortado (témenos) en el
que recae un “acento de sentido”, de acuerdo con una tesis cen-
tral de Cassirer recogida por Zilberberg. El rito de la Misa se
iniciaria, pues, en esa Ultima Cena que JesUs celebré con sus
apostoles la vispera de su Pasién y Muerte. La conexion entre
testimonio y tradicion establecida recientemente por Fontanille
en Somay sema, es, luego, la clave para entender la continuidad
temporal y espacial de la transmision de la mencionada préctica
significante: un inmenso conjunto de cuerpos-actantes, capaces
de guardar la “memoria figurativa” del acontecimiento funda-
dor, lo recuerday actualiza, esto es, lo recrea a lo largo del tiem-
po. En consecuencia, mantener viva la tradicion consiste en sa-
turar los relevos enunciativos, esto es, en articular una cadena
no interrumpida de enunciaciones.



10 Presentacion

Al momento de abordar la arquitectura del espacio de la ce-
lebracion, Blanco asume que el templo, en conjunto, como tota-
lidad, es un espacio sagrado, por oposicion a la region no sagrada,
exterior a él, sobre la que no recae acento alguno de intensidad;
pero, a su vez, dentro del templo, en la perspectiva de la toma
de posicion que funda el ritual analizado, observa que ese acen-
to de intensidad se distribuye, esto es, que el espacio no tiene la
misma tonicidad: apela al esquema tensivo para dar cuenta de
los “lugares” del templo como valores trabajados, de diverso
modo, por valencias de intensidad y de extension.

Cabe ahora sefialar que la misa, como relato dramatizado,
también tiene su arquitectonica: cuatro grandes actos y algunas
escenas intermedias. En el tercer acto, la Liturgia Eucaristica,
se concentran los picos de intensidad, en especial, en la consa-
gracion del pan y del vino. Explica el autor que, en términos
teoldgicos, la Eucaristia es sacrificio, sacramento, accion de gra-
cias y plegaria. Los agudos andlisis de la fiducia y de la
transubstanciacion dan una idea semidtica de ese gran evento
eje que es el sacrificio de la consagracion; sin duda, el acertado
manejo del operador de concesién que confronta un ambito
paradoxal con otro doxal, especifico de la implicacion, exhibe
aqui su poder explicativo. Ahora bien, ese momento de intensi-
dad suprema es vivido en un tempo lento que afecta a la tempo-
ralidad: los movimientos rituales se ralentizan, los gestos del
oficiante son pausados, la pronunciacion de las palabras es so-
segada y clara. He ahi el plano de la expresion de la solemni-
dad, de la gracia, de la dignidad.

El mismo talante tedrico se mantiene en el andlisis de la Eu-
caristia como sacramento y se retoma y profundiza en el anlisis
de la oracién como estrategia manipulatoria, continua durante
la Misa, mediante la cual el destinatario intenta instaurar un que-
rer-hacer en ese Destinador trascendente que es Dios para el
creyente. Finalmente, Blanco caracteriza el dogma como la for-
ma mas evolucionada del mito; en él, de algin modo, lo mitico
deviene mito-légico. En ese marco, retoma la caracterizacion



Presentacion 11

sacrificial del rito de la Misa: el dogma asegura su eficacia, pues
mas alla de la posible comprension de los sutiles argumentos
teologicos, los feligreses viven la fe como un conocimiento prac-
tico que se acata sin dudas ni murmuraciones.

Pasamos ahora, con nuestro articulo, de la Iglesia que impar-
te la Misa a lo largo del tiempo a aquella que, en la historia de
la conquista de América, combatid contra las creencias religio-
sas aborigenes; y, para ello, recopilé los mitos sobre los ritos de
las distintas comunidades del centro andino. No obstante, esos
relatos, narrados por un agente de la extirpacion de idolatrias,
no los hemos aprehendido de la tradicion oral sino de la escrita,
como traduccion al castellano (de un dialecto quechua extinto),
normalizada filologicamente y destinada a un publico general
que nunca tendré acceso a esa lengua original. Se trata de la tra-
duccidn al castellano de Gerald Taylor del Manuscrito de
Huarochiri, ese primer testimonio indigena del mundo
prehispénico en el Perd, producido e inscrito en la tradicion es-
crita quechua en pleno proceso de extirpacion de idolatrias. Lo
mitico bulle ahi como energia intensa de sentido, esto es, como
fendmeno forico. Por eso, nuestro ensayo de interpretacién apun-
ta a la eficacia de las fuerzas que mueven ese discurso. Se per-
cata de que la instancia de enunciacién alberga una tension en-
tre dos puntos de vista condensados en dos vectores foricos.
Coexisten asi una toma de posicién potencial: en un alla, enton-
ces, los indios reciben la fuerza vital transmitida por los dioses
andinos (o0 huacas); y una toma de posicion actual: en la ldgica
de la extirpacion, los indios estan confundidos por el demonio.
So6lo se niega lo que primero se ha afirmado. Si bien el vector
“confusion del demonio” tiene pleno sentido como aquello que
origina la idolatria que sera negada, el vector “transmision de la
fuerza vital”, en profundidad, en trasfondo, representa la afir-
macion y persistencia de lo aborigen: esta antes de la irrupcion
de la cosmovision cristiana, y, luego, enquistado en ella.

Esa co-presencia de vectores, signo de una irresuelta confron-
tacion de semiosferas (y de formas de vida) se ha transfigurado



12 Presentacion

a lo largo de nuestra historia. La empresa cristiana combate agre-
sivamente contra todos los huacas anteriores, identificados con
Satanés, bajo el lema: o ellos o yo. Pero, con el tiempo, a esa
I6gica de poder, esto es, de tajante seleccion y exclusion, se opu-
so una logica otra, terca, de sabor y de saber, de amalgama,
mezcla y participacion; vigente en nuestros ricos y diversos
sincretismos, no solo religiosos. No hay ninguna razon, desde la
perspectiva no dicha del discurso aborigen de resistencia, para
que esa transmision no sélo no se siga dando sino que no pueda
convivir, mezclarse y confundirse con la gracia divina del dis-
curso cristiano. Habria, pues, otra confusion, eufdrica esta vez,
de la que no habla el Manuscrito.

Los que eran huacas transmisores de vida del /mundo abori-
gen/ se han convertido en el diablo que confunde del /mundo
cristiano/, en el cual, la transmision de fuerza vital solo puede
venir de Cristo. El operador que niega al /mundo aborigen/ es la
extirpacion, el que afirma el /mundo cristiano/ ya es la evange-
lizacion “positiva”. EI modo de eficacia de esa sintaxis de ope-
raciones, en cuanto proyecto por realizar, remite al “llegar a”,
por oposicion a la “confusion”, evento que “sobreviene”. Cual
tumor maligno de su carne, la idolatria debia ser extirpada del
cuerpo aborigen. Pero esa conversion queda “a medio camino”
y el propio Manuscrito es una prueba de eso. Nosotros nos limi-
tamos a analizar, primero, algunas ocurrencias de la “confusién”
y, luego, otras de la “transmision”.

Finalmente, procuramos dar cuenta de la tensa confluen-
cia de esos vectores foricos, o “figuras molares”, en el mito
de Cuniraya Huiracocha. Este aculturado huaca es el para-
digma de un significativo sincretismo semi-oficial: una dei-
dad forastera en Huarochiri que termina recibiendo atributos
del Dios de los cristianos y mantiene viva la tension de mun-
dos, que hemos resefiado. En su inquietante actuar ambivalente,
en su desmesurada intensidad, en esas sus correrias de trom-
ba, entre las que predomina la persecucion a la virgen madre
Cahuillaca, se “encarnan” asombrosamente los foremas y sus



Presentacion 13

dimensiones tensivas. El mito parece ser el relato mismo de
la teoria.

Al reflexionar sobre la construccion mitica del discurso na-
cionalista vasco, Juan Alonso destaca factores heterogéneos que
entran en un juego semidtico orientado a dar textura a la memo-
ria, y sentido al pasado histdrico. El hecho de que la construc-
cion del pasado sea relevante sélo si, en el presente, hay un pro-
yecto de futuro indica, a su vez, que Unicamente desde ese
futuro, asi trazado, se necesita de la memoria. El autor recoge
los postulados de Uspenski sobre la semi6tica de la historia. La
analogia entre la historia y la inversion onirica, entre aconteci-
miento inicial y acontecimiento final, da la pauta para la formu-
la “s6lo el después explica el antes”, como el estado final expli-
ca el estado inicial en el programa narrativo de la semidtica
clasica. Es el acontecimiento final el que “da el tono” e indica
una isotopia interpretativa del pasado que selecciona los acon-
tecimientos que le permiten construir su coherencia y desechar
aquellos que la amenazan. Desde la mira del presente se organi-
zan, pues, los acontecimientos pasados, que seran leidos como
un texto. Esa lectura y su respectiva interpretacion seran deter-
minantes para el curso futuro de la historia. Por un lado, pues,
la conciencia histérica opera evaluando esos acontecimientos en
la perspectiva del futuro; pero por otro lado, en la conciencia
mitico-cosmoldgica, siempre de acuerdo con Uspenski, los
acontecimientos actuales extraen su importancia de la relacion
que contraen con el pasado, por lo que los acontecimientos del
presente ya no seran vistos como causas Sino como consecuen-
cias, como reflejos de un pasado originario. Pues bien, entiende
Alonso que el discurso nacionalista vasco, cuya manifestacion
remite al corpus “candnico” compuesto por un conjunto de ele-
mentos y acontecimientos, combina el modelo historico y el
modelo mitico-cosmoldgico. El ejemplo de la interpretacion por
la “historiografia nacionalista vasca” de la participacion de los
vascos en la guerra civil espafiola confirma, por un lado, la vi-
sion mitica de un pasado libre y perdido, y, por otro lado, garan-



14 Presentacion

tiza un proyecto politico e histdrico futuro. No obstante, gracias
a ese dispositivo, el sujeto nacionalista puede aparecer, siem-
pre, como un sujeto de carencia. Esa “busqueda de la carencia”,
contra toda logica narrativa y politica, persigue la no-conjun-
cion con el objeto de valor.

Por lo demas, con restos y fragmentos de otros discursos, el
nacionalista hace un bricolaje con la historia y da asi eficacia a
su discurso. Ese concepto de bricolaje, tomado por Alonso de El
pensamiento salvaje de Levi-Strauss, explica como el naciona-
lismo esta en capacidad de incluir en el corpus de la identidad
nacional datos desligados de los rasgos de identidad defendidos
hasta ese momento, asi como de desechar otros que, aunque ten-
gan linaje tradicional, pueden no servir a la actual estrategia. En
conclusion, ese bricolaje permite entender por qué el naciona-
lismo deviene a-histdrico. En realidad, de acuerdo con Alonso,
la estrategia del bricolaje consistiria, también, en situarse a me-
dio camino entre el discurso mitico-literario y el discurso histo-
rico. Escaparia asi a toda critica: continuamente se arregla 'y se
las arregla, se retoca para perpetuarse. En ese sentido, resultaria
también bastante pragmatico.

Por altimo, el Museo Guggenheim de Bilbao, aparece como
el tipico caso de un nuevo elemento que, si bien en apariencia
cataliza un “momento explosivo”, es asimilado como puro sig-
no, como emblema de un cambio que solo refuerza el corpus
del discurso histérico del nacionalismo, y, por cierto, que sirve
para borrar otros elementos no conformes. El lenguaje tedrico
empleado en la hermenéutica de este ensayo, en el que, hacia el
final, destaca decisivamente el aporte de Lotman, en particular
con el concepto de semiosfera, crea las condiciones para abrir
una serie de interrogantes pero también para retratar, en su es-
trategia y en sus tacticas, los perfiles més relevantes de la cons-
truccion mitica del nacionalismo vasco.

Una enriquecedora confrontacion entre una pelicula,
Videodrome de Cronenberg, y un mito griego, el de Orfeo, es la
tarea que emprende con solvencia critica y tedrica, José Carlos



Presentacion 15

Cabrejo. Tanto Max Renn, protagonista de aquel film, como el
hijo de Apolo, descienden a los infiernos seducidos por una her-
mosa mujer: en un caso Nick Brand; en el otro, la ninfa Euridice.
En ese afan, al dejar el mundo “terrenal”, ambos sufren trastor-
nos en sus cuerpos. Ese conjunto de coincidencias entre los dos
relatos, que giran en torno a dos motivos comunes, opera como
razén que apunta al objetivo del ensayo. Se trata de examinar
cdmo, a partir de la “misma” historia, esos motivos comunes, el
descenso a los infiernos y la busqueda del objeto femenino de
deseo, estructuran cosmovisiones radicalmente opuestas. Por lo
pronto, la valencia extensiva del espacio es, en el mito, abierta,
signada por amplios ambientes, por una vision dilatada, casi in-
conmensurable y por presencias numerosas, vastas, encarnadas
en figuras cosmoldgicas. Mientras tanto, en el film, la espaciali-
dad es cerrada, concentrada, pero, ademas, de orden nooldgico,
mas que cosmoldgico. Como resultado de esas caracterizacio-
nes antitéticas, reconocemos la oposicion entre el mundo natu-
ral del mito y el mundo tecnolégico de la pelicula.

Al momento de abordar la intensidad de las miras, el autor se
sitia de lleno en la dimensién corporal de los actantes y para
eso toma el modelo de produccion del acto y los tres ejes de la
identidad, propuesto por Fontanille en Soma y sema. Queda cla-
ra la correspondencia del Mi-carne, del Si-idem y del Si-ipse
con las tomas de posicidn, las miras y las captaciones, respecti-
vamente. Al intervenir la modalidad del /querer/ como actante
de control, los cuerpos empiezan a ser tratados ya como sujeto
masculino y objeto femenino, haciendo la salvedad de que Nicki
sera una mujer-maquina (o mujer video) seductora, en la isotopia
hedonista y perversa instituida por la mirada de Max, en con-
traste con la isotopia de proteccion y de cuidado que entrafa el
acto por el cual Orfeo ve a Euridice como objeto de valor casi
absoluto.

Quizéa una de las mas impactantes consecuencias de este plan-
teamiento de analisis es la acufiacién del concepto de tecnocarne.
En efecto, la “Euridice” de la pelicula se “maquiniza” pero no por



16 Presentacion

ello pierde la condicion de cuerpo sensible: su carnalidad tec-
nolégica emerge de la pantalla del televisor como una serie de
mociones intimas: palpitaciones alteradas, respiracion agitada,
tonica, percibidas en figuras carnales de la /venosidad inflamada/
y de los /musculos metalicos/ en intenso ritmo de sucesivas
dilataciones y contracciones.

A todo esto, las reflexiones de Virilio sobre la velocidad nu-
tren la hermenéutica de Cabrejo para abordar la cuestion del
tempo, intimamente ligada a la presencia de lo femenino. Mien-
tras que el tempo del mito griego encuentra su eficacia en el
llegar a, el de Videodrome la encuentra en el sobrevenir. Ademas,
la sintaxis fundamental del mito griego consta de un recorrido que
niega el /cuerpo/ para afirmar el /alma/; la de Videodrome toma
posicién en la /carne/, y asumiendo que sin ella no hay placer,
desencadena un recorrido de negacion de la /vieja carne/ y de
afirmacion de la /nueva carne/, “de pantalla”, tecnoldgica. Un
andlisis de la homogeneidad de ambos discursos, en términos de
semisimbolismo, abre semidticamente la via de la alegoria para
esta inquietante reflexion sobre un fendmeno que, mas allad —o
mas aca— de sus excesos, pone énfasis en esos rituales que pa-
recen caracterizar a nuestro tiempo: aquellos en los que estar-
en-el-mundo equivale a estar-frente-a-la-pantalla.

Once apuntes constituyen el ensayo de Radl Dorra en torno
al dltimo libro de Ingrid Geist, cuya huella ha quedado inde-
leblemente impresa en la memoria de muchos investigadores que
aquilatamos su honesto y apasionado rigor antropolégico, cohe-
rentemente abierto al didlogo y al debate con un conjunto de
disciplinas humanisticas. El ndcleo en torno al cual gira la re-
flexion sobre el libro estaria condensado en la palabra inestabi-
lidad. En efecto, en gran medida la investigacion de Ingrid Geist
ha consistido en una exploracion disciplinaria que ha converti-
do su modo de mirar en una experiencia inestable. Su antropo-
logia, inspirada en la obra de Victor Turner, es una disciplina
permeable, porosa, de contornos inciertos, pues pone en la mira
fendmenos de inestabilidad y se sitGa dentro de ellos.



Presentacion 17

Consecuente con ese planteamiento, Dorra no cesa de pre-
guntarse por la direccion de esa mirada movil y compleja, por
su objeto, por su tematica. Para esbozar una respuesta coteja pri-
mero los titulos de la tesis de Geist (El proceso ritual como pro-
ceso de semiosis. Ensayo analitico en torno al tiempo con base
en las propuestas tedricas de la antropologia, la semidtica y la
fenomenologia) y de su libro, basado en ésta (Liminaridad, tiem-
po y significacion. Practicas rituales en la Sierra Madre Occi-
dental). No cabe entrar al detalle de esa minuciosa tarea de com-
paracién sino, mas bien, destacar dos corolarios de ella: el
primero, que el proceso ritual es visto como una transformacion
en el tiempo vy, sobre todo, una transformacion del tiempo; en
consecuencia, que el titulo de la tesis es susceptible de despla-
zarse al tiempo ritual como proceso de semiosis. El segundo,
que la investigacion muestra una tension interna: se mueve al
mismo tiempo en una direccién inductiva y en otra deductiva,
lo que confirma la perenne movilidad de un objeto que debe ser
buscado en un lugar para ser encontrado en otro (me pregunto si
—ante esa continua movilidad— no seria pertinente también so-
pesar la presencia de la abduccién, para lo cual habria que ex-
plorar las inferencias tacitas que condujeron a Ingrid Geist a lan-
zar hipoétesis nuevas, creativas, con potencial de revelar lo
desconocido e inexplicable).

En ese contexto, la liminaridad deviene nocion fundamental
que engloba a las demas y que mejor representa el espacio flu-
yente al que toda la investigacion apunta incesantemente. El ana-
lisis del proceso ritual como proceso de desestructuracion situa-
do entre una estructura preliminar y una estructura posliminar
permite a Dorra poner énfasis en la cuestion del tiempo liminar
como tiempo subjuntivo. El tiempo y la significacion estan, pues,
regidos por ese momento subjuntivo, a saber, por ese momento
tenso, inconsistente e incierto del transito. Este es un sélido
argumento para contrastar luego la ceremonia confirmatoria
y el ritual transformador, y homologar esas categorias, res-
pectivamente, con las correspondientes a los regimenes de



18 Presentacion

programacion y de ajuste propuestos por Landowski. No obs-
tante, se constata que entre ceremonia y ritual hay siempre
una transferencia de valores, un sincretismo inestable de am-
bos regimenes. De ahi que, en los procesos rituales que des-
cribe Geist, sus actores no s6lo se mueven entre la programa-
cion y el ajuste-desajuste (riesgo), también lo hacen entre la
teatralizacion y el travestimiento, dispuestos en sucesion. En
consecuencia, el ritual se asume como representacion y esa
teatralidad, ese juego de la representacién-transformacion,
explica la relacién que suele establecerse entre el proceso ri-
tual y ciertas experiencias teatrales. Dorra manifiesta ciertos
reparos en la asociacion del rito y del teatro desarrollada por
Geist. Sin duda, sus argumentos son solidos; sin embargo, ad-
vierte que las vacilaciones entre identificacion y distincion de
las nociones de ritual y teatro no deben atribuirse a una distrac-
cion de Geist sino a la naturaleza indeterminada de los objetos
estudiados por ella.

Luego asistimos al contraste de lo liminoide, que niega la es-
tructura como un todavia no (“proto-estructura”) y lo liminar,
gue niega la estructura como un ya no (“anti-estructura”). Gra-
cias a ese contraste, Dorra destaca la incoatividad durativa de lo
liminoide: proto-estructura espacial, protensiva y activa, renuen-
te al avance. Ambito inestable en el que se conforma y disuelve
un universo social que Turner vincula a la communitas; nocién
en la que, a su vez, se registra otro modo de operacion del régi-
men de ajuste-desajuste. Esta nocidn, aun confusa para Dorra,
plantea dificultades que aplazan y suspenden su definicion: se
asocia, en lineas muy generales, con comunidades mas bien mar-
ginales pero notoriamente diversas, proximas a las retratadas por
Monsivais como rituales del caos. La procesion, el viaje largo;
en suma, los eventos catastroficos derivados de una interrupcion
artificial de las programaciones o de accidentes naturales, resul-
tan ser paradigmas de la creacion de communitas. En todos ellos,
tipicos espacios liminoides, la comunidad se pone en juego, esto
es, se desajusta y ajusta a la vez.



Presentacion 19

Finalmente, con una consistente reflexion del tiempo como
percepcion de la mudanza, Dorra retoma el modo subjuntivo.
En efecto, esa percepcion, en cuanto expresa las formas tensivas,
transformaciones del espiritu, sélo puede ser subjuntiva, razén
por la cual el tiempo es vivido como liminaridad. Asi, las tres
nociones que titulan el libro de Ingrid Geist serian tres maneras
de hacer referencia al mismo objeto, que se contrae y expande,
que se desplaza bajo la mirada del investigador. Atenta a esa
mudanza, Ingrid, después de su libro, comenz6 a mostrarnos la
senda de la oscuridad y, sobre todo, la del silencio. ContinGia
haciéndolo.

Oscar Quezada Macchiavello



