
Fronteras de la cultura 9

Fronteras de la cultura

César González Ochoa
Universidad Nacional Autónoma de México

En la búsqueda de los mecanismos sociales que regulan las no-
ciones de contaminación y pureza, la antropóloga Mary Douglas
reconoce el poder que tiene la imagen de la idea de sociedad;
esa imagen, dice, tiene la capacidad

para controlar o para excitar a los hombres a la acción. Esta imagen
tiene forma, tiene fronteras externas, márgenes, estructura interna. Sus
perfiles contienen el poder de recompensar la conformidad y de
rechazar los ataques. Hay energía en sus márgenes y en sus áreas no
estructuradas.1

Lo que en ella se manifiesta es que, además de las fronteras
que separan una sociedad o una cultura de las otras, en su es-
tructura interna aparecen también límites, cuya naturaleza tene-
mos que investigar. Asimismo, la autora reconoce que la cultura
tiene un carácter relacional, puesto que está formada por una
serie de estructuras relacionadas en donde se incluyen valores,
cosmología, formas sociales, en fin, el conocimiento de toda la

Pasajes.
 Tópicos del Seminario, 17.
Enero-junio 2007, pp. 9-44.

 1 Mary Douglas, Pureza y peligro. Un análisis de los conceptos de contami-
nación y tabú, Madrid, Siglo XXI, 1973, p. 155.



César González Ochoa10

experiencia. Finalmente, establece, aunque sin discutirlo, que la
sociedad y la cultura son sistemas cuyos componentes son, a su
vez, sistemas; tanto una como la otra son algo así como comple-
jos juegos de cajas chinas

en el que cada subsistema posee sus pequeños subsistemas, y así ili-
mitadamente hasta el punto en que nos interese aplicar el análisis. Creo
que la gente realmente piensa que su propio medio social consiste en
el hecho de que las demás personas se encuentran juntas o separadas
por líneas que deben respetarse.2

En estas escuetas líneas están planteados los temas que dis-
cutiremos en las páginas siguientes: la cultura como un territorio,
rodeada de un espacio externo, separada y unida por fronteras;
la cultura como una totalidad formada por elementos que man-
tienen con ella relaciones de similitud; por último, la presencia
de fronteras no sólo entre una cultura y las que la rodean, sino
también en el interior de ella misma.

Los estudios antropológicos, sobre todo en la llamada es-
cuela culturalista norteamericana, representada por R. Bene-
dict, M. Mead y R. Linton, herederos del pensamiento de Boas
y Malinowski y, por medio de ellos, de Tylor, plantean de manera
explícita entender la cultura como sistema. Según Linton, la cul-
tura abarca

todos los esquemas de vida producidos históricamente, explícitos o
implícitos, racionales o irracionales, que existen en un determinado
momento como guías potenciales del comportamiento humano.3

El carácter sistémico se advierte en la presencia de un con-
junto de valores compartidos por los miembros del grupo social
y que subyacen a los comportamientos observables. De acuerdo
con ellos, la cultura se adquiere por aprendizaje; los modelos

 2 Ibid., pp. 173 y 187.
3 Ralph Linton, Cultura y personalidad, México, FCE, 1970, p. 45.



Fronteras de la cultura 11

culturales son inculcados y sancionados socialmente. De allí que
otra característica de la cultura, según el último autor, sea la con-
figuración tanto de lo aprendido como de sus resultados; estos
elementos aparecen en todos los integrantes de una sociedad y
son transmitidos por ellos.

El carácter sistémico de la cultura fue acentuado por los antro-
pólogos reunidos alrededor de la llamada teoría de las formas
culturales. Kroeber y Kluckhohn ven la cultura como un con-
junto de

formas de comportamiento, explícitas o implícitas, adquiridas y trans-
mitidas mediante símbolos y que constituye el patrimonio singu-
larizador de los seres humanos, incluida su plasmación en objetos; el
núcleo esencial de la cultura son las ideas tradicionales (históricamente
generadas y seleccionadas) y, especialmente, los valores vinculados
con ellas. Los sistemas de la cultura pueden considerarse, por una parte,
como productos de la acción y, por otra, como elementos condicio-
nantes de la acción futura.4

En esta visión se da más importancia al estudio de los modelos,
formas, estructura y organización de la cultura que a sus elemen-
tos y contenidos. La cultura es creación de individuos y grupos
con los cuales interactúa, y el desarrollo cultural se entiende
como un proceso histórico integrado por elementos con distin-
tas líneas que confluyen en una configuración histórica que, en un
momento determinado, da como resultado una serie de formas
relacionadas, un precipitado de la historia de un grupo particular
que está presente en las personas y configura su percepción de
los acontecimientos, de los demás y de la situación que las ro-
dea; este precipitado es la cultura.

En esta concepción de la cultura destacan dos aspectos: pri-
mero, que se adquiere y se transmite por medio de símbolos y,

4 Kroeber y Kluckhohn, Culture. A Critical Review of Concepts and
Definitions, Harvard University Peabody Museum of American Archeology and
Ethnology Papers, vol. 47, Cambridge, 1952, p. 186.



César González Ochoa12

segundo, el papel de los modelos, formas y estructuras. El rasgo
de ser adquirida y transmitida por símbolos es acentuado por
Leslie White, quien dice simplemente que la cultura es “la clase
de cosas que depende del simbolizar”, y por ‘simbolizar’ entiende
dar sentido a los hechos y captar ese sentido.5  El lenguaje verbal
es la forma más característica del proceso de simbolización, pero es
una más entre otras.

Algunos autores sostienen que los productos materiales, los
comportamientos observables, los textos literarios, etc., son ma-
nifestaciones de la cultura; o sea, concreciones de las virtua-
lidades, pero que por sí mismas no forman parte de la cultura.
Goodenough dice que la cultura no es un fenómeno material,
puesto que “no consiste de cosas, gente, conducta o emociones,
sino que es más bien la organización de esas cosas, su forma de
las cosas en la mente del pueblo, su modelo para percibirlas, re-
lacionarlas o interpretarlas”.6  Lo externo y lo observable, lo que
la gente dice y hace, sus asuntos y relaciones sociales, todo ello
es producto de la cultura en cuanto que las personas la aplican a
la tarea de percibir y enfrentar sus circunstancias. Así vista, la
cultura sería el conjunto de conceptos y modelos con los que los
miembros de una comunidad perciben e interpretan sus expe-
riencias, y estos modelos son aprendidos. Los productos de la
cultura proporcionan los datos para el estudio de ésta, pero no
son sus elementos; éstos son los modelos, reglas y criterios im-
plícitos en los productos: objetos, conductas y relaciones.

Aquí se halla una definición de cultura que acentúa el carác-
ter sistémico, normativo y virtual; por tanto, de igual manera que
se puede conocer el sistema de la lengua a través de los enuncia-
dos concretos que producen sus hablantes, sólo a través del exa-
men de los productos culturales se puede llegar a los sistemas

 5 Leslie White, “El concepto de cultura”, en T. S. Kahn, El concepto de cul-
tura. Textos fundamentales, Barcelona, Anagrama, 1975, p. 134.

6 Ward H. Goodenough, “Cultural Anthropology and Linguistics”, en D. H.
Hymes (ed.), Language in Culture and Society. A Reader in Linguistics and
Anthropology, Nueva York, Harper and Row, 1964, p. 36.



Fronteras de la cultura 13

que configuran una cultura particular. En otras palabras, los enun-
ciados verbales, los textos literarios, las obras musicales o pictó-
ricas, los edificios, las ciudades, etc., son manifestaciones de la
cultura, son sus concreciones; es decir, el resultado de poner en
acción los elementos sistémicos que la configuran, pero ellos
mismos no constituyen la cultura. Esto es cierto, sin duda, pero
sólo parcialmente, puesto que no podemos dejar fuera de este
concepto sus productos, concreciones y manifestaciones.

En Lévi-Strauss está también presente este esquema norma-
tivo, ya que entiende la cultura como sistema de reglas; la pre-
sencia de reglas es lo que separa lo natural de lo cultural:
naturaleza y cultura se distinguen porque la cultura posee un ca-
rácter organizado y la presencia de un sistema de reglas insti-
tucionales que la determinan y constituyen. Esta oposición se
desglosa en tres pares: lo universal de la naturaleza frente a lo
particular de la cultura; leyes de funcionamiento absolutas en la
primera frente a la relatividad de la esfera de aplicación de las
normas, en la segunda; carácter espontáneo en la primera frente
a lo regulado, en la segunda. Desde esta perspectiva, describir
una cultura es describir sincrónicamente las instituciones y su
interrelación funcional, así como poner de manifiesto la dinámi-
ca de los procesos de interacción entre el individuo y la sociedad.
En otros términos, la descripción de una cultura presupone des-
cribir los códigos que determinan las estructuras mentales, de-
terminar los sistemas de símbolos presentes en una colectividad,
su estructura y su jerarquía, así como la manera como se articulan
en cada sociedad particular.

Benveniste insiste en el carácter regulado de la cultura y en
su condición de totalidad formada por múltiples sistemas, así
como en el carácter simbólico; para él, la cultura es el medio
humano,

todo lo que, más allá del cumplimiento de las funciones biológicas, da
a la vida y a la actividad humana forma, sentido y contenido. La cul-
tura es inherente a la sociedad de los hombres, sea el que fuere su
nivel de civilización. Consiste en una multitud de nociones y pres-



César González Ochoa14

cripciones, también en prohibiciones específicas; lo que una cultu-
ra prohíbe la caracteriza al menos tanto como lo que prescribe. El
mundo animal no conoce prohibición alguna. Ahora, este fenóme-
no humano, la cultura, es un fenómeno enteramente simbólico. La
cultura se define como un conjunto muy complejo de representa-
ciones, organizadas por un código de relaciones y valores: tradi-
ciones, religión, leyes, política, ética, artes, todo aquello que, naz-
ca donde nazca, impregnará al hombre en su conciencia más honda,
y que dirigirá su comportamiento en todas las formas de su activi-
dad.7

Así como se puede reconstituir el sistema de la lengua por
medio de los enunciados concretos, también se tiene acceso a
los sistemas que configuran una cultura por medio de los pro-
ductos culturales, de las manifestaciones o concreciones, de los
resultados de la puesta en acción de los elementos sistémicos.
Por otro lado, en cualquier producto cultural están presentes va-
rios sistemas de la cultura —ningún sistema cultural funciona
de manera aislada, todos están interrelacionados y en continuo
proceso de transformación—; entre esos sistemas está en primer
lugar el de la lengua, pero no es el único. Finalmente, si los siste-
mas culturales son interdependientes, los cambios en cada uno
de ellos tienen repercusión en todos los demás.8  El conjunto
articulado de todos los sistemas de signos de una colectividad
particular es el sistema de sistemas que llamamos cultura.

Una de las ideas que se han impuesto en las ciencias huma-
nas es que los fenómenos semióticos, es decir, los patrones hu-
manos de comunicación constituidos por signos, pueden ser en-
tendidos y estudiados de manera más adecuada si se consideran
como conglomerados de elementos dispares. Esta idea parte de
un rechazo del positivismo, puesto que

 7 Émile Benveniste, Problemas de lingüística general, México, SIGLO XXI,
1978, pp. 31-32.

8 Cfr. Claude Lévi-Strauss, Antropología estructural, Buenos Aires, EUDEBA,
p. 63 y ss.



Fronteras de la cultura 15

la colección positivista de datos, tomada bona fide sobre bases
empiristas, y analizada sobre las bases de su sustancia material, ha sido
remplazada por un acercamiento funcional basado en el análisis de las
relaciones. Verlos como sistemas hizo posible hacer hipótesis acerca
de cómo operan los diferentes agregados semióticos. El camino se
abrió para lograr lo que se ha considerado como la meta de la ciencia
moderna: la detección de las leyes que gobiernan la diversidad y com-
plejidad de los fenómenos en lugar del registro y clasificación de es-
tos fenómenos.9

Con estas bases, podemos llamar cultura al conjunto articulado
de todos los sistemas de signos disponibles para una colectivi-
dad particular; es decir, es un sistema cuyos elementos son, a su
vez, sistemas. Toda sociedad se caracteriza por los sistemas de
signos que utiliza; son éstos los que hacen que los individuos
sean parte de una colectividad. Entre estos sistemas de signos
están, entre otros, la lengua, los movimientos corporales, la ali-
mentación, los rasgos de parentesco, el vestido, las ceremonias
religiosas, la literatura, todos ellos articulados en el sistema ma-
yor de la cultura; la función principal de este amplio sistema de
la cultura es proporcionar los medios para comprender el mundo,
para actuar en él, para definir el lugar que ocupa esa sociedad
particular entre las demás, para especificar el papel del indivi-
duo dentro de la colectividad; en suma, modelar el mundo.

La vida humana consciente, esto es, la vida cultural, exige una
estructura tanto espacial como temporal; la cultura se organiza
en un espacio-tiempo dado y no puede vivir fuera de él. Esta or-
ganización se hace bajo la forma de un espacio semiótico, y sólo
existe gracias a este espacio. El mundo donde estamos inmersos está
sometido a una semiotización, está poblado de objetos que son
significantes, pero este espacio semiótico no es homogéneo sino
que está formado por una variedad de elementos: sistemas, len-
guajes, textos. A pesar de las diferencias entre los componentes,

9 Itamar Even-Zohar, “Polysystem Studies”, Poetics Today. International
Journal for Theory and Analysis of Literature and Communication, vol. 11, núm.
1, 1990, p. 9.



César González Ochoa16

éstos están organizados tanto en el eje temporal (pasado, pre-
sente y futuro), como en el espacial, con fronteras definidas. Po-
demos extender esta metáfora espacial y pensar que el espacio
semiótico de la cultura es un espacio que se destaca sobre otro
espacio mayor, lo que no es cultura. El espacio semiótico, la esfe-
ra de la cultura, estaría, siguiendo la metáfora, como encerrado por
una membrana que, como se verá en seguida, no es cerrada
sino que permite la entrada de elementos del exterior y la salida de
lo que está adentro. Para los propósitos de la exposición, habla-
remos primero del plano de las manifestaciones, para describir
después el espacio de la cultura.

La cultura se puede considerar desde un doble punto de vista;
por un lado, como el conjunto de sistemas de signos disponibles
en una determinada colectividad y, por el otro, como el conjun-
to de las manifestaciones de esos sistemas. Saussure propuso la
oposición entre el sistema de la lengua y sus manifestaciones, el
habla. Jakobson la expresa por medio de los términos más am-
plios de código y mensaje, pero la oposición más general que
abarca todos los campos culturales es la de Hjelmslev, formada
por sistema y proceso. El sistema es una abstracción y no posee
una existencia real sino virtual; se manifiesta en los procesos,
cuyo modo de existencia es real y material; sólo en éstos puede
estar presente la dimensión temporal. Así como en el análisis lin-
güístico el punto de entrada no es el sistema, por su carácter vir-
tual, sino las manifestaciones, es decir, los procesos, y la meta
del análisis es la reconstrucción hipotética del sistema.

Toda cultura, entendida como sistema, se manifiesta de las
múltiples maneras mencionadas: ceremonias, poemas, juegos,
ritos, templos, comportamientos, etc.; es decir, se actualiza en
una cantidad innumerable de procesos. Cada uno de ellos,
cada manifestación, tiene un nombre, pero no existe uno co-
mún que las englobe; de allí que la semiótica de la cultura
utilice el concepto de texto para llenar ese hueco; así, desde el
plano de la manifestación, la unidad de la cultura es el texto.
Aunque generalmente un texto es un conjunto de enunciados



Fronteras de la cultura 17

lingüísticos, caracterizado de diversas formas, según la escuela o
corriente adoptada, desde el punto de vista semiótico, los textos no
sólo pueden expresarse verbalmente sino por medio de otras mate-
rias: todo proceso significante es un texto. De toda la masa de men-
sajes que circulan en una colectividad, los textos se destacan del
fondo de los que no lo son, “muestran rasgos de cierta expresión
adicional, significativa en el sistema de cultura dado”.10

Un texto es, en primer lugar, cualquier portador de significado;
por ello, cosas tan disímiles como una ceremonia o una cafetera o
un poema o un edificio son textos; por tanto, esa noción incluye
tanto los que poseen una materialidad lingüística como otras. Ade-
más, no todos los mensajes verbales son textos, puesto que cada
cultura sólo considera aquellos que cumplen los requisitos de ser
significantes y de realizar una función dentro de ella. Esto vale
para cualquier manifestación: sólo existen los mensajes que son
textos, el resto no posee existencia semiótica; por tanto, la cul-
tura también se define como un conjunto organizado de textos.

Para que algo sea un texto debe cumplir dos tipos de condi-
ciones: estructurales y funcionales. Las primeras son: en primer
lugar, debe poseer una cierta materialidad de cualquier orden,
que lo haga perceptible y que le permita ser transmitido y con-
servado; en segundo, debe tener una organización interna defi-
nida, tener un orden que lo identifique y que pueda reconocerse;
y, en tercero, debe ser comprensible. En resumen, un texto
cultural se caracteriza por rasgos pragmáticos, sintácticos y semán-
ticos: tiene una cierta materia, cualquiera que sea ésta, debe estar
ordenada, ser una disposición organizada de partes, y el conjunto
debe poseer un sentido global.

Este enfoque que toma el texto cultural como objeto pone de
manifiesto la función al señalar que todo hecho cultural, todo
proceso al cual subyacen los sistemas de una cultura, no se define

10 Iuri M. Lotman y A. M. Piatigorski, “El texto y la función”, en La semios-
fera II, Semiótica de la cultura, del texto, de la conducta y del espacio, Madrid,
Cátedra/Universitat de Valencia, 1996, p. 164.



César González Ochoa18

sólo por una función sino que en él conviven varias, una de las
cuales domina en un momento particular; ese carácter de domi-
nante no es fijo, sino que en el curso de la historia puede variar y
desplazarse a otras funciones. La canción popular representa un
caso muy claro de polifuncionalidad, porque es posible estudiar
en ella la función estética en tensión jerárquica con otras
funciones, como la mágica, la ritual o la erótica, así como con fun-
ciones prácticas. La función dominante en la canción folklórica
está en constante cambio y transformación; lo mismo ocurre en
cualquier otro tipo de texto o de actividad social. Funciones en un
momento dominantes se convierten en secundarias; otras veces
aparecen nuevas funciones, incluso puede darse el caso de que
otras desaparezcan completamente.11  El vestido y la moda son
ejemplos: los estilos de vestir rural y urbano tienen también
varias funciones: práctica, estética, erótica, mágica, además de
indicador de edad, de estado civil, nacionalidad, de religión
o de clase social; por esta razón, el vestido siempre es, al mismo
tiempo, tanto objeto material como signo.12  Bogatyrev muestra
en su estudio la transición del vestido folklórico eslovaco a las
ceremonias cotidianas, a las fiestas y a los ritos, donde se mani-
fiesta un cambio en la jerarquía de funciones, marcado por el
debilitamiento de la función práctica y el refuerzo de la función
estética asociada con otras.

En términos generales, los textos tienen funciones prácticas
asociadas con otras como la estética, la ritual, la erótica, etc.;
por tanto, la definición de texto debe incluir el rasgo funcional:
un texto, además de satisfacer las condiciones estructurales, debe
realizar una función en la cultura de que se trate. La función se
define “como su papel social, su capacidad de dar servicio a de-
terminadas necesidades de la colectividad que crea el texto. Así,

11 Petr Bogatyrev, “Folk Song from a Functional Point of View”, in I. R.
Titunik, Semiotics of Art. Prague School Contributions, Cambridge, MITT Press,
1977, p. 30.

12 Petr Bogatyrev, “Costume as Sign”, in I. R. Titunik, op. cit., p. 13.



Fronteras de la cultura 19

pues, la función es una interrelación entre el sistema, su realiza-
ción y el destinatario-destinador del texto”.13  Habría que agre-
gar que un texto no sólo satisface necesidades de la comunidad
que lo crea, sino también de la comunidad que lo preserva o que
lo hace circular; sobre todo, de la que lo usa.

La función es útil para determinar la tipología de los textos,
puesto que los rasgos estructurales no pueden hacerlo. Por ejem-
plo: “todo texto verbal que dentro de los límites de una cultura
dada sea capaz de realizar una función estética lo consideramos
como literario”.14  Una carta amorosa o un documento legal pue-
den estar bien caracterizados en una cultura dada y muy bien ar-
ticulados desde el punto de vista sintáctico o en sus contenidos;
pero si esos documentos se incluyen en una novela, pierden su
carácter (su función) para convertirse en elementos de un texto
con función literaria. Es cierto que, si se puede diferenciar los
textos literarios de otros también construidos verbalmente es
porque en ellos se encuentran elementos que lo permiten y por-
que la comunidad que los produce y los usa dispone de la habili-
dad para distinguirlos. Sin embargo, lo que les confiere su dife-
rencia específica no es el tema o cualquier otro aspecto relativo
al contenido (la literatura puede hablar de cualquier cosa y tocar
todos los temas); por otro lado, en este tipo de textos es evidente
la presencia de un cierto orden sintáctico, de marcas que dirigen la
atención del lector hacia esa organización, y puede existir en
ellos una cierta densidad semántica diferente a la de los textos
no literarios. Sin embargo, no es el orden sintáctico ni la densi-
dad semántica lo que los define como literarios. En general, esas
condiciones no bastan para situar un texto dentro de una tipología
dada, en este caso como pertenecientes a la literatura, puesto que
lo que los distingue es la función.

13 Iuri M. Lotman y A. M. Piatigorski, “El texto y la función”, op. cit., p. 163.
14 Iuri M. Lotman, “Sobre el contenido y la estructura del concepto de litera-

tura artística”, en La semiosfera I, Semiótica de la cultura y del texto, Madrid,
Cátedra/Universitat de Valencia, 1996, p. 164.



César González Ochoa20

Aunque un texto puede tener varias funciones —lo que po-
dría hacer confusa su clasificación o su tipología—, en cada
momento de la vida del texto predomina una función. No obs-
tante, este carácter puede no ser reconocido por todos; por ejem-
plo, el productor de un texto puede asignarlo a una cierta clase
funcional, mientras que quien lo lee o lo usa puede interpretarlo
de acuerdo con otra, ya que la interpretación hace significantes
algunos elementos que podrían no ser para el productor o para la
época en que se produjo. Esto quiere decir que la relatividad es
otro rasgo importante: un texto funciona dentro de los límites de
una cultura, pero no necesariamente conserva su carácter al pa-
sar a otra. Incluso para los integrantes de una misma cultura, un
texto sólo lo es en determinado momento y puede dejar de serlo
o, al contrario, puede adquirir ese status, ser reconocido como
tal en un momento posterior a su producción.

Pero el aspecto más importante del texto es su carácter hete-
rogéneo, no ser nunca la realización de un solo sistema de sig-
nos. Todo texto, incluso el más simple, es la manifestación de al
menos dos sistemas semióticos diferentes; por esto el carácter
no lineal aparece como otro rasgo. El texto se presenta no como
la realización de un mensaje en un único lenguaje, sino como un
complejo dispositivo determinado por varios códigos, capaz de
transformar los mensajes recibidos y de generar nuevos mensa-
jes; es, en resumen, como un generador de información.15  Al es-
tar formado por elementos de diferente profundidad, la lectura
del texto es no homogénea; de allí su polifonía. Por ejemplo, un
templo barroco del centro de Europa puede tener una base ini-
cial gótica o hasta románica, y a lo largo de los siglos irse car-
gando con otros sentidos hasta convertirse, en nuestra lectura,
como un complejo aparato de múltiples voces. No sólo por
poseer elementos de diferentes épocas y tradiciones, sino por los
constantes diálogos intratextuales entre los géneros y otras estruc-

15 Iuri M. Lotman, “La semiótica de la cultura y el concepto de texto”, en La
semiosfera I, op. cit., p. 82.



Fronteras de la cultura 21

turas, con un juego interno de recursos semióticos que da por
resultado un producto de gran complejidad, lo que se manifiesta
con mayor fuerza en los textos artísticos. Es precisamente esta
propiedad la que hace del texto un generador de significados y
no un mero recipiente pasivo de información colocada en él des-
de afuera.16

El texto es un portador de información; la información con-
tenida en ellos puede ser producida, transmitida o preservada.
Los textos que tienen la función principal de transmitir la infor-
mación o difundirla son los primordialmente informativos; en
los artísticos, por el contrario, lo importante es la capacidad de
generar nuevas informaciones; por eso todo texto artístico, como
el literario, no sólo es reproductivo sino también y, sobre todo,
productivo. Además de transmitir información o de generarla,
existe una tercera función, la de conservarla; con lo que contri-
buye a preservar la memoria de la colectividad. Por tanto, la cul-
tura se caracteriza, desde un punto de vista semiótico, como un
mecanismo colectivo para el almacenamiento y procesamiento
de la información, así como la memoria misma de la colectivi-
dad; es decir, es tanto la fijación de la experiencia pasada como
el programa para la generación de nuevos textos. Si esa función
de preservación no existiera, no habría historia ni ciencias, pues
las etapas anteriores aparecerían fragmentadas, y el pasado estaría
ante nuestros ojos como un mosaico de elementos sin conexión. Por
tal razón, la cultura es una inteligencia colectiva y una memoria
colectiva; es decir, un mecanismo colectivo de conservación y
transmisión de ciertos textos y para la elaboración de otros nue-
vos. Por eso, el espacio de la cultura se entiende como una me-
moria común, como “un espacio dentro de cuyos límites algu-
nos textos comunes pueden conservarse y ser actualizados”.17

16 Iuri M. Lotman, “El texto y el poliglotismo de la cultura”, en La semiosfera
I, op. cit., p. 86.

17 Iuri M. Lotman, “La memoria a la luz de la culturología”, en La semiosfera
I, op. cit., p. 157.



César González Ochoa22

La suma de los contextos en los que un texto se interpreta se en-
cuentra, de alguna manera, incorporado en ese mismo texto y
constituye su memoria. Este espacio de significados creados por
el texto entra en relación con la tradición, con la memoria cultu-
ral, y con ello el texto adquiere vida semiótica. Esa memoria
cultural formada por el conjunto de los textos es el lugar donde
se conserva el pasado.

Todo texto, además de su función comunicativa, tiene una
función productora de sentido e interviene no como envolvente
pasivo de un sentido previo, sino como un auténtico generador.
Cuando estamos ante un texto, detectamos una corresponden-
cia parcial y relativa con el lenguaje del cual es parte; como es
semióticamente no homogéneo, entra en juego con los demás
textos, con la tradición, con códigos de otras áreas de la cultura
o de otras culturas y el resultado es que, en ese proceso que va
del destinador al destinatario, se produce un cambio de sentidos.
Esta función no puede ser sino creadora: todo texto es heterogé-
neo y heteroestructural, porque siempre es manifestación de va-
rios lenguajes a la vez.

Que los textos sean elementos constituyentes de la cultura que
los produce tiene consecuencias importantes, pues si una cultu-
ra asimila textos de otras, de lugares lejanos o de épocas distan-
tes, la primera se enriquece con las formas y los estilos de éstas.
De hecho, un texto es un programa condensado de la totalidad
de la cultura a la que pertenece, y por medio de su estudio es
posible la construcción hipotética de la cultura en su totalidad.
Si los textos no pueden ser pensados fuera de una cultura dada
sino como elementos propios de ella, entonces su descripción y
explicación tiene como condición el conocimiento de cómo está
constituida la cultura en cuestión. Así, ni los sistemas de signos,
ni los lenguajes ni los textos funcionan aisladamente, puesto que
es todo el conjunto, el sistema total de la cultura el que posee
una unidad: ninguno de ellos existe en forma aislada (así como
no hay sistemas o textos precisos y funcionalmente unívocos);
si en algún momento se piensan o se trabajan por separado, este



Fronteras de la cultura 23

hecho está condicionado “por una necesidad heurística. Tomado
por separado, ninguno de ellos tiene, en realidad, capacidad de
trabajar”.18

Los sistemas de signos sólo pueden funcionar si están inmersos
en un continuum de formaciones semióticas de diversos tipos y
niveles de organización. Cada sistema está en correlación con
los demás y ocupa un lugar determinado en la totalidad, pero ni
ese lugar ni sus relaciones son fijos, sino que están en continuo
cambio en el transcurso del tiempo. Todo lenguaje, dice Lotman,
“está inmerso en un espacio semiótico y sólo puede funcionar
por la interacción con este espacio. La unidad de semiosis, el
más pequeño mecanismo en funcionamiento, no es un lenguaje
separado sino el espacio semiótico total de la cultura en cues-
tión”.19  Este espacio de la cultura es, al mismo tiempo, resulta-
do y condición para el desarrollo de ésta.

Hablaremos, pues, de la cultura como un sistema cuyos
componentes son, a su vez, sistemas. La noción de sistema se ha
usado desde mucho tiempo atrás y se ha considerado como un
conjunto organizado y jerarquizado de elementos que mantie-
nen entre sí determinadas relaciones, y en el cual la alteración
de uno de ellos modifica el conjunto completo. Es ésta la con-
cepción de la lengua propuesta por Saussure y que no fue reto-
mada sino décadas más tarde en otros campos del saber. Existe
otra visión del sistema: la tradicional o cartesiana, según la cual
es posible conocer los sistemas a través del conocimiento de sus
componentes; es decir, su comprensión resulta de su análisis en
términos del funcionamiento de sus partes. En el mundo físico,
desde Newton se pensaba que todos los fenómenos podían redu-
cirse a las propiedades de sus partes elementales.

18 Iuri M. Lotman, “Acerca de la semiosfera”, en La semiosfera I, op. cit., p.
22.

19 Iuri M. Lotman, Universe of the Mind. A Semiotic Theory of Culture,
Bloomington, Indiana University Press, 1990, p. 29. Esta esfera semiótica de la
cultura se denomina ‘semiosfera’ en los escritos de este autor.



César González Ochoa24

Esta visión cartesiana comenzó a cambiar cuando los biólo-
gos pensaron los organismos vivos como sistemas; desde el
principio se pensó el organismo como una totalidad integra-
da cuyas propiedades surgen de las relaciones entre sus par-
tes. También se introdujo la idea de que los seres vivos po-
seen estructuras dispuestas en niveles; cada nivel forma un
todo con respecto a sus partes, al propio tiempo que él mismo es
parte de un todo mayor. Es decir, en el mundo vivo se encuen-
tran sistemas dentro de sistemas, ya que los seres vivos son ele-
mentos de totalidades mayores, sean ecosistemas, sociedades o
culturas.

Los diferentes niveles en los que están estratificados los sis-
temas poseen grados diferentes de complejidad y en cada uno
operan leyes también diferentes. En cada nivel, el fenómeno
observado exhibe propiedades que no existen en los niveles
inferiores. Lo que la biología de esas primeras décadas mos-
tró es que las propiedades de los organismos vivos son pro-
piedades del todo, que no poseen las partes sino que surgen de
las interacciones y de las relaciones entre las partes (esta carac-
terística se extendió a todos los sistemas). Tales propiedades des-
aparecen cuando el sistema se rompe en sus elementos. Así, aun-
que es posible discernir partes individuales en un sistema,
éstas no funcionan aisladamente; por tanto, la naturaleza del
sistema es diferente a la de la mera suma de sus elementos com-
ponentes.

Sabemos ahora que los sistemas no pueden comprenderse por
medio del análisis, como lo asume la visión cartesiana, ya que
las propiedades de las partes sólo se entienden dentro de la tota-
lidad que las incluye. La concepción moderna de sistema se con-
centra no en la búsqueda de unidades elementales, sino en la de
los principios básicos de organización. Desde fines de los años
treinta estaba presente esta concepción de sistema:

La vida orgánica y sus procesos, la estructura de las unidades, des-
de el elemento químico más simple a los organismos supraindi-



Fronteras de la cultura 25

viduales, su desarrollo y funcionamiento, todo ello se nos aparece
como totalidades donde las partes y los procesos individuales depen-
den de las otras partes y procesos.20

Tanto los sistemas sociales y culturales como los organis-
mos vivos son estructuras complejas; en ellas, al aumentar el
nivel de complejidad, aparecen ciertas propiedades que son
exclusivamente de la totalidad y que no están en las partes.
Se llaman propiedades emergentes y son producto de la con-
figuración de relaciones ordenadas características de una cla-
se de sistema; el nombre indica que emergen de la totalidad y
no de las partes. Las propiedades de la cultura son de este tipo.

La cultura es, pues, un sistema, pero no es un conjunto uni-
versal que contenga todo lo que existe, sino sólo es una por-
ción de una totalidad más amplia que incluye la no cultura,
fondo contra el que se destaca. Las esferas de la cultura y de
la no cultura no son opuestas sino complementarias; cada una
necesita de la otra, cada una existe gracias a ese complemen-
to y al continuo intercambio de información con él. La infor-
mación circula en los dos sentidos: de la cultura a la no cul-
tura y viceversa; de adentro hacia afuera y de afuera hacia
dentro.

Dice Lotman que, desde un punto de vista externo, tanto
la cultura como la no cultura aparecen como esferas mutua-
mente condicionadas e interdependientes, y el mecanismo de
la cultura como un sistema que transforma lo externo en in-
terno: el caos en orden, la entropía en información.21  Este
concepto de entropía nos permite seguir con el desarrollo his-
tórico del concepto de sistema. El punto de inflexión en la
construcción del concepto actual fue la noción de sistema

20 Ludwig von Bertalanffy, Perspectivas en la teoría general de los sistemas,
Madrid, Alianza Universidad, 1979, p. 90.

21 Iuri M. Lotman et al., “Theses on The Semiotic Study of Cultures”, in Van
der Eng y M. Grygar (eds.), Structures of Texts and Semiotics of Culture, La
Haya/París, Mouton, p. 2.



César González Ochoa26

abierto propuesta por Bertalanffy en los años cuarenta. Su
origen fue un dilema entre dos ciencias del siglo XIX: la teoría
de la evolución y la termodinámica, una rama de la física.

La segunda ley de la termodinámica expresa la tendencia pre-
sente en los fenómenos físicos de ir del orden al desorden:

[...] el hierro se oxida, la madera se pudre, el agua de la bañera se
enfría hasta llegar a la temperatura ambiente. La naturaleza parece
menos interesada en crear estructuras que en separarlas y mezclar las
cosas en una especie de promedio. De hecho, el proceso de desorden
y deterioro parece inexorable [...] Dejados a sí mismos, dice la segunda
ley, los átomos se mezclan al azar tanto como es posible.22

Lo anterior quiere decir que cualquier sistema aislado o cerrado
avanza espontáneamente en la dirección de un continuo incre-
mento del desorden. Esta dirección en la evolución de los siste-
mas físicos se expresa por medio del concepto de entropía, que
es una cantidad que siempre va en aumento. Desde allí se con-
cluyó que la máquina del mundo estaba sometida a un continuo
proceso de degradación, el cual eventualmente la llevaría a su
fin. El dilema consistía en que la teoría de la evolución postula-
ba lo inverso, que el universo vivo evolucionaba siempre del des-
orden al orden, de estados simples a otros más complejos. Decía
Bertalanffy en 1950:

Un sistema cerrado en equilibrio no necesita energía para conservar-
se, pero tampoco podemos obtener energía de él. Para desempeñar un
trabajo, un sistema debe estar en desequilibrio y mantener un estado
estable. Así, pues, el carácter de sistema abierto es la condición nece-
saria para la continua capacidad de trabajo del organismo.23

Este autor no pudo resolver el dilema, pero dio un paso deci-
sivo al reconocer los sistemas abiertos y plantear que éstos no

22 M. Michel Waldrop, Complexity. The Emerging Science at the Edge of
Order and Chaos, pp. 32-33.

23 Ludwig von Bertalanffy, op. cit., p. 116.



Fronteras de la cultura 27

podían ser descritos por la termodinámica. Son abiertos porque
necesitan alimentarse de materia y energía de su entorno. En
ellos, la entropía (el desorden) puede decrecer y hacer inaplica-
ble la segunda ley. Esa posibilidad de disminuir el desorden ha-
cía que los sistemas abiertos evolucionaran hacia estados más
complejos y heterogéneos. No obstante, el desarrollo de la teo-
ría sólo fue posible hasta los años setenta con la postulación de
la noción de autoorganización y de la de estructura disipativa
por Prigogine.

Otro impulso para el estudio de los sistemas fue el de la ci-
bernética, con su concepto fundamental de retroalimentación,
por medio del cual los sistemas pueden regularse a sí mismos.
Desde el inicio se pensó que la retroalimentación era el meca-
nismo a través del cual los sistemas se autorregulaban, sean vi-
vos o sociales. Tales circuitos se pensaron como patrones abs-
tractos de relaciones incrustados en los sistemas. Esto permitió
distinguir el patrón de organización de un sistema de su estruc-
tura física, lo cual tuvo gran repercusión, especialmente para
comprender la autoorganización. A partir de allí se comenzó a
pensar, en el caso de los organismos vivos, que la comprensión
de la vida se inicia con la comprensión del patrón.

Así, las propiedades de una cultura son sistémicas, surgen de
las configuraciones de relaciones; esas propiedades son las del
patrón o modelo. Por eso cuando un organismo muere, sus ele-
mentos pueden seguir presentes pero desaparece la configura-
ción, su patrón de organización. En esta etapa de la exposición
surge la necesidad de plantear el problema del patrón en la esfe-
ra de la cultura, que evidentemente es un patrón de red.

Una propiedad de este patrón de organización es la no linea-
lidad, un rasgo que se debe a la presencia interna de circuitos de
retroalimentación con los cuales se organiza. Una cultura, a los
ojos de sus elementos, es la esfera de lo organizado, mientras
que la no cultura es también, desde su punto de vista, lo carente
de orden y de organización. Ese entorno exterior y no organizado
que es complementario de la cultura es producto de la cultura



César González Ochoa28

misma. Los habitantes de afuera son los “bárbaros”, y ésta es una
figura producida interiormente. Los griegos, por ejemplo, cons-
truyeron a sus propios bárbaros:

En esto, daba lo mismo que esos “bárbaros”, en primer lugar, pudie-
ran poseer una cultura mucho más antigua y, en segundo lugar, desde
luego, no representaran un único todo, y formaran una gama cultural
que abarcaba desde altísimas civilizaciones de la Antigüedad hasta tri-
bus que se hallaban en un estadio muy primitivo del desarrollo. No
obstante, la civilización antigua sólo pudo tomar conciencia de sí
misma como un todo cultural después de construir ese, por así decir,
mundo “bárbaro” único, cuyo rasgo distintivo fundamental era la au-
sencia de un lenguaje común con la cultura antigua.24

Sin embargo, lo que desde el punto de vista interno de la cul-
tura parece sin orden y organización, tiene su propio orden, ya
que la esfera de la no cultura es un espacio de otras culturas.
Como entre ambos conjuntos hay un continuo flujo de informa-
ción, deben existir mecanismos para organizar la información
proveniente del exterior, para transformar lo externo en interno.
Esa información del exterior es necesaria para la vida de la cul-
tura; es, en general, la fuente de la novedad y de la innovación;
la cultura se nutre de su complemento, se alimenta con los ele-
mentos de la no cultura (es decir, de otras culturas). Pero, al
mismo tiempo, la no cultura también se alimenta por la esfe-
ra de lo organizado; incluso podemos decir que es la reserva
de ésta, pues cuando un elemento cultural pierde su función o
su significado (es decir, se hace obsoleto, se gasta), sale de la
esfera de la cultura para permanecer como reserva en el espacio
de la no cultura.

La esfera de la cultura es un sistema autoorganizado, se orde-
na o se organiza ella misma. La autoorganización consiste en la
emergencia de nuevas estructuras y formas de comportamiento

24 Iuri M. Lotman, “Acerca de la semiosfera”, en La semiosfera I, op. cit., p.
29.



Fronteras de la cultura 29

en los sistemas abiertos fuera del equilibrio, como es el caso de
las culturas. La introducción del más simple mecanismo de des-
cripción sirve para aumentar el grado de organización. En el sis-
tema de la lengua, un pequeño grupo de sus elementos funciona
como metalenguaje descriptivo; ese grupo, reducido en tamaño
y que se ha especializado para la descripción, es la gramática de
esa lengua. En otros sistemas, como el de la literatura y de las
artes en general, cada época produce obras, las artes poéticas que
funcionan como un conjunto de preceptos que dicen cómo son y
cómo deben ser las obras en ese momento. En todas las áreas de
la esfera de la cultura existen áreas que se convierten en mode-
los para la organización de otras áreas. Pero la manera más ge-
neral de introducir orden es por medio de ciertos textos que se
convierten ellos mismos en modelos para la producción de otros
nuevos; son los metatextos que, además de textos, son progra-
mas o conjuntos de instrucciones para la producción de otros
textos; este fenómeno ocurre porque esos textos encarnan la visión
que tiene la cultura de sí misma. Los manifiestos, las artes poéticas
y algunos prólogos son tipos de textos que funcionan como prin-
cipios organizadores que ordenan ya sea la esfera de la cultura
en su totalidad, ya sea alguna de sus áreas.

Aunque ya se ha dicho, hay que destacar que el proceso de
organización se realiza internamente, sin ninguna intervención
del exterior: las culturas se autoorganizan. Pero tal autoorgani-
zación ocurre no de un modo unilateral ya que, al mismo tiempo
que existe una tendencia ya sea al orden, a estar organizadas o a
la estabilidad, está presente la tendencia opuesta: hacia el cam-
bio, la transformación y la introducción de lo nuevo. Si no exis-
tiera esta tendencia contraria, las culturas dedicarían una gran
cantidad de energía o de información sólo para la organización
y aumentaría considerablemente la redundancia, lo que, en con-
secuencia, les quitaría capacidad productiva. Para evitarlo, es ne-
cesario limitar las fuentes de orden, contener dentro de cierto
margen el conjunto de elementos usados para la descripción, y
sustituir regularmente los metatextos.



César González Ochoa30

La esfera de la cultura es dinámica, pues allí está presente la
transformación, la innovación; la dinámica es producto de la in-
tervención de variados mecanismos. Uno de los principales es la
oposición entre lo externo y lo interno; es éste, de hecho, el res-
ponsable por la identidad cultural, el que constituye el “noso-
tros”, el que responde a la pregunta primordial de qué somos o
quiénes somos; el “nosotros” se construye en oposición al “ellos”;
no se trata sólo de dos grupos separados de personas, sino de dos
actitudes diferentes: vinculación y antipatía, confianza y sospecha,
seguridad y miedo, colaboración y competencia. La oposición
entre “nosotros” y “ellos” se presenta

como la distinción entre estar dentro y estar fuera del grupo; ambas
actitudes son inseparables; no puede haber un sentimiento de perte-
nencia sin el de exclusión y viceversa. Los dos miembros de la oposi-
ción se complementan y condicionan mutuamente, y ambos adquie-
ren significado a partir de esa oposición. “Nosotros” y “ellos” sólo
pueden entenderse como términos que van juntos, en su conflicto.25

Esta oposición es una herramienta para trazar la carta de nues-
tro mundo, el marco que asigna a los otros sus lugares en ese
mapa. Ambos grupos, “nosotros” y “ellos”, derivan sus caracte-
rísticas y matices emotivos de su mutuo antagonismo, el cual
define ambos lados de la oposición; cada lado obtiene su identi-
dad del hecho mismo de estar comprometido en un antagonismo
con el otro lado. Lo externo es precisamente “esa oposición ima-
ginaria que el grupo necesita para tener identidad, cohesión, soli-
daridad interna y seguridad emocional. [...] Si el grupo de afuera
no existiera, habría que inventarlo en beneficio de la coherencia
e integración del grupo que debe postular un enemigo para fijar
y defender sus propios límites y asegurar la cooperación inter-
na”.26  Somos “nosotros” sólo en la medida en que hay “ellos”,

25 Zigmunt Bauman, Pensando sociológicamente, Buenos Aires, Nueva Vi-
sión, 1994, p. 44-45.

26 Ibid., pp. 45-46.



Fronteras de la cultura 31

grupo de personas que comparte una característica: no son “uno
de nosotros”; sin esa línea divisoria entre los dos grupos no se
explica nuestra identidad.

La oposición nosotros-ellos es fundamental para el estableci-
miento de una cultura; es también el primero de los mecanismos
de la dinámica; ésta es resultado de la atracción de elementos de
una esfera a la otra, a la migración de lo externo hacia el interior
y a la expulsión de lo interno. En realidad, no son opuestos sino
complementarios; tampoco sus componentes son fijos: un ele-
mento puede ser parte del sistema en un momento dado y en el
siguiente dejar de pertenecer a él, o al contrario. Pero también
hay otros mecanismos del dinamismo que son internos a la cul-
tura. En primer lugar, el espacio semiótico no está organizado
de manera homogénea, no está igualmente ordenado en todas sus
áreas. Esta heterogeneidad se define tanto por la diversidad de
elementos como de sus funciones. Los lenguajes que lo llenan
son variados y se relacionan unos con otros a lo largo del espec-
tro que va desde la mutua y completa capacidad de traducción
hasta la total imposibilidad.27  Ese espacio se organiza de mane-
ra dispar, pues incluye formaciones nucleares y formaciones
periféricas; esto es particularmente evidente en los lenguajes ar-
tísticos, complejos y heterogéneos por naturaleza, que incluyen
elementos relativamente independientes desde el punto de vista
estructural y funcional.28  La interacción entre esas formaciones
es fuente de dinamismo.

27 Iuri M. Lotman, Universe of the Mind… op. cit., p. 125.
28 Iuri M. Lotman, “Un modelo dinámico del sistema semiótico”, en La

semiosfera II, op. cit., p. 76. “El espacio semiótico se caracteriza por la presencia
de estructuras nucleares (con frecuencia varias) con una organización manifiesta
y de un mundo semiótico más amorfo que tiende hacia la periferia, en el cual
están sumergidas las estructuras nucleares”. Iuri M. Lotman, “Acerca de la
semiosfera”, en La semiosfera I, op. cit., p. 29. Estas formaciones periféricas pue-
den ser no lenguajes completos sino fragmentos de éstos, incluso textos aislados;
al intervenir como ajenos al sistema, esos textos realizan la función de catali-
zadores en el mecanismo total de la cultura.



César González Ochoa32

Entre los núcleos y las periferias existen también continuos
desplazamientos. En ocasiones, el orden del núcleo hace que se
ignoren las zonas periféricas puesto que en éstas hay un mayor
desorden, al grado que se llegan a considerar como exteriores al
sistema. En las formaciones nucleares hay un mayor grado de
organización, allí están los lenguajes más desarrollados y con
más fuerte estructura, mientras que las periferias están menos
sujetas a las normas, incluso los textos allí producidos pueden
llegar a impugnar las normas. En las formaciones periféricas
pueden acumularse formas que en un principio son subordina-
das pero que, posteriormente, pueden volverse dominantes y des-
plazarse al núcleo. Son ésas las áreas de mayor movilidad; la
periferia es el lugar donde surgen los nuevos lenguajes, donde
aparecen las vanguardias, porque las normas son más flexibles.
El intercambio constante entre el núcleo y la periferia es uno de
los mecanismos de la dinámica estructural.29

La cultura está en permanente contacto con el mundo exte-
rior y mantiene con él un continuo flujo de intercambio; este flu-
jo determina la dinámica y el ritmo de sus cambios. Los miem-
bros de una cultura dada saben que existen otras culturas
diferentes; el orden al que tiende una cultura parece muy frágil
y vulnerable, pues es sólo uno entre muchos posibles; no se sabe
si es el correcto o el mejor y eso produce incertidumbre. La pre-
sión para adaptarnos a las normas va acompañada de esfuerzos
por desacreditar o denigrar las normas de otras culturas, que se
presentan como ausencia de cultura, como “bárbaros”. De ahí
surgen las distinciones entre “nosotros” y “ellos”, entre “aquí” y
“allá”, entre “adentro” y “afuera” como las más decisivas que
las culturas establecen y promueven; con ellas se trazan los límites
del territorio.

El intercambio con el mundo exterior, es decir, con las otras
culturas, se realiza por medio de mecanismos que reciben las

29 Iuri M. Lotman, “Un modelo dinámico del sistema semiótico”, en La
semiosfera II, op. cit., pp. 76-77.



Fronteras de la cultura 33

informaciones del exterior bajo la forma de textos. La constante
circulación de textos es posible gracias a la asimetría de la es-
tructura semiótica que produce el traslado de tales textos de un
sistema de codificación a otro. De la misma manera se produce
un intercambio de metatextos y de códigos, que circulan de una
región de la cultura a otra.30  El espacio de la cultura se caracte-
riza por la asimetría, fuente del desequilibrio. El número de len-
guajes de todo el conjunto de la cultura aumenta con el transcur-
so del tiempo,31  y el valor y la posición de cada uno de ellos
dentro de ese espacio también están sujetos a un proceso de
transformación, siempre está en movimiento constante. En
este espacio semiótico hay una constante renovación de có-
digos, de lenguajes sociales o generacionales, o simplemente
de la moda. Si cualquier lenguaje, para existir, tiene que estar
inmerso en el espacio semiótico y sólo funciona en interacción
con él, por tanto, el más pequeño mecanismo, la unidad de semiosis,
no es cada lenguaje separado sino el espacio semiótico total; esto
es resultado del desarrollo de la cultura, pero es también su con-
dición.

En los sistemas complejos actúan multitud de agentes; la mera
riqueza de sus interacciones promueve la organización sin inter-
venciones externas. Los ejemplos están en todos lados: para sa-
tisfacer sus necesidades individuales, las personas se organizan
en estructuras económicas por medio de millones de actos indi-
viduales de intercambio; las células en un embrión en desarrollo
se organizan de manera tal que unas se convierten en células
musculares, otras en neuronas, etc.; los pájaros en vuelo se adap-
tan a las acciones de sus vecinos y se organizan en una bandada.
Los organismos se adaptan continuamente unos a otros a través
de la evolución y se organizan en ecosistemas delicadamente
armonizados. En todos los casos, los agentes, para sobrevivir,

30 Iuri M. Lotman, “Asimetría y diálogo”, en La semiosfera I, op. cit., p. 57.
31 Cada cultura posee sus formas de producir nuevos lenguajes; este hecho lo

observamos en nuestra época con la gran cantidad de nuevos lenguajes artísticos.



César González Ochoa34

actúan de manera que sobrepasan su simple individualidad y
adquieren propiedades colectivas como la vida o la conciencia.32

Se dice que los sistemas complejos son adaptativos porque
no sólo responden pasivamente a los acontecimientos sino que
asumen un papel activo. También se dice que son disipativos por-
que son sistemas abiertos que mantienen su coherencia porque
envían al exterior lo que ya no tiene función o significado, sea
energía, materia o información; para no empobrecer el sistema,
lo perdido se compensa por medio de un flujo desde el exterior.
Es la causa de que los sistemas estén en continuo cambio y trans-
formación: nunca son los mismos sino siempre otros, en un pro-
ceso permanente de autocreación.

Cada sistema consiste en una red de componentes, que tam-
bién son sistemas y que se afectan mutuamente; cada uno de ellos
con muchos agentes que actúan en conjunto y que no están con-
trolados por un centro; no hay un elemento que controle a los
demás, sino que los patrones de comportamiento coherente de la
totalidad surgen por la interacción, la competencia y la coopera-
ción entre sus partes. Los sistemas humanos, las culturas, son
cada vez más complejos ya que se requiere un cierto umbral de
complejidad para evolucionar hacia niveles más altos; hay una
espiral de cambio que acelera la tasa de complejidad y de incer-
tidumbre. La complejidad crea más complejidad, pues, mientras
más diversas, diferenciadas y organizadas son las culturas, más
complejas son. Esto tiene como consecuencia que requieran mayo-
res cantidades de energía o de información para mantener su co-
herencia, diferenciación y organización.

El espacio de la cultura, espacio heterogéneo, con diversidad
de elementos y de funciones, es el sistema complejo por exce-
lencia; está formada por estratos que se desarrollan a diversa
velocidad, de modo que cualquier corte sincrónico muestra la
simultánea presencia de varios subsistemas con diferentes velo-

32 Un ejemplo evidente es el comportamiento de las masas descrito por Elías
Canetti en Masa y poder.



Fronteras de la cultura 35

cidades. Muchos de ellos chocan entre sí y modifican su aspecto
y su órbita, lo que origina que el espacio esté lleno de fragmen-
tos de variadas estructuras, los cuales conservan la memoria de
la totalidad de manera que, aunque entren en otros espacios, pue-
den reconstituirse.33

El hecho de que los lenguajes que lo llenan tengan ritmos di-
ferentes hace que surjan en distintos momentos o que estén vi-
gentes también en momentos diferentes; pero estas disparidades
de tiempo y de ritmos no son directamente responsables del ca-
rácter heterogéneo, puesto que si imaginamos un modelo de
espacio semiótico en el cual todos sus componentes hubieran sur-
gido al mismo tiempo y que funcionaran a ritmos similares, in-
cluso así no se tendría una estructura uniformemente codificada
sino un sistema con todos sus atributos. Por ejemplo, si pensa-
mos hipotéticamente en la modernidad como un espacio donde
sus componentes funcionaran al mismo ritmo o que hubieran
nacido en el mismo momento, no podríamos entenderlo como
homogéneo, puesto que entre sus distintas áreas (literatura, econo-
mía, política, arquitectura, etc.) no habría equivalencias semánticas
sino sólo correspondencias y similitudes, parecidos de familia.
En una modernidad así concebida (que de ninguna manera se
ajusta a la situación real), también allí los diferentes lenguajes
funcionan con sus propias velocidades y en tiempos que no
necesariamente coinciden. La modernidad arquitectónica, por
ejemplo, puede no ser contemporánea con la modernidad litera-
ria, mientras que con otras áreas puede tener alguna correspon-
dencia temporal. Un corte sincrónico no puede dar una imagen
fiel de la modernidad que incluya todas las formas que le perte-
necen, sino que requiere tener en cuenta un período histórico re-
lativamente amplio.

Un modelo más acorde con los procesos reales tiene que to-
mar en cuenta que la modernidad coexiste en el espacio de la

33 Iuri M. Lotman, Cultura y explosión. Lo previsible y lo imprevisible en los
procesos de cambio social, Barcelona, Gedisa, 1999, pp. 26 y 159.



César González Ochoa36

cultura con otras estructuras, algunas contemporáneas, otras ante-
riores, que incluso pueden provenir de la antigüedad. En todas las
etapas de desarrollo de una cultura están presentes textos que pro-
vienen de lugares o épocas muy lejanas; y no sólo están presentes
textos sueltos sino capas culturales completas, que afectan de va-
riadas maneras la imagen de la cultura estudiada. Por tanto, en cual-
quier momento de la vida de una cultura, en cualquier corte sincró-
nico, existen simultáneamente diferentes lenguajes en conflicto;
algunos textos pueden estar incrustados en otros, de modo que sus
códigos subyacentes pueden estar parcial o totalmente ausentes.

Desde este punto de vista es, por lo menos ambiguo, plantear
la cuestión de la evolución en cualquiera de los campos de la
cultura puesto que, en cada uno, todos sus elementos están
correlacionados de forma dinámica y en continua transforma-
ción. Todo sistema dinámico está inmerso en un espacio y co-
existe con otros sistemas igualmente dinámicos, para usar la
metáfora de Lotman, con “meteoros singulares” que son frag-
mentos de estructuras destruidas. Esto quiere decir que las es-
tructuras no sólo están sometidas a sus propias leyes de desarro-
llo, sino que también se halla expuesta a colisiones con otras
estructuras culturales.34  Muchos textos pueden morir y después
volver a la vida como cuando lo pasado de moda vuelve a ser
moderno; otros pueden venir de otras culturas o de otras épocas,
incluso muy remotas, y seguir desempeñando un papel como fac-
tores vivos en la cultura nuestra. De allí que todo lo contenido
en la memoria cultural se considere, directa o indirectamente,
como parte de la sincronía de una cultura. La irregularidad de la
organización interna del espacio sígnico se determina porque, al
ser heterogénea por naturaleza, desarrolla sus regiones con diferen-
te velocidad. Los diversos lenguajes operan en tiempos distintos y
con ciclos de diferente magnitud,35  lo que ocasiona que no haya
sincronía en los procesos resultantes.

34 Ibid., p. 159.
35 Iuri Lotman, “Acerca de la semiosfera”, en La semiosfera I, op. cit., p. 31.



Fronteras de la cultura 37

Ante la diversidad de lenguajes que ocupan el espacio de la
cultura, la circulación de información supone un sinnúmero de
traducciones internas. Es ésta una manifestación de la asimetría
de la cultura. La traducción es un mecanismo que consiste en
expresar algún contenido de un sistema o de un lenguaje en otro;
es la manera de lograr su comprensión. Como los distintos
lenguajes no tienen una correspondencia semántica mutua, se
requiere la traducción, por lo cual siempre hay generación de in-
formación nueva.

La asimetría aparece principalmente entre el centro y la peri-
feria; en el centro están los lenguajes más desarrollados, con
mayor organización estructural. En primer lugar está allí, es-
trictamente regulada, la lengua de la cultura. Este sistema es
importante, ya que si ningún lenguaje (incluido el verbal) puede
funcionar sin estar inmerso en el espacio general de los signos,
ninguna cultura puede existir sin la presencia de la lengua y su
núcleo organizador. Además de ésta, el espacio de la cultura está
lleno de muchos otros lenguajes, con variadas bases materiales
y grados de organización, que pueden tener diferentes niveles
de funcionamiento.

Un sistema semiótico llega a su punto de máxima organiza-
ción cuando es capaz de describirse a sí mismo; es cuando se
escriben las gramáticas, cuando se codifican las costumbres y
las leyes, cuando se explicitan las normas y las reglas que go-
biernan una cultura. Cuando esto ocurre, el conjunto está más
organizado, más ordenado, pero debe pagar un precio, ya que
pierde potencial de desarrollo dinámico, pues se comienzan a
agotar las reservas internas de indeterminación, que son la fuen-
te de la flexibilidad. La autodescripción es la respuesta a la ame-
naza de pérdida de unidad y definición, debido a que la diversi-
dad cultural puede llevar a la desintegración.

Puesto que la descripción trae consigo un aumento en la medida de
organización, la autodescripción de tal o cual sistema semiótico, la
creación de una gramática de sí mismo, es un poderoso medio de



César González Ochoa38

autoorganización del sistema. En ese momento de la existencia histó-
rica del sistema semiótico se segrega un sublenguaje (y un subgrupo
de textos) que es considerado como metalenguaje para la descripción
del sistema por él mismo.36

Ese momento en la historia de la lengua española se inició
con la publicación de la gramática de Nebrija, su primer meta-
lenguaje descriptivo. También aquí la descripción es una auto-
descripción y el metalenguaje no proviene del exterior, sino que
es parte del sistema. Sin embargo, a medida que aumenta el ni-
vel de organización, el sistema va perdiendo capacidad produc-
tiva hasta llegar al caso extremo en el que el metalenguaje se
hace tan rígido que casi deja de estar en relación con los sistemas
semióticos que quiere describir. La autodescripción, junto con
otros aspectos, configuran la tendencia hacia la uniformidad, la
estabilidad, la búsqueda de rasgos que la definan y que aseguren
su identidad; pero en todo momento se encuentra simultá-
neamente la tendencia opuesta hacia la diversidad, hacia el in-
cremento del número de sistemas, hacia el multiculturalismo o
poliglotismo. En toda cultura siempre aparecen estas tendencias
simultáneas mutuamente opuestas.

Todo individuo, en tanto miembro de una cultura particular,
observa en su comportamiento cotidiano lo que prescriben las
reglas de esa cultura; ese comportamiento cuenta o tiene validez
sólo si se corresponde con dichas reglas; pero si se desvía, en-
tonces no existe o no tiene significado. Las reglas y normas
configuran la imagen de su mundo, la cual es percibida por los
contemporáneos como la realidad; y lo es en la medida en que
se aceptan las reglas y normas vigentes. Sin embargo, esta situa-
ción es más compleja, puesto que la relación entre las normas y
la imagen real de la vida cotidiana es menos directa, ya que tales
normas sólo funcionan estrictamente en el núcleo, mientras que
fuera de él tienen un modo de operar más laxo. Muchos fenómenos

36 Iuri Lotman, “Un modelo dinámico del sistema semiótico”, en La semios-
fera II, op. cit., p 68.



Fronteras de la cultura 39

culturales pueden no estar encuadrados en esa imagen ideal y,
por tanto, desde ese punto de vista no pueden ni siquiera existir.
Fuera del estricto ámbito de las reglas o del metalenguaje des-
criptivo, en el mundo real, aparecen tendencias que no son
propias sólo de las periferias sino que pueden estar en todos
los niveles del espacio semiótico donde participan en intensos
diálogos entre sus elementos.

El espacio de la cultura es al mismo tiempo desigual y unifi-
cado, asimétrico y uniforme; formado por estructuras en conflic-
to, también lo está por el acuerdo. Su autodescripción presupone la
aparición de la primera persona gramatical plural, el “nosotros”.
Uno de los primeros mecanismos semióticos para conseguir la
unificación es la presencia de la frontera, definida como el lími-
te exterior de la forma de la primera persona. Siempre el espacio
“nuestro” es armónico, seguro, organizado, etcétera. Al contrario,
el espacio otro, el de “ellos”, es territorio hostil y desorganizado.
Toda cultura tiene en sus orígenes la división del mundo en es-
pacio propio y espacio ajeno, y esta división binaria puede ser
interpretada de acuerdo con una tipología particular; así, una
frontera puede dividir el mundo en pueblos agricultores y pue-
blos nómadas, o separar el mundo de los vivos del de los muer-
tos; puede ser una división política, religiosa o de otros tipos.

En el centro del espacio cultural están situados los sectores
que se organizan de manera más rígida y que se establecen como
los reguladores; por ese hecho son menos dinámicos y flexibles,
incluso incapaces de desarrollo. Pero en las periferias, las rela-
ciones entre los procesos y las normas son más laxas; debido a
eso son las zonas de mayor dinamismo semiótico, el campo de
tensión donde surgen nuevos lenguajes y los géneros más revo-
lucionarios. Generalmente, en esas áreas nacen las vanguardias,
que comienzan como rebelión contra las normas, pero que des-
pués se aceptan y se convierten en un fenómeno central al dictar
las leyes que dominan todo el espacio cultural.

Los puntos más activos para los procesos de semiotización
son las fronteras. Esta noción es ambivalente porque una frontera



César González Ochoa40

es algo que al mismo tiempo separa y une; es el límite de una
cultura, pero puede pertenecer al menos a dos culturas. La fron-
tera es un elemento mediador, es el lugar donde lo externo se
convierte en interno, es el mecanismo que traduce textos extra-
ños y los convierte en propios. De hecho, la noción más común
que tenemos del proceso de la traducción es que es una transfor-
mación de textos de una lengua; es decir, de la lengua de una
cultura a la lengua de otra; esta idea es sólo un caso particular de
la noción más amplia de traducción intercultural.

El sentido común nos lleva a pensar la frontera como un lu-
gar concreto; aunque si el espacio mismo de la cultura es una
abstracción, sus límites también son abstractos. La frontera se
usa en matemáticas como conjunto de puntos que pertenecen si-
multáneamente al espacio interior y al espacio exterior; de allí
el símil de la frontera semiótica como conjunto de “filtros”, o
traductores, por los cuales un texto que proviene del exterior se
traduce a otro u otros lenguajes.37  Estrictamente hablando, la
frontera como división entre espacio interno y externo es una
simplificación, ya que todo el espacio interior está surcado de
límites que no sólo separan una cultura de las otras, sino que tam-
bién hay fronteras entre los textos y entre los lenguajes de una
sola. El espacio interno de cada área, de cada lenguaje, tiene su
propio yo semiótico, el cual se realiza con una estructura similar
a la del espacio total; por tal motivo, puede decirse que la rela-
ción entre el todo de la cultura y sus partes es de autosimilitud.
Las diferentes fronteras que atraviesan el espacio semiótico crean
un sistema de múltiples niveles; así, cada mensaje que circula
en cualquiera de sus áreas debe cruzar fronteras y niveles, debe
ser traducido o transformado varias veces y en cada etapa se pro-
duce un mensaje nuevo, por lo que el proceso de generación de
información crece como una bola de nieve.

Todo límite, toda frontera, tiene una función de filtro; es como
la membrana externa de una célula, o la que limita la biosfera en

37 Iuri Lotman, “Acerca de la semiosfera”, en La semiosfera I, op. cit., p. 23.



Fronteras de la cultura 41

el planeta, zona que hace posible la vida: sirve para controlar,
para filtrar lo de afuera, y esta función se realiza de diferente
manera en los distintos niveles. En el nivel más amplio, la fron-
tera de la cultura filtra lo proveniente de otras culturas; las trata
como textos en un lenguaje ajeno y los convierte en textos de
algún lenguaje propio; con ello da estructura a lo externo. Esta
frontera que separa el mundo de la semiosis de la realidad exte-
rior, es penetrable y es constantemente atravesado por incursio-
nes de elementos provenientes de la no cultura, es decir, de otras
culturas, que irrumpen y llevan consigo su dinámica; estos ele-
mentos transforman el espacio, aunque al mismo tiempo sean
transformados según las leyes locales. Al mismo tiempo, el es-
pacio semiótico continuamente expulsa elementos internos y
hasta estratos culturales enteros.38  Al entrar al espacio semiótico,
los elementos de las otras culturas dejan de ser externos y en-
cuentran un nombre y un lugar en su nuevo espacio. Pero puede
suceder también que la intrusión sea tan enérgica que entre, no
un elemento, sino un lenguaje completo y que forme, con el len-
guaje en el que irrumpe, una compleja mezcla o lo elimine com-
pletamente.

Todos los procesos semióticos que se realizan en las fronte-
ras, en esos lugares donde hay mayor actividad semiótica, están
sometidos a constantes invasiones del exterior, y esto trae como
consecuencia inevitable una tendencia al multiculturalismo, que
se manifiesta en todos los ámbitos y en todos los lenguajes.
Como la frontera es parte del espacio de la cultura, es parte del
“nosotros” creado internamente; pero no hay un “nosotros” sin
haber al mismo tiempo un “ellos”, que es también un producto
interno; por tanto, la cultura crea su propia organización inter-
na, pero también su concepción de lo externo y desorganizado.
El “nosotros” depende del “ellos” y viceversa, ambos se necesi-
tan para existir; por ello el borde de la cultura, la frontera, es un
lugar de incesante diálogo. El diálogo ocurre porque las culturas

38 Iuri M. Lotman, Cultura y explosión, op. cit., p. 160.



César González Ochoa42

no están inmersas en un espacio amorfo o salvaje, sino rodeadas
por otras culturas, que tienen su propia organización, aunque
desde el interior de la primera no lo parezcan. El diálogo es un
intercambio constante de información, y se manifiesta, en pri-
mer lugar, como la búsqueda de una lengua común.39  Los con-
flictos conducen, eventualmente, a la creación de una cultura
nueva en la que los componentes pueden participar sobre bases
de igualdad.

La frontera es un lugar de una intensa actividad de traducción
y, por tanto, de diálogos, que es su mecanismo. La condición
para el diálogo es la asimetría, la diferencia entre las estructuras
semióticas de los participantes, pues, como dice Lotman, un
diálogo sin diferencias es inútil pero, si la diferencia es total, el diá-
logo es imposible.40  Otra condición para el diálogo es el interés
de los participantes y su capacidad para vencer barreras semióticas
y crear situaciones propicias para que pueda darse. Un rasgo del
carácter dialógico de las culturas es que el flujo de información
aparece siempre ritmado por turnos, por segmentos en los que
los participantes se alternan; esto puede verse en situaciones
que involucran no sólo individuos sino culturas. Un ejemplo del
carácter poroso de las fronteras y de cómo la absorción de textos
está ritmada por turnos es la de la cultura de la península italia-
na en la Europa anterior al Renacimiento.41

Con las invasiones de hunos, germanos, vándalos, godos,
francos, longobardos, árabes, magyares, normandos, etc., la
península itálica perdió todo vestigio de vida civilizada y sólo
sobrevivieron de manera aislada ciertos puntos, tales como las
fronteras con el territorio franco y con el Languedoc. Durante
esos siglos, las fronteras de la península se abrieron para recibir
textos, entre otros, la poesía lírica de los trovadores y las reglas
del amor cortés, por lo que allí se comenzaran a escribir canciones

39 Iuri M. Lotman, Universe of…, op. cit., p. 142.
40 Iuri M. Lotman, Cultura y…, op. cit., p. 26.
41 Iuri Lotman, Universe of…, op. cit., p. 166.



Fronteras de la cultura 43

y poemas en provenzal; también recibió la poesía épica de las
regiones francesas, las formas hispano-árabes a través de Sicilia,
y las tradiciones grecobizantinas por la frontera oriental. La ab-
sorción y combinación de estos textos dio por resultado un pe-
riodo de actividad productora único en la historia que convirtió
la península en un caudal que inundó todo el continente: el Re-
nacimiento. A partir de entonces, la frontera se hace transparen-
te en sentido inverso y la cultura de la península asume el papel
de emisor: artistas y artesanos se esparcieron por todo el conti-
nente europeo, pero no sólo ellos, sino también banqueros, joye-
ros, cardenales, etcétera. Fue tan poderoso este flujo que abarcó
los periodos renacentista y barroco. En épocas posteriores, otras
regiones asumieron el papel de hablantes: Francia, que había ab-
sorbido todas las corrientes, especialmente la reforma provenien-
te de Holanda y Alemania, pero también la filosofía empirista y
la ciencia newtoniana de Inglaterra, el humanismo italiano, el
manierismo y el barroco español, asumió ese papel durante la
Ilustración, mientras que Alemania lo hizo en el siglo XIX.

Referencias

BAUMAN, Zigmunt (1994). Pensando sociológicamente, Buenos Aires:
Nueva Visión.

BENVENISTE, Émile (1978). Problemas de lingüística general, México:
Siglo XXI.

BERTALANFFY, Ludwig von (1979). Perspectivas en la teoría general
de los sistemas, Madrid: Alianza Universidad.

BOGATYREV, Petr (1977). “Folk Song from a Functional Point of View”,
in I. R. Titunik, Semiotics of Art. Prague School Contributions,
Cambridge: MIT Press, 1977.

___________ “Costume as Sign”, in I. R. Titunik, Semiotics of Art.
Prague School Contributions, Cambridge: MIT Press.

DOUGLAS, Mary (1973). Pureza y peligro. Un análisis de los conceptos
de contaminación y tabú, Madrid: SIGLO XXI.



César González Ochoa44

EVEN-ZOHAR, Itamar (1990). “Polysystem Studies”, Poetics Today.
International Journal for Theory and Analysis of Literature and
Communication, vol. 11, núm. 1.

GOODENOUGH, Ward H. (1964). “Cultural Anthropology and
Linguistics”, in D. H. Hymes (ed.), Language in Culture and
Society. A Reader in Linguistics and Anthropology, Nueva York:
Harper and Row.

KROEBER y KLUCKHOHN (1952). Culture. A Critical Review of Concepts
and Definitions, Harvard University Peabody Museum of
American Archeology and Ethnology Papers, vol. 47, Cambridge.

LÉVI-STRAUSS, Claude (1970). Antropología estructural, Buenos Aires:
EUDEBA.

LINTON, Ralph (1970). Cultura y personalidad, México: FCE.

LOTMAN, Iuri M. (1996). La semiosfera I. Semiótica de la cultura y del
texto, Madrid: Cátedra/Universitat de Valencia.

___________ (1996). La semiosfera II. Semiótica de la cultura, del
texto, de la conducta y del espacio, Madrid: Cátedra/Universitat
de Valencia.

___________ (1990). Universe of the Mind. A Semiotic Theory of
Culture, Bloomington: Indiana University Press.

___________ (1999). Cultura y explosión. Lo previsible y lo imprevi-
sible en los procesos de cambio social, Barcelona: Gedisa.

___________ et al. (1973). “Theses on the Semiotic Study of
Cultures”, in Van der Eng y M. Grygar (eds.), Structure of Texts
and Semiotics of Culture, La Haya/París, Mouton.

WALDROP, Michel M. (1992). Complexity. The Emerging Science at the
Edge of Order and Chaos, Nueva York: Touchstone.

WHITE, Leslie (1975). “El concepto de cultura”, en T. S. Kahn, El con-
cepto de cultura. Textos fundamentales, Barcelona: Anagrama.




