
Desmagificación y resto estético  
en la teoría crítica de la sociedad
Demagnification and Aesthetic Rest in the  
Critical Theory of Society

Agustín Lucas Prestifilippo*

RESUMEN
Las tesis acerca del carácter aporético del proceso de modernización que de-
sarrolla la teoría crítica de la sociedad conectan el concepto de modernidad 
con el de dominación. La dialéctica a la que está sujeta la Ilustración consiste 
en un movimiento de autonegación que vuelve a la cultura diferenciada un fe-
nómeno problemático. La genealogía crítica de la cultura moderna se ocupa 
de diferenciar un aspecto en el que, como en la ciencia y en la moral, también 
se deja ver esta aporía, a saber: en el comportamiento del sujeto consigo mis-
mo que suscita el arte. Sin embargo, según la perspectiva de Adorno, en la 
orientación del sujeto hacia lo bello artístico, la modernidad hace experiencia 
de sí misma reflexivamente. La diferencia que el arte es la explica Theodor 
Adorno a partir del modo en que se da, en el arte, el proceso de desmagifica-
ción (Entzauberung) que caracteriza, según la hipótesis de Max Weber, al pro-
ceso de racionalización moderna en sus distintas manifestaciones. De su ex-
traña participación en este proceso, el arte logra dar un ejemplo, por su 
negatividad, a partir del cual la modernidad puede recuperar su fuerza de opo-
sición al dominio. En este artículo nos proponemos reconstruir los aspectos de 
esta participación estética en la teoría crítica de la sociedad de Adorno.
PALABRAS CLAVE: Theodor W. Adorno, racionalidad, diferenciación social, 
resto estético, dialéctica negativa. 

ABSTRACT
The theses about the aporetic nature of the process of modernization develo-
ped by the critical theory of society link the concept of modernity with that of 
domination. The dialectic the Enlightenment is subject to consists of a move-
ment of self-negation that turns differentiated culture into a problematic pheno-
menon. The critical genealogy of modern culture concerns itself with differentia-

Sociológica, año 33, número 95, septiembre-diciembre de 2018, pp. 65-92 
Fecha de recepción: 10/08/16. Fecha de aceptación: 12/09/18

*	 Conicet-Instituto de Investigaciones Gino Germani, Universidad de Buenos Aires. 
Correo electrónico: <alprestifilippo@gmail.com>.



Agustín Lucas Prestifilippo66

ting an element that, like in science and morality, also displays this aporia in the 
subject’s behavior vis-à-vis him/herself sparked by art. However, from Adorno’s 
perspective, in the subject’s orientation to artistic beauty, modernity experien-
ces itself reflexively. The difference that art is, is explained by Theodor Adorno 
based on the way the process of desmagification (Entzauberung) comes about 
in art, which, according to Max Weber’s hypothesis, characterizes the different 
manifestations of the process of modern rationalization. Based on its unusual 
participation in this process, art manages to provide an example —due to its 
negativity— based upon which modernity can recover the strength of its oppo-
sition to domination. In this article, the author proposes to reconstruct the as-
pects of this aesthetic participation in Adorno’s critical theory of society.
KEY WORDS: Theodor W. Adorno, rationality, social differentiation, aesthetic 
rest, negative dialectic.

Introducción

El fenómeno de la diferenciación social ha sido destacado 
como un pilar central en las teorías sociológicas de la moder-
nidad, desde Georg Simmel, Émile Durkheim y Max Weber 
hasta Talcott Parsons y Niklas Luhmann (Alexander y Colomy, 
1990). La particularidad de la teoría crítica de la sociedad, que 
se remonta a Karl Marx, consiste en plantear un concepto de 
sociedad que se distingue internamente en dos niveles, de 
manera que es posible reconocer el fenómeno de la diferen-
ciación como resultado del proceso de modernización cultural 
–cuyo resultado es la autonomización de órdenes de valor 
especializados en ámbitos de saber diferentes (Habermas, 
1987: 251 y ss.)– y, a la vez, ser capaz de identificar desde 



Desmagificación y resto estético 67

una perspectiva crítica los fenómenos de des-diferenciación 
que resultan de la selectividad dominante del patrón capitalis-
ta de modernización social –cuyo corolario es la emergencia 
de padecimientos subjetivos de fenómenos de injusticia 
(Bernstein, 2005)–. 

Quizá las reflexiones contenidas en Dialéctica de la Ilustra-
ción presenten de manera ejemplar ese doble nivel que distin-
gue la teoría crítica de la sociedad cuando aborda los fenó-
menos de la modernización; duplicidad que se expresa en 
una inversión paradójica en su contrario de los potenciales de 
emancipación contenidos en el proceso de diferenciación. 
Allí, Theodor Adorno y Max Horkheimer elaboran la hipótesis 
de una imbricación entre mito e ilustración que se fundamenta 
en una curiosa genealogía del lenguaje. La desmagificación 
(Entzauberung), que Max Weber subrayaba como un motivo 
decisivo en sus trabajos sobre la racionalización de las imá-
genes religiosas del mundo implica, en la interpretación de 
Adorno y Horkheimer, inevitablemente una disociación de las 
funciones semánticas y semióticas del lenguaje, las cuales se 
diferencian en “signo” (Zeichen) e “imagen” (Bild). Como co-
rolario de este desdoblamiento en el lenguaje, la moderniza-
ción cultural produce una “división del trabajo” entre lo prácti-
co-moral, lo cognoscitivo y lo estético-expresivo, a la que 
ambos le adjudican una relevancia decisiva para su diagnós-
tico del capitalismo desarrollado. 

La lectura histórico-filosófica de la modernización capitalis-
ta en términos de Entzauberung la extraen Adorno y Horkhei-
mer de la “tipología y sociología del racionalismo” a la que 
Weber hace mención en su estudio histórico-universal de las 
religiones de salvación. Si bien algunas traducciones al cas-
tellano han entendido el concepto Entzauberung como “des-
encantamiento”, esta interpretación no hace justicia al sentido 
que Weber (1983) le adjudica a esta noción, puesto que para 
él significa una tendencia creciente a suprimir las representa-
ciones y prácticas mágicas que operan en las actitudes frente 
al mundo. El despojo de la magia representa, junto con el 



Agustín Lucas Prestifilippo68

grado de sistematización de las representaciones de lo divi-
no, uno de los criterios más significativos para evaluar el es-
tadio de racionalización en el que se encuentra una religión.

Sin embargo, el proceso de diferenciación que describen 
las tesis de Dialéctica de la Ilustración incluye una asimetría 
que quisiéramos abordar aquí con un cuidado que no siempre 
se tuvo en sus reconstrucciones conceptuales (Honneth, 
2009: 69). Nos referimos a la torsión interna del proceso de 
racionalización que representa, para esta perspectiva teórica, 
el arte moderno y su experiencia. La hipótesis que quisiéra-
mos desarrollar en este trabajo sostiene que en la teoría críti-
ca de la modernidad de Adorno, el fenómeno de la diferencia-
ción artística presenta una singularidad en relación con la 
lógica –y destino– de los ámbitos diferenciados de la cultura 
capitalista que se expresan en los lenguajes cognoscitivos y 
práctico-morales. Esa diferencia que el arte representa res-
ponde al modo singular en el que se da, según las reconstruc-
ciones histórico-filosóficas de Adorno sobre la negatividad 
estética, el fenómeno de la desmagificación. 

Sostendremos que para la teoría crítica de Adorno el uso 
del lenguaje que el arte hace posible se diferencia del resto 
de los ámbitos de la cultura moderna por el carácter rememo-
rativo que el lenguaje adquiere. “El arte es”, dice Adorno, 
“mnemosyne” (Adorno, 2003b: 194). En la medida en que “la 
separación entre signo e imagen es inevitable” (Adorno y 
Horkheimer, 2006: 23), la repetición que efectúa el arte no 
puede entenderse como una duplicación de integración “sim-
bólica” de signo e imagen. Sin embargo, el regreso artístico 
supone una conservación, en la cual la magia se presenta, 
pero de forma transformada. 

Para fundamentar esta afirmación, desarrollamos nuestro 
análisis en tres pasos: 1) reconstruimos, al interior de las tesis 
histórico-filosóficas de Dialéctica de la Ilustración, las fases 
de este proceso de desmagificación en el caso de la raciona-
lización del arte; 2) analizamos el contenido de la afirmación 
adorniana de que el arte representa un resto inasimilable en 



Desmagificación y resto estético 69

el proceso acumulativo de la modernización capitalista; 3) por 
último, extraemos algunas consecuencias a manera de con-
clusión para la formulación de una perspectiva crítica de las 
sociedades capitalistas desarrolladas.

Desmagificación (Entzauberung) del arte

El proceso de separación del arte está atravesado, en su to-
talidad, por el proceso mismo de ilustración (Adorno, 2009: 
84). No es posible comprender la diferenciación estética, fi-
nalmente, mediante la categoría de autonomía del arte, sin 
incluirlo como un momento en el proceso de racionalización. 
¿De qué modo participa el arte en la racionalidad moderna?; 
¿existe algo así como una “racionalidad del arte”? (Seel, 1985: 
265 y ss.). El locus donde Adorno procura dar respuesta a 
estas interrogantes es en el análisis de los medios técnicos y 
de los procedimientos formales que estructuran a las obras: 
“En esta necesidad inalienable del incremento de la técnica 
[…] radica el esencial entrelazamiento del arte con el proceso 
de ilustración” (Adorno, 2009: 85). 

Durante el proceso de ilustración, las formas de relación 
del sujeto con la naturaleza son conducidas hacia el punto 
en el cual la razón logra someter, a partir de una reducción 
conceptual, la “multitud de las cualidades” de los procesos 
naturales que afectan, con su carácter “difuso”, su propia 
identidad en proceso de constituirse. El temor ante lo desco-
nocido es el estremecimiento frente a la posibilidad de que la 
identidad emergente del individuo se pierda ante la afección 
de un exterior excesivo y desbordante. Sin embargo, el des-
pertar del sujeto supone también un proceso de consolida-
ción de su unidad a partir de una progresiva expulsión de 
aquellos elementos que lo incluían en el contexto de lo que 
pretendía separarse. “Cuanto menos afinidad tolera el sujeto 
a las cosas, tanto más irreverentemente identifica” (Adorno, 
2003a: 264).



Agustín Lucas Prestifilippo70

Precisamente, las prácticas y las representaciones que 
configuran los rituales mágicos hacen presente, en la recons-
trucción ontogenética y filogenética que traza Dialéctica de la 
Ilustración, un punto histórico-filosófico en el cual el sujeto 
había comenzado ya a desprenderse de sus formas de com-
portamiento presubjetivo con lo “difuso”, y en este sentido, por 
lo tanto, no se desemboca en un anacronismo al denominar a 
esta instancia “sujeto”; sin embargo, todavía no ha logrado 
configurar el recinto de la subjetividad como una inmanencia 
radicalizada. A esto se refieren Adorno y Horkheimer (2006: 
17) cuando sostienen que en el mundo de la magia “pensa-
miento y realidad no están radicalmente separados”. Las 
prácticas y las representaciones que configuran los rituales 
mágicos hacen visible una fase híbrida en el proceso de mo-
dernización cultural.

El ritual mágico forma parte de una etapa en la cual los 
individuos le adjudican poderes demoníacos a las fuerzas de 
la naturaleza, cuya potencia sobrepasaba desmesuradamen-
te la capacidad de la resistencia humana. A esta fase de la 
prehistoria del sujeto Dialéctica de la Ilustración la denomina 
animista. El mago aparece en este contexto como la figura 
que garantiza a la comunidad la conjuración de esas fuerzas 
diabólicas y, de esta forma, la preservación de su seguridad. 
Así, la magia nace como respuesta al imperativo de la auto-
conservación que moviliza la emergencia del sujeto racional. 
Sin embargo, el modo en que el mago logra esta conjuración 
incluye a la magia dentro de las prácticas y representaciones 
que la razón requiere dejar en el pasado, con el fin de lograr 
constituirse como unidad discordante (Früchtl, 1986: 53 y ss.). 
¿En qué consiste esta modalidad del ritual mágico?

En el comienzo de la existencia humana, el maná aparece 
como un grito, una exclamación, híbrida y difícil, ante todo 
aquello que emerge como extraño, cambiante y difuso: “El 
maná, el espíritu movente, no es una proyección, sino el eco 
de la superioridad real de la naturaleza en las débiles almas de 
los salvajes” (Adorno y Horkheimer, 2006: 21).  Un sentimien-



Desmagificación y resto estético 71

to cuasirreligioso posiciona a lo extraño más allá de lo fami-
liar, incluso convirtiendo lo inexplicable en algo sagrado y ate-
morizante. De esta forma, Adorno y Horkheimer describen la 
experiencia de la naturaleza externa por parte del primitivo. El 
grito de terror ante lo extraño “fija la trascendencia de lo des-
conocido frente a lo conocido, y con ello convierte el estreme-
cimiento en sagrado” (Adorno y Horkheimer, 2006). 

Desde el momento en que el maná deja de ser un grito 
para transformarse en nombre, para luego ocupar la función 
de signo, se presenta la estructura básica del sujeto: que se 
configura en el movimiento simultáneo de separarse de, pero 
aún manteniéndose en contacto con, una alteridad. El despla-
zamiento de la naturaleza hacia la religión nace del estreme-
cimiento que produce lo otro. La percepción religiosa marca 
la transición del lenguaje expresivo en el que se le otorga un 
nombre a las cosas hacia el lenguaje significativo, en el que 
se le otorga un significado a los nombres. Allí donde el objeto 
pasa a figurar como un lugar donde reside el poder del maná, 
el lenguaje expresa esta contradicción “de que una cosa sea 
ella misma y a la vez otra distinta de lo que es, idéntica y no 
idéntica” (Adorno y Horkheimer, 2006). En este sentido, los 
nombres “no eran considerados como meros signos de las co-
sas” (Adorno y Horkheimer, 2006: 16); su vínculo con el objeto 
no se rige de modo convencional o arbitrario sino, por el con-
trario, a partir de la semejanza (Ähnlichkeit). 

El mago realiza una práctica mimética en la que se preten-
de aplacar los poderes de los demonios a partir de una asimi-
lación con ellos, “lo que le acontece a la lanza del enemigo, a 
su pelo, a su nombre, le sucede al mismo tiempo a su perso-
na” (Adorno y Horkheimer, 2006). El mago se identifica de 
forma temporaria con el poder de los demonios. Como repre-
sentante de un sujeto en conflicto por su identidad, el indivi-
duo realiza prácticas mágicas con el fin de aplacar las fuerzas 
amenazantes que experimenta, las cuales incluyen tanto a 
sus pulsiones como al entorno, vale decir, tanto a la naturale-
za interna como a la externa. Sin embargo, aún la noción pri-



Agustín Lucas Prestifilippo72

mitiva del sujeto individual se caracteriza por su estructura 
fluida y abierta, determinada por situaciones particulares: “No 
era uno y el mismo espíritu el que practicaba la magia; varia-
ba de acuerdo con las máscaras del culto, que debían aseme-
jarse a los diversos espíritus” (Adorno y Horkheimer, 2006). 

Por medio de hechizos y puestas en escena, el sujeto 
emergente expresa su deseo de sobrevivir. El espacio donde 
esto sucede es temporario e imaginario, un ambiente escéni-
co de movimientos y máscaras. En este sentido la magia es 
una forma de representación (Vertretbarkeit): “Todo ritual con-
tiene una representación (Vorstellung) del acontecer, así 
como del proceso concreto que ha de ser influido por el embru-
jo” (Adorno y Horkheimer, 2006: 14). El mago traza un círculo 
en el que se incluye, y durante el tiempo que dure su perfor-
mance, él es el demonio. Esta forma de la mimesis, realizada 
en comunidades tribales, apunta a proteger al grupo de un 
contexto hostil y de los enemigos internos representados por 
las enfermedades y perturbaciones. En la medida en que el 
sujeto hace uso del círculo mágico con el fin de conjurar el po-
der del demonio, y en tanto que su comportamiento mimético 
pretende influir sobre la naturaleza, la relación del mago con 
ella está orientada por el criterio de su manipulación.

Sin embargo, el objeto de la magia siempre es específico y 
concreto. El sujeto reconoce a la naturaleza en sus propios 
términos, contrarrestando el poder que percibe a partir de su 
imitación. El comportamiento representacional del mago no 
identifica a la naturaleza como un objeto de conocimiento sino 
que muestra el proceso de su identificación con ella como 
una alteridad específica. La mimesis realizada durante la fase 
mágica del sujeto pone en acción una asimilación a un otro 
imaginario y concreto, como puede ser el poder del viento, la 
enfermedad desconocida o el enemigo ausente. Los gestos 
siempre se adaptan a la situación singular, y al hacerlo, la 
subjetividad del mago se disuelve en la identificación con el 
otro. El individuo que teme se transforma en el objeto a temer, 
evidenciando el temor. Esta práctica de mimesis mágica tra-



Desmagificación y resto estético 73

baja con las “múltiples afinidades entre lo existente” (Adorno 
y Horkheimer, 2006: 16), las cuales, a diferencia del trabajo de 
identificación que ejecuta el concepto, dan cuenta de “diferen-
cias” (Unterschiede).

En el ritual del sacrificio, la práctica y la representación de 
la magia producen una forma de sustituibilidad (Vertretbar-
keit). En el sacrificio se sustituye a la víctima real por un ani-
mal que lo representa, de manera que el ritual mágico es ya 
“un paso hacia la lógica discursiva” (Adorno y Horkheimer, 
2006). Sin embargo, a diferencia de la “fungibilidad universal” 
de la ciencia positiva en la que el objeto pasa a volverse indi-
ferente ante las abstracciones formales de los conceptos, en 
el ritual mágico del sacrificio se procede a partir de una susti-
tuibilidad “específica” (spezifische Vertretbarkeit): “Pero el ca-
rácter sagrado del hic et nunc, la unicidad del elegido, que 
adquiere el sustituto (la cierva que se habría de sacrificar por 
la hija y el cordero por el primogénito), lo diferencia radical-
mente; lo hace –incluso en el intercambio– insustituible. La 
ciencia pone fin a esto” (Adorno y Horkheimer, 2006).

El escenario de la etapa histórica de la mitología coloca 
al sujeto como héroe y estafador de la naturaleza deificada. Al 
mismo tiempo que se doblega ante lo divino, logra realizar la 
astucia de la razón. El espacio imaginario, aunque específico 
y concreto, del mago es reemplazado por un contrato, un 
acuerdo mitológico entre el héroe y los dioses: a la vez que 
ellos exigen lo que el sujeto debe hacer; el héroe hace lo que tie-
ne que hacer según sus propios objetivos. El héroe homérico 
coloca al sujeto ante la paradoja de evadir el contrato por me-
dio de su cumplimiento. 

El sujeto emerge a partir de la mitologización de la natura-
leza, por medio de la organización de la experiencia dentro de 
un sistema racional. El modo en el que ahora el sujeto emer-
gente se vincula con la naturaleza ya no se caracteriza por la 
búsqueda de su apaciguamiento, sino que adquiere el rasgo 
racional del engaño. El pasaje del mundo de la magia hacia el 
mitológico coincide con el pasaje de una asimilación al poder 



Agustín Lucas Prestifilippo74

de las fuerzas naturales a una identidad articulada sobre la 
base del poder social. 

En la topografía del mito, cada dios tiene asignado su lugar 
y su función. A su vez, las divinidades amenazantes son re-
emplazadas por las religiones de la luz y de sus mitos solares 
y patriarcales: “Las divinidades olímpicas no son ya directa-
mente idénticas a los elementos; ellas los simbolizan sola-
mente” (Adorno y Horkheimer, 2006: 14). Finalmente, las re-
presentaciones de la naturaleza en elementos que testimonian 
los principios hilozoicos desembocan en la filosofía platónica 
en la que son identificados con las ideas: “[…] la exuberante 
ambigüedad de los demonios míticos se espiritualizó entera-
mente en la pura forma de entidades ontológicas. Mediante 
las ideas de Platón, finalmente, también los dioses patriarca-
les del Olimpo fueron absorbidos por el logos filosófico” (Ador-
no y Horkheimer, 2006: 11).

Como decíamos, en la reconstrucción adorniana de la gé-
nesis de la autonomía estética, también se da constitutiva-
mente un sometimiento de la “exuberante ambigüedad” de los 
procesos naturales que caracteriza al proceso de moderniza-
ción cultural presentado por Dialéctica de la Ilustración. “La 
belleza no es el comienzo platónicamente puro, sino que ha 
llegado a ser en el repudio de lo antes temido” (Adorno, 2003b: 
76). Al “lugarteniente” de esa dominación en el arte Adorno lo 
denomina construcción. El principio constructivo en el arte “es 
la síntesis de lo múltiple a costa de los momentos cualitativos, 
de los que se apodera, igual que del sujeto” (Adorno, 2003b: 
91). La construcción se diferencia “por la sumisión incondicio-
nal no simplemente de todo lo que le llega de fuera, sino de 
todos los momentos parciales inmanentes” (Adorno, 2003b). 
Precisamente por ello, “la construcción es”, en el arte, “la pro-
longación del dominio subjetivo” (Adorno, 2003b).  

El principio constructivo produce en el objeto estético una 
espiritualización de sus momentos particulares. “En las obras 
de arte, el espíritu se ha convertido en su principio constructi-
vo” (Adorno, 2003b: 180). Adorno determina negativamente el 



Desmagificación y resto estético 75

espíritu estético partiendo de una serie de diferenciaciones. 
El espíritu del objeto artístico no puede ser pensado como 
aquello, un sentimiento o una idea, que el autor ha introducido 
en ella. A su vez, tampoco puede ser entendido como una 
visión del mundo (Weltanschauung), vale decir, como el índi-
ce de los problemas que determinan una específica época 
histórica. Si así fuera, dice Adorno, todas las obras de arte 
que fueran portadoras de la misma visión del mundo tendrían 
también un mismo contenido espiritual. Tanto las ideas y sen-
timientos del autor, como las visiones del mundo que en una 
obra de arte se tematizan, forman parte del material de las 
obras. Para Adorno, el problema de estas interpretaciones 
acerca del espíritu de las obras es que asumen que lo espiri-
tual puede capturarse como un momento aislado (una idea, 
un sentimiento, una visión del mundo). Por el contrario, el con-
cepto de lo espiritual en el arte es relacional.

Como en el pensamiento discursivo, el principio que permite 
objetivar a las obras de arte, esto es, diferenciarlas como obje-
tos estéticos del resto de los objetos, es el de la lógica de la 
consecuencia. Dichas obras adquieren la unidad de su forma 
tanto de la antítesis determinada con la mera empiria como a 
partir de la unidad de sus elementos particulares. La autonomía 
del arte se logra allí donde el objeto artístico ya no se encuentra 
en una situación de dependencia en relación con los materia-
les, sino que ellos son mediados por el proceso de configura-
ción que les otorga un lugar y un valor, siendo este último siem-
pre una relación entre diferentes, en la estructura de la obra. El 
principio constructivo es el momento que tiende a la configura-
ción de la obra de arte como una totalidad cerrada. Las obras 
configuran así una “conexión estructural” (Strukturzusammen-
hang) dentro de la que los distintos momentos particulares en-
tran en una relación mutua, la cual es recíproca y produce una 
conexión de sentido (Sinnzusammenhang). Al entrar en rela-
ción se produce una transfiguración en la que “se superan los 
momentos materiales o los momentos sensibles de la obra de 
arte” (Adorno, 2009: 221-222). En esta conexión estructural 



Agustín Lucas Prestifilippo76

cada momento particular, debido a la lógica de la consecuen-
cia, debe mostrarse como necesario en la estructuración del 
todo. Los materiales, que aislados carecen de sentido, adquie-
ren su determinación espiritual, su sentido, mediante la cons-
trucción que los incluye en relaciones necesarias. El principio 
constructivo es la espiritualización del objeto, cuyo resultado es 
una obra de arte que “se experimenta inmediatamente como 
algo pleno de sentido”. En esto consiste el devenir sígnicas (zei-
chenhaft) de las obras de arte, o lo que es lo mismo, su linguis-
ticidad (Sprachlichkeit) (Adorno, 2009: 105). 

Las obras de arte repiten para Adorno la escena arqueoló-
gica que planteaba Dialéctica de la Ilustración de un sujeto 
luchando con el exterior y consigo mismo en la búsqueda de 
la constitución de su propia identidad a partir de la significa-
ción de lo extraño y del disciplinamiento de su propio mundo 
pulsional. El arte participa de la secularización de lo sagrado 
que las prácticas y representaciones mágicas atribuían a la 
potencia desmesurada de la naturaleza. En ambos casos 
aquello que posibilita la diferencia artística es la coherencia 
interna de la obra: “La logicidad es la fuerza del arte que lo 
constituye de la manera más enérgica como un ser sui géne-
ris, como naturaleza segunda” (Adorno, 2003b: 206).

La participación estética en la racionalidad aleja a la teoría 
crítica de Adorno de todo y de cualquier noción ingenua del 
arte como una instancia sencilla y natural: los objetos artísti-
cos no pueden concebirse sin falsear a su verdad como retour 
à (Adorno, 2003b: 165). La articulación de los elementos parti-
culares que ingresan en el objeto que pretende ser reconocido 
como estético, sin embargo, no procede por medio de reperto-
rios convalidados, como por ejemplo, los saberes, usos y re-
glas que pueden sintetizarse bajo la categoría de estilo: “[…] el 
concepto de construcción, en realidad, no significa más que 
el esfuerzo de extraer puramente de la cosa […] justamente 
esa objetividad que antes, en otro tiempo, había estado garan-
tizada por las formas válidas fijadas para los artistas, sea de 
manera real o de manera presunta” (Adorno, 2003b: 194).



Desmagificación y resto estético 77

En este sentido, cabe comprender la lógica propia del arte 
en términos de negatividad. Aquí los procesos de negación 
que produce la obra, y que la diferencian como objeto artístico, 
pueden sintetizarse bajo el momento experimental de la mis-
ma (Adorno, 2003c: 263). Cada obra es el resultado de un 
proceso de experimentación con y del lenguaje, que pone en 
ejecución procedimientos y hace uso de repertorios de sabe-
res, convenciones y tradiciones heredadas. Sin embargo, la 
inclusión de éstos y de “formas válidas fijadas” ingresan en las 
obras como momento de una mediación constructiva que 
las distancia de sus contextos de origen y las posiciona en 
nuevos contextos relacionales en los que son transformadas 
completamente.

El presupuesto de este trabajo de extrañamiento que pro-
duce el principio constructivo con los elementos disponibles 
es la libertad del sujeto estético. El arte participa del proceso 
de modernización cultural puesto que, como en el caso de los 
valores de lo verdadero y de lo bueno, lo bello supone la 
emergencia de un sujeto que logra liberarse de las ataduras 
de la restricción convencional, adquiriendo así su “libertad y 
soberanía” (Adorno, 2009: 203). En este sentido, la autono-
mía del arte puede comprenderse a partir del momento en 
que “el problema de la construcción se vuelve absoluto” 
(Adorno, 2009). El sujeto artístico ya no se supedita a la nor-
ma sino que se posiciona en una situación de “libertad para el 
objeto” (Adorno, 2009).

El proceso de racionalización que caracteriza a la ilustra-
ción estética impide la utilización de reglas y procedimientos 
artísticos convencionales. La construcción en el arte supone 
“que el material se haya purificado de preformaciones” (Ador-
no, 2009: 202). “Para el arte ya no hay otras normas que las 
que se forman en la lógica de su propio movimiento y que 
puede cumplir una conciencia que las respeta, produce y 
cambia”  (Adorno, 2003c: 260). De ahí que todas las formas, 
convenciones estilísticas y procedimientos heredados del pa-
sado que recibe la obra de arte, lo que Adorno denomina 



Agustín Lucas Prestifilippo78

“preformaciones”,  no pueden ingresar a su “interior” sin que 
medie un proceso de articulación técnica que las sintetice en 
nuevas conexiones de sentido: “La obra sólo puede acogerlas 
comprendiéndolas, amoldándose a ellas y modificándolas. 
No se pinta con colores, no se compone con sonidos, sino 
con relaciones cromáticas y sonoras” (Adorno, 2003b: 262). 

La racionalidad estética sustrae a los elementos convencio-
nales como recurso de certeza y garantía de logro, haciendo 
de la obra artística una tarea reiterativa. La obra de arte “se 
constituye a través del aquí y ahora”, vale decir, “a través de 
sus configuraciones específicas” (Adorno, 2009: 376). En la 
medida en que ya no sea posible abrevar de manera automa-
tizada en aquellas fuentes de sentido, el objeto estético debe-
rá confrontarse siempre de nuevo con la tarea de procurar sus 
construcciones por y desde sí mismo. A esta situación Adorno 
la describe con la metáfora de un tanteo en la oscuridad en la 
que el arte debe habituar su mirada (Adorno, 2003c: 261).

Ahora bien, ese proceso de articulación comienza, como si 
dijésemos, desde abajo. El dominio que se ejerce sobre el mate-
rial para articularlo por completo “no es un tipo de dominio que, 
de algún modo, se impone al material como algo extraño, por 
medio de restricciones, voluntad de estilo, o cualquier otra cosa 
de esta índole, sino de una articulación que crece a partir de la 
cosa misma […], a partir de la lógica misma del material” (Ador-
no, 2009: 193). Los criterios de esa espiritualización de los códi-
gos históricos devenidos materiales sólo pueden ser buscados 
en sí mismos: “En el material está sedimentada la historia. Sólo 
quien sea capaz de distinguir en el material lo adecuado históri-
camente y lo irremediablemente anticuado producirá de una ma-
nera que haga justicia al material” (Adorno, 2003c: 262). 

Adorno aborda la participación del arte en el proceso de 
racionalización a partir de la mediación que las obras de arte 
establecen entre las partes y el todo. Para estudiar estas re-
laciones, propone adoptar una perspectiva dual que, al mis-
mo tiempo, puede ser diferenciada a su interior. Por un lado, 
a) desde el punto de vista de la unidad de la obra destaca los 



Desmagificación y resto estético 79

conceptos de construcción y espíritu estético. El proceso de 
diferenciación del arte consiste en la manipulación de la natu-
raleza y en la secularización de lo sagrado, lo cual se expresa 
en la relación entre la conexión estructural del todo y los ele-
mentos materiales devenidos valores significativos. Sin em-
bargo, la dialéctica de la ilustración, en cuyo proceso los mo-
mentos de rechazo de las prácticas mágicas se invierten en 
nuevas formas de sometimiento, produce en lo bello una in-
versión de esta inversión. Observado desde el punto de vista 
de la totalidad, la unidad ejerce una violencia a lo plural; al 
mismo tiempo, percibido desde la perspectiva de los elemen-
tos particulares, el proceso de diferenciación estética adquie-
re una nueva significación; y b) desde el punto de vista de los 
elementos particulares, vale decir, de los materiales, la unidad 
estética no solamente produce una mutilación de su plurali-
dad inconmensurable, sino que, simultáneamente, en la inter-
pretación de Adorno, la síntesis estética realiza una forma de 
redención. La integración de los elementos particulares, “lo 
difuso de la obra de arte”, genera en ellos la posibilidad de 
una existencia que, de otra forma, “desaparecería sin dejar 
huella” (Adorno, 2003b: 249). En este sentido, la unidad esté-
tica “hace justicia” (Adorno, 2003b: 254) a la heterogeneidad 
de los elementos particulares: “La articulación es la salvación de 
lo plural en lo uno” (Adorno, 2003b: 253). Por su duración y 
organización, lo uno estético salva a los elementos particula-
res de “la naturalidad mala de lo contingente y caótico” (Ador-
no, 2003b: 248). Aun cuando “lo plural ha de temer a la uni-
dad”, sin ésta, eso plural “se evaporaría” (Adorno, 2003b: 
249). En estos términos explica Adorno el doble carácter de la 
racionalidad estética, esto es, que ejerza violencia contra 
la “naturaleza” y ofrezca, a su vez, el marco de su salvación.

Sin embargo, la pluralidad inconmensurable de los particu-
lares produce también efectos sobre la unidad estética: c) la 
otra cara de la perspectiva de los particulares consiste en 
describir cómo repercute su presencia en el contexto de la 
obra. Cuando Adorno pone en evidencia esta perspectiva, 



Agustín Lucas Prestifilippo80

denomina “impulsos individuales” (Einzelimpulsen) a los ma-
teriales con los que trabaja el objeto artístico. El desplaza-
miento del concepto apunta a subrayar el carácter dinámico 
de los elementos particulares al interior de la obra, así como 
los efectos que este dinamismo produce en las pretensiones 
de sentido de la misma. ¿Cuáles son esos efectos y qué con-
secuencias tienen para la diferenciación estética?

Los impulsos individuales de la obra son aquello heterogé-
neo que “necesita” la unidad con el fin de articularse en una 
conexión de sentido. Esta necesidad se fundamenta en el he-
cho de que los elementos particulares, tomados de forma ais-
lada, presentan por sí mismos una suerte de incomplitud (Un-
vollständigkeit). Sin embargo, estos impulsos tienden a 
oponerse a las pretensiones de totalización dentro de las cua-
les se les busca incluir: “Al mismo tiempo que miran anhelan-
tes y necesitados a la unidad […] quieren apartarse de ella” 
(Adorno, 2003b: 248). Los momentos individuales entendidos 
como impulsos son “centros de fuerza” que al mismo tiempo 
que “impulsan hacia el todo”, lo hacen “por necesidad, pues 
están preformados por él” (Adorno, 2003b: 238), de manera 
que los impulsos individuales también “se niegan a amoldar-
se a la totalidad prepensada latentemente” (Adorno, 2003b). 

La tendencia a la disgregación implícita en los momentos 
individuales se contrapone a la preformada para complacer 
las pretensiones de la unidad. Las fuerzas contrapuestas que 
tensionan el todo y las partes hacen de la obra de arte una 
“divergencia” que “desgarra al sentido” (Adorno, 2003b: 238). 
Esta reciprocidad de perspectivas antagónicas define al obje-
to estético como un objeto in actu:

El carácter procesual de las obras de arte se debe a que ellas en tanto 
que artefactos, algo hecho por los seres humanos, tienen de antemano 
su lugar en el “reino propio del espíritu”, pero para llegar a ser idénticas 
consigo mismas necesitan lo que no es idéntico a ellas, lo que les es 
heterogéneo, lo que no está todavía formado. La resistencia de la alteri-
dad contra las mismas, a la que empero están vinculadas, las mueve a 
articular su propio lenguaje formal, a no dejar nada sin forma (Adorno, 
2003b: 236).



Desmagificación y resto estético 81

En este sentido, la unidad del arte figura como una imposi-
bilidad, puesto que aspira a la identidad de lo idéntico y de lo 
no-idéntico. La síntesis estética se revela así como una tarea 
paradójica, que espera integrar “momentos incompatibles, no 
idénticos, en fricción” (Adorno, 2003b). Cuando Adorno pre-
tende representar alegóricamente este movimiento, acierta 
en elegir la figura de Penélope, quien en el poema homérico 
deshace de noche aquello que teje durante el día.

El arte moderno como resto arcaico

La paradoja en la que se ubica la unidad del objeto estético 
revela, a su vez, el lugar aporético que ocupa el arte en el 
proceso de racionalización moderna. El arte se sirve de los 
medios de la racionalidad, resulta de una liberación del sujeto 
que coincide con la soberanía que testimonia en lo cognosci-
tivo y en lo práctico-moral. Somete a sus materiales de mane-
ra similar al modo en que la ciencia domina conceptualmente 
a la naturaleza externa y en el que la filosofía moral exige del 
sujeto su represión interna. La determinación del arte que 
realiza la teoría social de Adorno desplaza toda y cualquier 
noción prerracional o irracional del arte: “el arte es alérgico a 
la recaída en la magia”. Sin embargo, la forma de participa-
ción de éste en la racionalidad lo diferencia de las otras figu-
ras de la razón, como la ciencia, la moral y el derecho, que la 
cultura moderna habilita. Ese modo viene caracterizado por 
la negatividad que impide la reconciliación entre las partes y 
el todo de la obra. Leído desde el punto de vista del objeto 
artístico, los impulsos individuales hacen valer, en la medida 
en que se oponen a una integración sin fricciones en la uni-
dad de la obra, la “herencia mágica” del arte. Representan 
para el principio constructivo, lugarteniente de la racionalidad 
en el arte, la alteridad desconocida que sacralizaba el mago. 
“Una vez que el comportamiento estético se apartó de las 
prácticas mágicas antes que toda objetivación y aunque fuera 



Agustín Lucas Prestifilippo82

de manera indeterminada, tiene desde entonces algo de res-
to” (Adorno, 2003b: 435). De allí que para Adorno el arte mo-
derno, entendido no en un sentido histórico sino como cate-
goría estructural, se presente como algo extemporáneo en el 
concierto plural de la cultura actual. A continuación analiza-
mos en detalle la manera en la que el arte se presenta para la 
modernidad a partir del abordaje de la interpretación que rea-
liza Adorno de un caso particular, el lenguaje musical de Gus-
tav Mahler.

Adorno comienza sus reflexiones sobre el caso de Mahler 
tomando en consideración las reacciones que su obra produ-
jo en “el gusto siempre depurado de los académicos del arte 
musical”. Sus obras “[…] se sintieron, desde su primera apari-
ción, como chocantes. El odio contra él con resonancias anti-
semitas no fue muy distinto de aquel contra la nueva música. 
El shock que produjo se descargó en la risa, en un malicioso 
no tomarlo en serio que reprime la certeza de que, no obstan-
te, algo tiene”  (Adorno, 2003d: 165).

Aquello que produce extrañamiento y odio puede recono-
cerse en el uso del lenguaje musical que se hace presente en 
las obras de Mahler. Adorno encuentra en su caso específico 
un modo ejemplar de reflejar la relación contradictoria y difícil 
que el arte sostiene con el proceso de modernización. En el 
lenguaje de Gustav Mahler es posible rastrear la dialéctica de 
la ilustración estética.

Sin embargo, a primera vista la obra de Mahler no pareciera 
evidenciar un uso radicalmente nuevo, drásticamente experi-
mental del lenguaje musical, de tal forma que la confrontación 
con el mismo se volviese incomprensible. Adorno describe 
este movimiento como un persistir en lo familiar: “La estructura 
de los acordes de Mahler corresponde totalmente a la armonía de 
las tríadas; los puntos de gravedad tonal son evidentes por do-
quier, en ninguna parte se cierra la puerta al idioma tonal usual” 
(Adorno, 2003d: 166). Aquello que produce el shock en las 
apreciaciones de su obra es, más específicamente, la forma 
particular en que se hace uso de las convenciones. 



Desmagificación y resto estético 83

Dicha modalidad podría entenderse como negación deter-
minada, puesto que Mahler logra la disonancia como resulta-
do de una serie de procedimientos formales a partir de los 
cuales lo familiar del diatonismo es extrañado y transformado 
en otra cosa. Tales procedimientos pueden ser sintetizados 
bajo la estrategia artística del contraste. Adorno lo describe 
como pequeñas operaciones de manipulación, desajuste y 
sabotaje del lenguaje tonal tradicional. Entre los elementos 
del lenguaje tonal Mahler realiza juegos de oscilación –énfa-
sis en uno, intercalación de otro que no se destaca– con el 
modo mayor y el menor, de forma que entre sus diversas 
combinaciones logra “enardecer la tonalidad desde dentro” 
(Adorno, 2003d). De esta forma, a partir de la práctica de la 
manipulación de los medios tonales, que consiste en “resaltar 
algunos, elevarlos a idea hipertrofiada, endurecerlos como 
vehículos de expresión” (Adorno, 2003d: 168), logra “trastor-
nar el equilibrio” del lenguaje (Adorno, 2003d: 167).

La tarea de alternar de múltiples maneras los tonos mayo-
res y los menores hace que los límites entre las categorías se 
vuelvan un problema. Entre ambos tipos se produce una serie 
repetida de variaciones en las que ambas categorías ni se 
aparecen como nítidas distinciones ni se difuminan por com-
pleto en sus diferencias, sino que por el contrario “ambas flo-
tan” (Adorno, 2003d: 169). La flotación es la consecuencia “de 
un intento una y otra vez repetido y una y otra vez frustrado” 
(Adorno, 2003d).

En este contexto, Adorno interpreta la operación mahleria-
na del contraste entre los tonos a partir del hilo histórico-filosó-
fico de la dialéctica de la ilustración: “Desde hace mucho tiem-
po neutralizado en la sintaxis del lenguaje musical occidental, 
sedimentado como elemento formal, el menor sólo se convier-
te en sigla de la tristeza” (Adorno, 2003d: 172). Esa función la 
cumple el menor en el contexto de una sintaxis que lo neutra-
liza. Sin embargo, la expresión de lo triste que éste representa 
sólo es posible en la medida en que se lo interpreta en relación 
con el mayor que lo desplaza. Precisamente por eso, “su 



Agustín Lucas Prestifilippo84

esencia es ser desviación; aislado ya no produciría ese efec-
to”. El contraste entre lo menor y lo mayor presenta en el len-
guaje musical el conflicto entre el elemento particular y la ge-
neralidad. En las reacciones del menor al mayor, lo particular 
aparece en lo general “como lo no integrado, no asimilado, por 
así decir aún no asentado” (Adorno, 2003d). Sin eso general 
de lo que se desvía, no sería posible comprender a lo particular 
como tal. Solamente en referencia a eso general que niega, se 
destaca lo menor. A su vez, lo menor tensiona a lo general, de 
manera que las distintas interpolaciones en menor dentro 
de pasajes en mayor operan como extranjerismos en la len-
gua del diatonismo, negando las pretensiones de eso general 
a integrarlo como propio. La relación del tono menor con el 
mayor se asemeja a “lo asimilado y sin embargo no del todo 
autóctono” (Adorno, 2003d: 173). Esto determina al lenguaje 
musical de Mahler como quebrado.

La interrupción que producen estas intercalaciones en el 
continuo del lenguaje musical suspende a su vez el dominio 
del material que constituye a todo lenguaje. Esa puesta entre 
paréntesis del sometimiento problematiza las separaciones 
constitutivas del proceso de diferenciación que caracteriza a 
la dialéctica de la ilustración. A la cesura de lo quebrado Ador-
no la identifica con una relación que entabla la música de 
Mahler con lo arcaico (Adorno, 2003d: 164). Las desviacio-
nes, posibilitadas por el instrumental de los medios artísticos, 
colocan al lenguaje musical bajo la luz de la interrogación. La 
relación de tensión entre los tonos fractura la unidad musical, 
volviendo evidente el carácter constitutivo de esos conflictos. 

En este sentido es que el lenguaje musical de Mahler fun-
ciona para Adorno como un “medio de representación” en el 
que reflexiona sobre sí mismo, sobre sus presupuestos no te-
matizados, así como sobre su relación con la cultura en gene-
ral. Lo no domesticado de la música de Mahler hace recordar 
“a las víctimas del progreso, incluidas las musicales; aquellos 
elementos del lenguaje que habían sido excluidos del proceso 
de racionalización y de dominación del material” (Adorno, 



Desmagificación y resto estético 85

2003d). El anacronismo de Mahler se ubica en la rememora-
ción estética que se expresa en el lenguaje vuelto sobre sí 
mismo, cuestionando así el automatismo de la repetición en la 
cultura tecnificada del capitalismo (Duarte, 2007: 50 y ss.).

Uno de los momentos de esa rememoración reflexiva se 
ubica en la indagación acerca de la división entre la música 
popular y la música elevada. En este sentido, Adorno interpre-
ta los préstamos de la canción popular y de sus formas musi-
cales en la obra de Mahler. Aquí, nuevamente, las intromisio-
nes son incorporadas a la manera de citas “entre comillas 
invisibles por el lenguaje artístico al que se las arrastra y que-
dan como granos de arena en el engranaje de la construcción 
puramente musical” (Adorno, 2003d: 179). Y si bien la fractura 
entre ambas expresiones culturales no puede ser disuelta, 
puesto que aquello que se impone en esta tensión sigue sien-
do, al interior de la obra de Mahler, el lenguaje artístico eleva-
do, su inclusión en el recinto del lenguaje pone en fricción su 
inmanencia, revelando las tensiones constitutivas del uso del 
lenguaje artístico. La perspectiva exterior desde la que el len-
guaje de Mahler se observa a sí mismo permite hacer eviden-
te aquello que el lenguaje requiere excluir para constituirse 
como tal: “En Mahler lo inferior no encarna lo elemental y el 
mito, nada natural. […] Lo inferior es en él más bien lo negati-
vo de la cultura que ha fracasado. La forma, la mesura, el 
gusto, en fin, la autonomía de la forma que sus mismas sinfo-
nías persiguen, llevan el estigma de la culpa de quienes ex-
cluyeron de esas cosas a los demás” (Adorno, 2003d: 185).

Es precisamente en este movimiento de regresar rememo-
rativamente al punto en el que el lenguaje y el sujeto despier-
tan por medio del sometimiento de la alteridad, interna y ex-
terna, en donde Adorno encuentra el motivo último de las 
expresiones de odio que se reconocen en las apreciaciones 
contemporáneas de su obra. En ella se presenta la transgre-
sión de lo que denomina tabú mimético, esto es, la obra de 
Mahler hace experiencia de la transgresión de aquella prohi-
bición de la que nos habla en Dialéctica de la Ilustración acer-



Agustín Lucas Prestifilippo86

ca del “olvido” de sus condiciones de generación. Aquello que 
se olvida, al modo de una represión, es lo que para el primiti-
vo fue una de sus primeras experiencias ante la naturaleza 
desbordante. Nos referimos, claro, al estremecimiento que 
causa el terror ante la alteridad radical. Por eso, los procedi-
mientos formales del uso del lenguaje musical mahleriano re-
producen una forma de comportamiento que se contrapone a 
la soberanía del sujeto y que consiste en ubicarlo en ese pun-
to en el cual el sujeto y su lenguaje se exponen ante lo otro. A 
esto se refiere Adorno con la meditación mahleriana sobre los 
animales. Permítasenos citar in extenso:

La música se comporta como los animales; como si la compenetración 
con el cerrado mundo de éstos quisiera reparar algo de la maldición de 
la oclusión. Mediante la imitación sonora de su conducta, brinda una voz 
a los carentes de habla, se arredra ella misma y osa asomarse de nuevo 
con precaución de liebre, lo mismo que un niño miedoso se identifica 
con el más pequeño de los cabritos de la cajita del reloj, que escapa al 
malvado lobo. […] En los animales la humanidad se aprehende a sí mis-
ma como naturaleza inhibida y a su actividad como historia natural cega-
da: por eso medita Mahler sobre ellos. Como en las fábulas de Kafka, la 
animalidad es para él la humanidad tal como aparecería desde un punto 
de vista de la redención que la misma historia natural impide adoptar. Lo 
que provoca en Mahler el tono de cuento de hadas es la semejanza en-
tre animal y hombre. Desconsolada y consoladora a la vez, la naturaleza 
con memoria de sí misma se desprende de la superstición de la diferen-
cia absoluta entre ambos (Adorno, 2003d: 154-155).

Cabría leer este pasaje con precaución, puesto que una 
lectura apresurada podría hacer decir a la interpretación de 
Adorno que el uso del lenguaje musical de Mahler produce 
un acceso inmediato a la experiencia asemántica de una na-
turaleza purificada de la diferencia entre cultura y naturaleza. 
Esto es, que interpretaría este pasaje como la expresión de 
un neorromanticismo estético que daría la espalda al proce-
so de diferenciación que constituye a la razón moderna y a 
las distintas instituciones de la sociedad en la que ella se 
encarna.



Desmagificación y resto estético 87

Por el contrario, las operaciones de desbaratamiento del 
lenguaje que produce la obra de Mahler interrumpen el domi-
nio de la naturaleza no porque de esta forma sea posible re-
troceder hacia una naturaleza más acá del dominio de la me-
diación artística, sino porque aquí la naturaleza aparece en 
relación con “aquello de lo que querría alejarse” (Adorno, 
2003d: 161). En esto consiste la estrategia del contraste: di-
versas formas del desvío del tono menor del mayor. Dichas 
estrategias producen una negación del lenguaje musical, pero 
ésta se encuentra determinada por el mismo objeto que se 
niega. Son los procedimientos formales de construcción de la 
obra aquello que conduce al movimiento de negación de 
la unidad de la misma: “En esa relación con la empiria, las 
obras de arte salvan, neutralizando, lo que una vez los seres 
humanos experimentaron literal y completamente en la exis-
tencia y lo que el espíritu expulsó de ésta. Participan en la 
Ilustración porque no mienten: no fingen la literalidad de lo 
que habla desde ellas” (Adorno, 2003b: 15).

La ausencia de una repetición literal de la experiencia del 
terror ante la naturaleza amenazante nos permite comprender 
con precisión qué significa aquí la herencia mágica del len-
guaje artístico. En los pasajes de Dialéctica de la Ilustración 
dedicados al problema del arte se explicitan con detalle las 
afinidades y las diferencias que el objeto estético mantiene 
con el mundo de la magia. 

La primera de las determinaciones que permite realizar 
una analogía entre la praxis artística y la del mago se detiene 
en la separación entre la obra de arte y la realidad empírica: 
“La obra de arte posee aún en común con la magia el hecho 
de establecer un ámbito propio y cerrado en sí, que se sus-
trae al contexto de la realidad profana. En él rigen leyes parti-
culares” (Adorno y Horkheimer, 2006: 73). Del mismo modo 
en que, en el momento del ritual, el mago trazaba un círculo 
cerrado dentro del cual se llevaba a cabo el hechizo del maná 
heterogéneo y fluido, así también la obra de arte traza un lími-
te que la diferencia del resto de los signos que circulan en la 



Agustín Lucas Prestifilippo88

sociedad. Tanto en el arte como en la magia se produce una 
lógica propia que no puede reducirse al exterior del que se 
autonomizan. 

A su vez, las prácticas y las representaciones del mago 
funcionan “en acto”. Esto es, ambos dan lugar a formas de la 
reflexión acerca de las relaciones entre el sujeto y sus materia-
les. Mientras que en el caso del ritual, el mago escenifica un 
performance en el cual se asemeja al poder que pretende con-
jurar y que amenaza a la comunidad de la que forma parte, en la 
obra de arte, tal como pudimos analizar con el ejemplo del len-
guaje musical de Mahler, aquello que es interrogado es el 
lenguaje en su relación con el mundo. La interrogación artísti-
ca asume la forma de una genealogía: en la negatividad del 
arte, éste rememora aquello que se ha expulsado en el camino 
de su diferenciación. 

En el mundo de la magia la práctica reflexiva consistía en 
el uso de máscaras que simulaban el comportamiento de los 
demonios poderosos: “[…] las máscaras de los cultos […] eran 
un contenido, imitación del miedo, que difundían en torno a sí 
como expiación” (Adorno, 2003b: 70). La escena de la imita-
ción de miedo a lo sagrado era también el momento de un 
reconocimiento: el de los límites del poder del sujeto para en-
frentar la fuerza de los procesos naturales. Por eso las más-
caras presentan la particularidad de ser “figuras mixtas”: “[…] 
pero como desde el principio las imágenes de la naturaleza 
terrible las calman miméticamente, las máscaras, los mons-
truos y los semianimales arcaicos se parecen ya a algo huma-
no” (Adorno, 2003b: 75-76). Aun cuando fuesen ya parte de la 
razón ordenadora que somete la naturaleza al imperio del su-
jeto, estas figuras “son terribles porque recuerdan la fragilidad 
de la identidad humana” (Adorno, 2003b). 

En el arte, ese retorno del lenguaje sobre sí mismo es el 
resultado de un proceso complejo de negación, que comienza 
rechazando la validez inmediata de las preceptivas tradiciona-
les para luego, a partir de la elaboración de procedimientos 
formales que aspiran a organizar la obra de arte, desembocar 



Desmagificación y resto estético 89

en tensiones con los elementos particulares que desbordan las 
pretensiones de sentido implícitas en la construcción. La pro-
cesualidad estética es el resultado “de un intento una y otra vez 
repetido y una y otra vez frustrado”. En el reiterado proceso de 
diferenciación artística, la obra, que siempre está por venir, 
también recuerda, como las máscaras del mago, la fragilidad 
del sujeto y su lenguaje. 

La relación del arte con la magia, el modo específico en 
que el arte participa en el proceso de desmagificación que 
caracteriza a la dialéctica de la Ilustración, se da solamente a 
manera de “herencia”. Vale decir, que el comportamiento mi-
mético del mago se conserva en el objeto estético de forma 
modificada. Esa diferencia la encuentra Adorno en las preten-
siones de relación con su exterior que mueven a la magia y al 
arte de manera diferencial. Mientras que el hechizo del mago 
pretende intervenir en la naturaleza para producir un apaci-
guamiento de las fuerzas demoníacas de lo sagrado, la obra 
de arte renuncia a la influencia directa: “La renuncia a la locu-
ra de la intervención inmediata del espíritu, que retorna inter-
mitente e insaciablemente en la historia de la humanidad, se 
convierte en la prohibición de que el recuerdo del arte se diri-
ja inmediatamente a la naturaleza. La separación sólo puede 
ser revocada mediante la separación” (Adorno, 2003b: 78). 

Palabras finales:  
diferencia estética y teoría crítica de la sociedad

En la dialéctica de la ilustración, el arte se presenta como un 
resto no digerible por la teleología de la modernización. En 
este sentido, Adorno sostiene: “Una Ilustración irreflexivamen-
te coherente tendría que repudiar al arte”. Las obras de arte 
hacen presente un resto que excede la espiritualización y que 
impide configurarse a sí mismo como una unidad cerrada: 
“El impulso de salvar el pasado como viviente, en lugar de 
utilizarlo como material de progreso, se satisfizo sólo en el 



Agustín Lucas Prestifilippo90

arte” (Adorno y Horkheimer, 2006: 86). El odio “con resonan-
cias antisemitas” que suscitaba las obras de Mahler puede 
comprenderse por esta modalidad específica en que el arte 
participa de la racionalidad moderna. Los objetos estéticos 
producen un shock por el modo en que, en su recinto, lo fami-
liar se vuelve extraño. Ellos son, entre los signos de la cultura 
moderna, como “lo asimilado y sin embargo no del todo au-
tóctono”. Esa singularidad estética descansa en la aporía que 
es el arte “entre la regresión a la magia literal o la cesión del 
impulso mimético a la racionalidad cósica” (Adorno, 2003b: 
79). Es por ello que las tesis adornianas sobre la diferencia-
ción estética no pueden ser asimiladas, como se sostiene 
desde la teoría de sistemas, a un proceso general replicado 
en el resto de los sistemas parciales de la sociedad (Luh-
mann, 2005, 224 y ss). 

El proceso de la ilustración estética es así interpretado por 
la teoría social de Adorno como un pliegue al interior de la 
modernización cultural que permite asumir una mirada crítica 
de las derivas patológicas de la modernización social capita-
lista. El arte moderno aparece como un resto que hace visible 
el inconsciente rechazado en las sociedades capitalistas de-
sarrolladas. Cabría preguntarse en este contexto, ¿sobre la 
base de qué concepto se justifica el estatuto reticente del arte 
moderno en la teoría adorniana de la modernidad?

Una cifra interpretativa para precisar conceptualmente el 
modo paradójico en que el arte forma parte del proceso de 
modernización cultural la ofrece el concepto crítico de aura 
estética, que Adorno reconstruye en su discusión con las te-
sis de sociología del arte de Walter Benjamin (Adorno y Ben-
jamin, 1995). La herencia mágica que carga el arte moderno, 
aquello que lo convierte en un resto arcaico en el concierto 
diferenciado de la razón, dice esta hipótesis, no puede ser 
pensado por fuera de esta categoría en el arte: “En la obra de 
arte se cumple una vez más el desdoblamiento por el cual la 
cosa aparecía como algo espiritual, como manifestación del 
maná. Ello constituye su aura” (Adorno y Horkheimer, 2006: 



Desmagificación y resto estético 91

73). Una perspectiva que se preocupase por esclarecer las 
bases normativas de la teoría crítica de la sociedad, ante la 
vista de los desenvolvimientos contemporáneos de la crisis 
del capitalismo, podría atender a estos señalamientos men-
cionados por el mismo Adorno.

Bibliografía

Adorno, Theodor (2003a). Negative Dialektik (Gesammelte 
Schriften [GS] 6). Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Adorno, Theodor (2003b). Ästhetische Theorie (GS 7). Frankfurt 
am Main: Suhrkamp.

Adorno, Theodor (2003c). Kulturkritik und Gesellschaft I/II (GS 
10.1/2). Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Adorno, Theodor (2003d). Die musikalischen Monographien 
(GS 13). Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Adorno, Theodor (2009). Ästhetik (1958/1959)  (Nachgelassene 
Schriften [NS] IV 3). Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Adorno, Theodor y Walter Benjamin (1995). Brief-Wechsel 
(1928-1940). Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Adorno, Theodor y Max Horkheimer (2006). Dialektik der 
Aufklärung. Frankfurt am Main: Fischer.

Alexander, Jeffrey y Paul Colomy (editores) (1990). Differentia-
tion Theory and Social Change, Columbia: Columbia Uni-
versity Press.

Bernstein, Jay M. (2005). “Suffering Injustice: Misrecognition as 
Moral Injury in Critical Theory”, International Journal of Phi-
losophical Studies 13 (3): 303-324.

Duarte, Rodrigo (2007). Teoria crítica da industria cultural. Belo 
Horizonte: Universidad Federal de Minas Gerais.

Früchtl, Josef (1986). Mimesis. Konstellation eines Zentralbe-
griff bei Adorno. Würzburg: Königshausen und Neumann.

Habermas, Jürgen (1987). Teoría de la acción comunicativa, vol. I, 
“Racionalidad de la acción y racionalización social”. Madrid: 
Taurus.



Agustín Lucas Prestifilippo92

Honneth, Axel (2009). Crítica del poder. Madrid: Antonio Ma-
chado.

Luhmann, Niklas (2005). El arte de la sociedad. Ciudad de Méxi-
co: Herder.

Seel, Martin (1985). Die Kunst der Entzweiung. Zum Begriff der 
ästhetischen Rationalität. Frankfurt: Suhrkamp.

Weber, Max (1983). Ensayos sobre sociología de la religión, vol. I, 
Madrid: Taurus.


