
Tragedia y sociología.1 
Homo tragicus o “las flores del mal” 2
por Rafael Farfán Hernández*

 “Antes vivían sobre la Tierra las tribus de los hombres sin males,  
sin arduo trabajo y sin dolorosas enfermedades que dieran destrucción  

a los hombres […], pero la mujer, quitando con las manos 
 la gran tapa de la jarra, los esparció y les ocasionó penosas preocupaciones.

Sólo ahí permaneció la esperanza, en infranqueable prisión bajo los bordes 
 de la jarra y no voló hacia su boca, pues antes se cerró la tapa de la jarra, 

 por decisión del portador de la Égida, amontonador de nubes”.

Hesíodo, Mito de Prometeo y Pandora, cantos 90 a 95.

“Por ejemplo, debería entenderse que las cosas no tienen esperanza y, 
 no obstante, estar decidido a cambiarlas”.

Francis Scott Fitzgerald, The Crack-Up, 1945.

1	 Ramón Ramos Torre (2018). Tragedia y sociología. Madrid: Centro de Investigacio-
nes Sociológicas. 450 pp.

2	 Las flores del mal es el nombre que le dio Charles Baudelaire (1821-1867) a un 
conjunto de poemas publicados como libro en 1857. El nombre encierra una deli-
berada paradoja con la que el autor quiere expresar la unión de opuestos que, a 
pesar de que se repelen, están unidos por una secreta relación de la que brota un 
resultado distinto y contrario a los elementos que se unen. Al respecto escribió: 
“Dios es el único ser que para reinar no tiene necesidad de existir”.

Sociológica, año 33, número 95, pp. 293-306
Septiembre-diciembre de 2018

*	 Profesor-investigador del Departamento de Sociología, Universidad Autónoma 
Metropolitana, unidad Azcapotzalco. Correo electrónico: <rsfh@azc.uam.mx>.



Rafael Farfán Hernández294

Ramón Ramos Torre es una figura ampliamente conocida en 
el medio de la sociología iberoamericana, principalmente por 
su libro sobre Durkheim que en la actualidad es, sin discusión 
alguna, una referencia obligada para todos aquellos que man-
tenemos una relación, cercana o lejana, con este clásico del 
pensamiento sociológico. La sociología de Emile Durkheim 
(Ramos, 1999) se convirtió, por lo menos para algunos de 
nosotros, en un libro formativo del que aprendimos a leer y a 
proyectar un Durkheim distinto, incluso opuesto a aquel trans-
mitido hasta el cansancio por la vieja tradición funcionalista 
representada por Talcott Parsons. Esta obra abrió horizontes 
y nuevas líneas de interpretación en un sentido opuesto a la 
imagen canonizada del positivista-funcionalista que, por des-
gracia, sigue dominando en la docencia actual en torno a este 
autor, realmente ignorado, y que forma parte del panteón de 
la sociología clásica. 

Ramos Torre también es conocido como el introductor y di-
fusor de un ámbito de la sociología desconocido e infravalo-
rado, que es concebido de manera anticipada como poco rele-
vante en términos de su centralidad cognoscitiva: la sociología 
del tiempo. A pesar de que su importante antología que reúne 
textos centrales de este nuevo ámbito de la sociología (Ramos, 
1992), como los trabajos capitales que le ha dedicado, mues-
tran todo lo contrario. Bajo la perspectiva de esta nueva rama 
de la sociología, la categoría tiempo es objeto de una intensa 
reevaluación social que la liga a procesos tanto macro como 
microsociales y que demuestran la centralidad que ocupa en 
ellos el tiempo, a partir de un doble referente. Primero, el tiem-
po como un recurso abierto a diferentes procesos estructurales 
de elaboración en los que se conjugan de manera diferente el 
pasado, el presente y el futuro; o bien, ligado a experiencias 
temporales de la memoria de grupos, cuya identidad es insepa-
rable de su capacidad para recordar.

No obstante, Ramos Torre no sólo es el responsable del 
descubrimiento de ese Durkheim ignorado y a la vez tan dis-
tinto al convencional de los manuales, ni el fundador e intro-



Tragedia y sociología. Homo tragicus o “las flores del mal” 295

ductor de esa nueva rama de la sociología; ahora también es 
el autor de un libro enorme y soberbio en el que se despega 
de la glosa de un texto ajeno, para convertirse en una pro-
puesta teórica sociológica original. Su más reciente obra, Tra-
gedia y sociología (Ramos, 2018), un volumen de 450 pági-
nas, publicado por el Centro de Investigaciones Sociológicas 
de España, respalda con toda la fuerza que contiene este in-
menso escrito una propuesta teórica inédita, en la que habla 
como actor responsable de lo que ahora nos propone, muy 
lejano ya de aquel glosador original de Durkheim y también 
del sociólogo analítico del tiempo. El contenido refleja lo que 
quiere sustentar, con argumentada paciencia, en cuatro sec-
ciones, cada una encabezada por un título que se puede to-
mar como los desarrollos subsecuentes de lo que aparece en 
el argumento principal propuesto al lector en la primera. Tales 
son: I. Homo tragicus; II. Tragedia y teodicea; III. Riesgo, in-
certidumbre y crisis ecológica y IV. La trama trágica en la so-
ciología histórica. Cabe destacar que en la presente reseña 
quiero hacer no sólo un breve resumen de lo que contiene 
este original texto de Ramos Torre, sino que al hilo de ello, 
proponer cómo leerlo o, por lo menos, una interpretación de 
los efectos no planeados por el autor que pudieran provocar 
la lectura de su libro en aquellos que, como yo, nos situamos 
en una posición distinta a la de él, en cuanto actores y auto-
res. Por ello, empezaré por sugerir una tesis en la que fundo 
mi lectura y luego la justificaré a lo largo del presente trabajo 
que hago de este inmenso volumen. 

La tesis sostiene lo siguiente: la teodicea se ha tornado 
irrelevante en el mundo actual, ante el espectáculo del mal del 
que somos testigos. El recurso cristiano a este medio para 
explicar el mal, actualmente resulta no sólo inútil, sino sobre 
todo vacío. Sin embargo, no sólo éste, también todo medio 
secular que pretenda sustituirlo y al que ahora se le adjudica 
un poder providencial, similar al que antes tuvo la voluntad 
divina. Llámese naturaleza, ley natural o, simplemente, evolu-
ción. Todos estos recursos, aparentemente racionales, “des-



Rafael Farfán Hernández296

magicizantes”, reencantan nuevamente al mundo al reintrodu-
cir fines e intenciones en procesos que no están guiados por 
ningún intelecto ni voluntad trascendente. Son procedimien-
tos sin sujetos ni fines: “Los psicólogos evolucionistas le otor-
gan a la selección natural las mismas cualidades que se le 
han atribuido a Dios, como creador último y fuente del orden 
universal, del diseño, la verdad y el propósito, acción que re-
presenta una irónica convergencia con las ideas postuladas 
por quienes hoy proponen ‘el diseño inteligente’ ” (McKinnon, 
2012: 30). Al realizar lo anterior, el mal se desplaza por otros 
absolutos negativos como la violencia; y ahora el objetivo es 
esforzarse no sólo por erradicar la falta que engendra el mal, 
sino por mostrar el fin inexorable de una evolución que apunta 
a la pacificación del mundo, contra toda evidencia de que se 
encuentra sumido y dominado por la violencia. “La humanidad 
se vuelve una e idéntica a ella misma; únicamente que esta uni-
dad y esta identidad no pueden realizarse más que progresi-
vamente y la variedad de culturas ilustra los momentos de un 
proceso que disimula una realidad más profunda o que retar-
da la manifestación” (Lévi-Strauss, 2016: 51).

Otro autor había escrito que “si pensamos en ella en un 
sentido amplio, como un intento de encontrarle alguna justifi-
cación al mal y al sufrimiento inútil que vemos a nuestro alre-
dedor, podríamos decir, con Emmanuel Levinas, que actual-
mente vivimos en una época posterior ‘al fin de la teodicea’ ” 
(Bernstein, 2006: 19). Yo asumo este fin no como tragedia, ni 
como el efecto de un acto intencional que liberó fuerzas ahora 
no controladas. La muerte de Dios no es el fin del sentido del 
mundo ni, por ello, el advenimiento de una época nihilista en 
su forma más extrema, que es la forma en que Friedrich 
Nietzsche la concibió. Es más bien el resultado de un mundo 
secular, laico, creado por el hombre, en el que él se asume 
como responsable de lo que crea y provoca y, por lo tanto, de 
los males que de ahí nacen. 

Lo anterior significa que se trata de los efectos y/o conse-
cuencias que, emanados de actos humanos son, por lo tanto, 



Tragedia y sociología. Homo tragicus o “las flores del mal” 297

responsabilidad de los hombres. El mal no tiene que adquirir 
esas formas mayúsculas, trágicas, que nos devuelve la histo-
ria del siglo XX, porque de otro modo caemos en el error de 
volver a este mal heroico e ignorar el sufrimiento del hombre 
ordinario. Sobre todo desdeñamos los diversos actos de opo-
sición, resistencia y lucha contra toda esta maldad que tiene 
una fenomenología diversa y que muchas veces es ignorada. 
Retornar a la tragedia clásica griega tampoco parece la alter-
nativa frente a este hecho irrevocable del “fin de la teodicea”. 
La sociología, por lo menos en dos de sus principales expo-
nentes, se ha hecho cargo de esta grave responsabilidad al 
confrontar al hombre con el mundo que es obra suya; con la 
desilusión que provoca el desencantamiento de éste (Max 
Weber), o con el fin de los dioses sin que unos nuevos vengan 
a reemplazarlos (Émile Durkheim). Y este es el gran reto al 
que Ramón Ramos Torre quiere darle una respuesta socioló-
gica original.

La presentación que hago al lector de esta original res-
puesta sigue el hilo de mi interpretación. De ahí que la divida 
en tres partes y una conclusión, que contemplan las cuatro 
secciones del libro. A la primera la llamo “¿Nostalgia y/o 
retorno al pasado?”; a la segunda, “¿Por qué el mal en el mundo 
actual?”; a la tercera, “Fenomenología del mal en la sociedad ac-
tual”; y la última –que es una conclusión que retoma la cuarta 
sección del libro y en la que se destaca a una figura que se 
propone un control racional de las consecuencias de la ac-
ción: Norbert Elias y su sociología–, “Profetas del mal o con-
troladores del presente”.

¿Nostalgia y/o retorno al pasado?

Homo tragicus (así, sin cursivas; Ramos, 2018: 35-119) es el tí-
tulo de la sección inicial y también es la parte clave, porque ahí 
es donde Ramos Torre argumenta una propuesta que aparece 
a lo largo del libro como una demanda: el mundo antiguo griego 



Rafael Farfán Hernández298

tuvo en sus manos los primeros indicios para dar respuesta a 
los males que enfrenta el hombre en la civilización moderna, 
pero al perderse éste, con él se escaparon esos recursos, esos 
indicios elaborados por la tragedia ática. Retornar a él no es 
posible, pero sí lo es recuperar lo que se perdió: la anatomía 
que vertebra al Homo tragicus de la tragedia griega, como un 
recurso sociológico invaluable para lograr comprender y, sobre 
todo, explicar el conflictivo mundo actual. A esta demanda la 
escucho como esos diálogos que había en la Alemania de en-
treguerras, entre Martin Heidegger, Hannah Arendt e incluso 
Werner Jaeger, quienes proponían de manera nostálgica retor-
nar a un pasado idealizado con el fin de encontrar respuestas a 
los problemas de su presente. Sin embargo, leer sus narrativas 
del mundo griego no deja de tener el sentido de una voz lejana 
para un mundo perdido y, sobre todo, altamente idealizado que 
nunca fue. 

El Homo tragicus, nacido de la tragedia ática, es la nueva 
figura que Ramos Torre propone añadir a las ya conocidas. Es 
decir, al Homo moralis encarnado por el actor durkheimiano, 
“recibido y ampliado por Parsons y el estructural-funcionalis-
mo” (Ramos, 2018: 76); al Homo racionalis resultado de la pro-
yección, en el campo de la sociología, de un modelo construido 
en el ámbito de la economía y, finalmente, al Homo especula-
ris, que aparece en la obra moral de Adam Smith y reaparece 
en Herbert Mead y en Erving Goffman (Ramos, 2018: 77). En 
medio de estas antropologías es que se sitúa la del Homo tra-
gicus, una condición humana tratada por la tragedia griega en 
la que domina el conflicto entre acción, intenciones y resultado 
de la acción, del cual emerge un actor y/o agente internamente 
conflictuado, en tanto que está dividido entre lo que quiere y lo 
que sabe: algo que lo confronta con las consecuencias de su 
acción. Y al final, aunque es portador de un saber, actúa contra 
él guiado por la fuerza de un impulso mayor que desemboca en 
un destino ya prefigurado, contra el que termina doblegado y 
aceptándolo trágicamente. 



Tragedia y sociología. Homo tragicus o “las flores del mal” 299

Este hombre es el de la tragedia ática, que pacientemente 
reconstruye Ramos Torre en esta sección y al que el lector 
debe también dedicar paciencia, al ser espectador de su re-
construcción, lo que al mismo tiempo lo impulsa a reflexionar y 
a preguntarse: ¿qué función desempeñaban la tragedia y el 
teatro en la antigua Grecia, en una sociedad formada por hom-
bres libres y esclavos, que cuando no se dedicaban a la política 
hacían la guerra?; ¿qué clase de representaciones hacía este 
teatro de los dramas humanos; qué querían transmitir y a quié-
nes estaban dirigidas? Estas interrogantes llevan a pensar la 
ubicuidad o la condición situacional del Homo tragicus, en un 
medio social en el que la tragedia cumplía una función cívica 
importante. El punto fundamental es que, sociológicamente ha-
blando, para Ramos Torre el hombre que encarna esta trage-
dia posee recursos sociológicos que hoy se han perdido y que 
como tarea él propone recuperar, como un medio para explicar 
los conflictos del mundo moderno, que la sociología tradicional 
no ha logrado clarificar. 

Por ejemplo, uno de esos conflictos es el que nace del 
problema del mal y que aparece recurrentemente a partir de 
la segunda sección de la obra. El sociólogo que salva, porque 
logra aproximarse lo más posible a este Homo tragicus, es 
Georg Simmel, a quien Ramos Torre dedica un apartado 
completo. Ahora bien, el Simmel que recupera y examina es 
el que siempre se pensó como “filósofo de la cultura y la vida”; 
aquél al que Jürgen Habermas (1988) dedica unas páginas 
notables por las críticas profundas y radicales que hace a su 
concepto de cultura. Al ponerlo como antecedente de esta 
ruta vitalista, que va más allá de Heidegger y que Georg 
Lukács identificó tempranamente, lo sitúa en esa larga línea 
ascendente que llega hasta la filosofía de la historia pesimista 
que asumieron los miembros de la llamada teoría crítica y que 
en la actualidad es casi un sentido común expandido en mu-
chos medios académicos.



Rafael Farfán Hernández300

¿Por qué el mal en el mundo actual?

Esta pregunta resume el tema principal que plantea la segun-
da sección del libro, mediante cada una de las figuras que 
aborda y de lo que ellas proponen para analizar el problema 
del mal (desde Vico y Mandeville hasta Durkheim). Por ello, lo 
que al lector le queda claro es que al haberse perdido el re-
curso que otorgaba el Homo tragicus de la tragedia griega, el 
pensamiento social extravió uno de sus recursos más valiosos 
para poder explicar este problema. El recurso a la teodicea al 
que siguieron acudiendo el pensamiento y los inicios del mun-
do moderno, por ejemplo, en Vico; sin embargo, es un recurso 
que progresivamente se desgasta y pierde eficacia conforme 
avanza la secularización y, con ella, el desencantamiento del 
mundo. Las estrategias más astutas y creativas para salvar 
al mundo del mal e imponer la necesidad del bien, como es el 
caso de Adam Smith, al final se muestran ineficaces porque, 
o bien siguen acudiendo a la providencia bajo el argumento 
de una mano invisible que actúa o quedan atrapadas en la 
malla de acciones de los actores que para hacer el bien tie-
nen que asumir primero un mal que parece transitorio, pero 
que se vuelve permanente. 

Sociológicamente, Ramos Torre explica esto a partir del 
recurso en torno a las consecuencias no deseadas de la ac-
ción, las cuales resumen el concepto de “consecuencialidad”. 
Se trata de la figura a la que acude la sociología para explicar 
lo que hacemos partiendo de una intención, pero que provoca 
efectos contrarios que, finalmente, son evaluados y por ello 
se convierten en objeto de dichas acciones, que son de otros 
sujetos. Aquí se asoma un aspecto del mundo trágico que, 
según el autor, ahora estamos obligados a explicar bajo la 
forma de una representación “consecuencialista” de la ac-
ción. El recurso a la teodicea se extingue, pues como lo cons-
tata Richard Bernstein (2006), asistimos a un mundo que se 
ha privado de su necesidad, lo que nos reconforta y a la vez 
nos angustia. 



Tragedia y sociología. Homo tragicus o “las flores del mal” 301

No obstante, si Dios ha muerto, entonces es inevitable 
confrontarse con el hecho de que lo que le da sentido al mal, 
es decir, a lo que vivimos y/o de lo que somos testigos, es 
algo que ocurre en términos de lo que los hombres le hacen a 
otros hombres, no en los de un absoluto que está más allá de 
ellos. Así nace lo que Bernstein llama el “mal radical”, con el 
que alude no a la intensidad cuantitativa del mal, sino a su 
progresiva proyección cualitativa, que puede ir desde el acto 
más pequeño hasta el calificado como el más cruel e inhumano 
(Bernstein, 2006). Pienso que lo mismo puede señalarse para 
el asunto de la violencia, porque no es un problema cuantita-
tivo, sino más bien de carácter eminentemente cualitativo; es 
decir, de cómo se ejerce y qué efectos provoca. Para Ramos 
Torre la sociología no tiene medios para explicar ni para tra-
ducir esta clase de mal, incluso en una figura de la talla de 
Durkheim, en quien “es el sufrimiento colectivo ritualizado el 
que se objetiva como fuerza y se personaliza como poder 
malevolente y hostil” (Ramos, 2018: 213). Esto significa que 
en Durkheim el mal radical se disuelve en ese concepto abs-
tracto y general que es la “sociedad”. De modo paradójico y 
frente a su libro anterior, Ramos Torre nos retorna aquí a un 
Durkheim atrapado en el laberinto del estructural-funcionalis-
mo, en el que es incapaz de reconocer la tragedia del mundo 
moderno, pues hace uso de abstracciones que diluyen y pier-
den de vista las peculiaridades que adquiere el mal en la so-
ciedad actual.

Fenomenología del mal en la sociedad actual

La tercera sección lleva el nombre de “Riesgo, incertidumbre 
y crisis ecológica” (Ramos, 2018: 241-365). Aquí se aborda el 
tema de las macroconsecuencias de nuestras acciones en 
tres registros: el de los riesgos a los que estamos expuestos 
por los medios que hemos creado (sistemas expertos), como 



Rafael Farfán Hernández302

les llama Anthony Giddens (1990); y que a la vez que nos dan 
confort y comodidad, nos someten a una incertidumbre por 
los males que provocan y nos afectan. Aquí el riesgo aparece 
visualizado en la figura mítica de Prometeo. De ahí nace el 
segundo registro. Ahora es Casandra, a la que los dioses han 
otorgado el don de ver el futuro y que Ramos Torre toma como 
imagen para examinar un futuro ya presente. Ese que traen 
los sistemas que provocan el calentamiento global y, con ello, 
las crisis ecológicas. Es decir, la perturbación del orden climá-
tico y la “consecuencialidad” que conlleva azar y desorden en 
el orden natural. Finalmente, el tercero: la incertidumbre glo-
bal en torno a un presente del que no sabemos qué esperar, 
pues como Niklas Luhmann lo plantea, es un futuro abierto en 
el que todo y nada es posible. Así, el mal adquiere una feno-
menología diversa en la que los medios creados por el hom-
bre, con el fin de darle comodidad y seguridad, se tornan con-
tra él mediante los efectos no planeados, que lo llevan a 
confrontar situaciones de riesgo, de inseguridad, pero sobre 
todo de incertidumbre. La exploración de futuros apocalípti-
cos que hoy son el pan de cada día, se torna en la presencia 
de un futuro que ya está aquí. Entonces, ¿quiénes pueden ser 
los profetas de ese futuro?; ¿las Casandras que ven lo que 
puede ser?

Conclusión: profetas del mal  
o controladores del presente

El libro finaliza con una cuarta sección, “La trama trágica en 
la sociología histórica” (Ramos, 2018: 369-450). Aquí lo que 
aparece como pregunta es lo inverso de lo que se ha tratado 
a partir de la segunda sección; es decir, si desde tal punto 
queda patente que el hombre actúa de manera que libera 
consecuencias que finalmente no logra controlar, ahora lo 
que aparece es lo inverso: aquellos que han pensado y/o pro-



Tragedia y sociología. Homo tragicus o “las flores del mal” 303

puesto controlar lo que se ha liberado. Con mayor o menor 
optimismo, Ramos Torre examina en esta parte a tres figuras 
que de un modo u otro se han planteado el problema de si es 
posible el control humano de la historia. De Weber a Elias, 
pasando por Tocqueville, en el estudio que hace de ellos se 
propone mostrar la presencia de una escala gradual ascen-
dente en la que la trama trágica en la historia va descendien-
do. Por supuesto que el barómetro marca en su mayor punto 
de descenso las figuras de Weber y Tocqueville, como los 
profetas de las flores del mal que han de florecer en el futuro 
actual. Sin embargo, esta línea se detiene en su punto más 
alto con Elias, con quien aparece la figura del “aprendiz de 
brujo” en la escalada reflexiva. Es decir, del que intenta un 
control racional de la historia, sin que se pueda asegurar que 
entre el propósito y los resultados existe una línea recta de 
continuidad. De los tres personajes antes mencionados el 
que más desentona es sin duda Norbert Elias, pues aunque 
Ramón Ramos Torre lo presenta como un provocador de 
fuerzas que al final no logra controlar (“el aprendiz de brujo”) 
es, no obstante, el más esperanzador. No tanto por lo que 
provoca, sino por lo que promete, a través de un medio al que 
acude para fundar posibilidades que no escapan a lo que el 
hombre produce: la utopía. En efecto, al final de su vida Elias 
trató la utopía como un recurso para explorar futuros posibles 
que abrieran horizontes temporales como parte del presente 
y que ofrecen lo que Pandora clausuró cuando cerró la jarra 
que le dio Zeus: la esperanza (Elias, 2014). Pero: ¿de qué 
esperanza se trata?

Sin duda resulta paradójico invocar la esperanza como vir-
tud teologal, en un mundo que reconozco desencantado y al 
que sólo corresponde un sentido humano no trascendente. 
Sin embargo, creo que es rescatable como una condición 
para salvarlo, ya sea de la tragedia o de teodiceas disfraza-
das de planes secretos de la naturaleza que actúan por medio 
de nosotros. Envuelta en paradojas, que nacen de su origen 



Rafael Farfán Hernández304

teológico, sólo puede convertirse en una categoría secular en 
cuanto es concebida como una disposición humana para ac-
tuar en tanto que va ligada a la evaluación de posibilidades 
presentes que encierran futuros posibles y, por lo tanto, la 
utopía (Eagleton, 2016: 69 y ss.). Esperar no es desear, por-
que no va ligado a una cualidad anímica marcada por la au-
sencia de un objeto inalcanzable que provoca la angustia y la 
desesperación, para expresarlo de manera psicoanalítica. 
Como disposición ligada a la acción, la esperanza está enla-
zada a una actitud racional que, pese a las frustraciones, los 
contratiempos, las negativas y las decepciones, no se deja 
vencer, porque se afirma como una voluntad racional de lo 
que es posible y se puede hacer real a pesar de todo. Por su 
parte Elias, al apostar al final por la utopía, en medio de futu-
ros apocalípticos hoy de moda, considero que se afirmó en la 
esperanza de un futuro posible en el que el hombre sea due-
ño y señor de su destino.

Sin embargo, aquí resuena de inmediato una interrogante, 
con la que concluiré esta reseña: ¿qué pasa con Karl Marx?; 
¿por qué no se le dedica al menos un pequeño apartado para 
tratar su posición frente a la historia y al tema recurrente de las 
consecuencias no planeadas de la acción, dado que fue el 
pensador que parte de la premisa del hombre como agente y 
paciente de la historia? El silencio frente a Marx es el que el li-
bro guarda en torno a toda una fenomenología de la acción que 
se encuentra omitida y va en un sentido opuesto a lo que Ra-
mos Torre se propone sostener como un grave déficit de la 
sociología en la actualidad. Su defensa de un aparato teórico 
fundado en la tragedia clásica, para explicar “las flores del mal” 
del mundo moderno, no toma en cuenta diversos contraargu-
mentos que debilitan lo que propone. Al no ir en este sentido, 
su sociología se ha perdido y envuelto en aquello que quiere 
explicar para controlar y que no puede: el mundo social creado 
por el hombre o, en términos más estrictos, la creatividad de la 
acción (Joas, 1999). 



Tragedia y sociología. Homo tragicus o “las flores del mal” 305

Por ello quizás este problema tenga una respuesta no en 
retroceder a un mundo que nunca fue, sino asumiéndolo tal 
como es y a la vez utilizando los medios que el propio hombre 
se dio para explicar y controlar-dirigir este mundo, que es su 
mundo. Esta es una tarea que involucra, después de todo, 
actuar de modo creativo, no tanto sobre una materia inerte, 
sino sobre otros seres humanos y sus reacciones a nuestras 
acciones. Pensar de manera inteligente también es materia 
de una sociología de la acción, aunque no trágica, pero sí 
esperanzadora, que nos ayude a explicar de otro modo las 
“flores del mal”, las cuales brotan donde menos se espera y 
bajo las formas más diversas. Es la opción por la que algunos 
nos inclinamos en estos tiempos que anuncian una gran os-
curidad.

Bibliografía

Bernstein, Richard J. (2006). El mal radical. Una indagación fi-
losófica. Buenos Aires: Prometeo.

Eagleton, Terry (2016). Esperanza sin optimismo. Madrid: Tau-
rus.

Elias, Norbert (2014). Ĺutopie. París: La Découverte.
Giddens, Anthony (1990). Consecuencias de la modernidad. 

Madrid: Alianza.
Habermas, Jurgën (1988). “Epílogo: Simmel como intérprete de 

la época”. En Sobre la aventura. Ensayos filosóficos, editado 
por Georg Simmel. Barcelona: Península,.

Joas, Hans (1999). La créativite de l’agir. París: Les éditions du 
cerf.

Lévi-Strauss, Claude (2016 [1967]). “Raza e historia”. En Raza 
y cultura, editado por Claude Lévi-Strauss, 37-104. Madrid: 
Cátedra.



Rafael Farfán Hernández306

McKinnon, Susan (2012). Genética neoliberal: Mitos y moralejas 
de la psicología evolucionista. Ciudad de México: Fondo de 
Cultura Económica.

Ramos Torre, Ramón (comp.) (1992). Tiempo y sociedad. Ma-
drid: Centro de Investigaciones Sociológicas.

Ramos Torre, Ramón (1999). La sociología de Émile Durkheim. 
Patología social, tiempo, religión. Madrid: Centro de Investi-
gaciones Sociológicas.

Ramos Torre, Ramón (2018). Tragedia y sociología. Madrid: 
Centro de Investigaciones Sociológicas.




