
La construcción y el peso  
del discurso racial en México.  
El caso de los jóvenes estudiantes  
en la ciudad de León, Guanajuato
The Conformation and Weight of Racial Discourse  
in Mexico. The Case of Young Students in the  
City of León, Guanajuato

Carmen Rosa Rea Campos *

RESUMEN
El artículo trata de responder las siguientes preguntas: ¿cuál es el peso de las cate-
gorías raciales en las relaciones cotidianas de la población joven leonesa?, y ¿cuál 
es el tipo de racismo que opera en regiones mestizas, con escasa población indíge-
na? Desde una perspectiva sociológica, distinguiendo conceptualmente racialismo, 
racialización y racismo, y a partir de encuestas sobre representaciones sociales y 
prácticas de discriminación racial, realizadas en preparatorias del municipio de León, 
Guanajuato, el estudio demuestra la presencia de un doble discurso: el de la igualdad 
y el de la otrificación, además de un predominio del lenguaje racializador que media 
las relaciones y las representaciones sociales de los jóvenes. En este contexto el 
racismo opera de forma sutil; se hace explícito cuando una posible relación de proxi-
midad proyecta la ruptura de la distinción social.
PALABRAS CLAVE: racismo, racialismo, racialización, jóvenes, indígenas, Guanajuato.

ABSTRACT
This article attempts to respond to the following questions: 1) What is the weight of ra-
cial categories in day-to-day relations of young people in León? and, 2) What kind of 
racism exists in mestizo areas with little indigenous population? The study is done from 
a sociological point of view, conceptually distinguishing between racialism, racializa-
tion, and racism, and is based on surveys on racially discriminatory social representa-
tions and practices carried out in high schools in the municipality of León, Guanajuato. 
The results show the presence of a dual discourse: equality versus othering. It also 
uncovers the predominance of racializing language that ties together young people’s 
relations and social representations. In this context, racism is subtle; it becomes explicit 
when a possible close relationship projects a break in the social distinction.
KEY WORDS: racism, racialism, racialization, young people, indigenous people, 
Guanajuato.

Sociológica, año 32, número 91, mayo-agosto de 2017, pp. 241-276 
Fecha de recepción: 07/10/15. Fecha de aceptación: 18/07/16

*	 Profesora-investigadora del Departamento de Gestión Pública y Desarrollo, Divi-
sión de Ciencias Sociales y Humanidades, Universidad de Guanajuato, Campus 
León. Correo electrónico: careacbo@yahoo.com



Carmen Rosa Rea Campos242

Introducción

Algunos autores consideran que el racismo constituye el lado 
subjetivo de la exclusión social, mientras que la desigualdad 
formaría su dimensión objetiva (Bokser, 2007). En todo caso, 
la correspondencia entre desigualdad social, pobreza y racis-
mo es estrecha; es decir, existe una mayor probabilidad de 
que quienes experimentan situaciones de privación material 
(desigualdad), enfrenten a su vez situaciones de privación de 
derechos, negación, desprecio o rechazo –discriminación–, 
evidentes o sutiles, a causa de ciertos signos corporales 
construidos socialmente (Segato, 2007; Wade, 1997) y aso-
ciados con comportamientos supuestamente genéticos y atri-
buidos a determinados grupos (Gellner, 2005: 89).

Dar cuenta de la discriminación y de su complejidad en 
México fue el objetivo central de la Encuesta Nacional sobre 
Discriminación (Enadis), realizada en dos ocasiones (2005 y 
2010). Los resultados de ambos estudios sostienen que las 
prácticas de discriminación hacia determinados grupos socia-
les aún persisten. Según estos documentos, quienes experi-
mentan tal situación son los adultos mayores (40%), los indí-
genas (15.5%) y las personas con discapacidad (14.6%), a 
nivel nacional. Las estadísticas sobre el estado de Guanajua-
to no distan mucho de los datos nacionales y parecen no arro-
jar la proporción que tiene este fenómeno en metrópolis como 
Guadalajara, Monterrey y la Ciudad de México. Sin embargo, 
este tipo de estudios presenta por lo menos tres problemas.



La construcción y el peso del discurso racial en México 243

Primero, las encuestas ponen énfasis en las percepciones 
de los sujetos otrificados que experimentan la discriminación, 
sin abordar a los sujetos que la ejercen. Hay escasa informa-
ción sobre quiénes son los ejecutores de actos de exclusión; 
cuáles son los elementos o representaciones sociales a los 
que recurren para establecer una relación racialmente asimé-
trica con otros individuos; cuál es la tipología en términos de 
clase, origen étnico, educación y grupos de pertenencia de los 
sujetos –individuales y colectivos− que ejercen rechazo y/o 
negación sobre los grupos sociales vulnerables. Si descono-
cemos el perfil del que está al otro lado de la relación, ¿cómo 
podemos enfrentar este problema social?

El segundo problema es que el punto de análisis que to-
man en consideración estos estudios es la discriminación. Se 
parte del supuesto que ésta y el racismo se implican mutua-
mente, aunque las teorías enfatizan que tales conceptos no 
son equivalentes. La discriminación es una entre diversas for-
mas de expresión del racismo (Wieviorka, 1992), y tampoco 
se agota en él. Definida como un trato diferencial que causa 
un efecto negativo en la persona sobre quien se ejerce (Ca-
saús, 2009), el término “discriminación” se emplea indistinta-
mente para señalar prácticas e ideologías de negación del 
“otro” totalmente diferentes, como racismo, clasismo, xenofo-
bia, sexismo, fundamentalismo y otras fobias que, en determi-
nados contextos, pueden estar articuladas, pero no necesa-
riamente (Moreno, 1994). Por tanto, al partir de una noción tan 
amplia no sólo se tiende a confundir fenómenos distintos –
discriminación y racismo– sino a trivializarlos y convertirlos 
en conceptos vacíos, donde cabe todo y no cabe nada.

El tercer problema está vinculado con el efecto de los es-
pacios y contextos donde se reproducen las prácticas de dis-
criminación y los racismos. Aunque este tipo de estudios pone 
énfasis en algunos condicionamientos estructurales donde 
los sujetos experimentan situaciones de discriminación,1 poco 

1	 Por ejemplo, según datos de la Encuesta Nacional sobre Discriminación en México 
(Enadis) 2010, la población del sureste de México, con elevados porcentajes de 



Carmen Rosa Rea Campos244

nos dice del entorno y sus efectos en la particular forma en que 
opera el racismo. No es lo mismo hablar de racismo en Chia-
pas o Michoacán que en Guanajuato, a pesar de que a lo 
largo de los siglos xix y xx compartieron viejos discursos eu-
genetistas pre y posrevolucionarios (Urías, 2007) y políticas 
asimilacionistas basadas en la ideología y práctica del mesti-
zaje (Castellanos, 1994: 2001 y 2012). Las categorías étnicas, 
raciales y de clase, y las configuraciones entre ellas, inciden 
de distinta manera sobre los ejes de dominación que determi-
nan las relaciones cotidianas, no sólo por la composición ét-
nica de las poblaciones, sino también por cómo enfrentan de 
diferente manera los cambios y continuidades estructurales 
–económicos, políticos y sociales– que experimentan. Tales 
particularismos permiten hablar de racismo en situaciones en 
las que no hay población indígena o ésta es tan reducida que 
difícilmente interactúa con la no indígena, o aun cuando coti-
dianamente la gente no utilice el lenguaje del racismo, ni ape-
le al discurso del mestizo en tanto que factor diferencial en 
términos raciales, como sí sucede en otras regiones de Méxi-
co, por ejemplo Chiapas. 

Con base en lo señalado, en este artículo nos interesa 
contestar a las siguientes preguntas: ¿cómo opera el lenguaje 
racializado y los imaginarios raciales en poblaciones históri-
camente sin relación con indígenas originarios, ahora enfren-
tadas a un reciente fenómeno de emigración de indígenas 
procedentes de pueblos étnicos de diferentes estados del 
país?, ¿cuál es, en dicho escenario, el peso de las categorías 
raciales en las relaciones cotidianas de la población joven 
leonesa? El artículo se divide en seis secciones: la primera 
está dedicada a una necesaria discusión teórica y metodoló-
gica. La segunda a una descripción del contexto leonés. Las 
cuatro restantes pretenden responder a las preguntas formu-

bajo nivel de ingresos, escasa escolaridad y alta presencia étnica, ha sido suscep-
tible de discriminación. Mientras que en zonas como la formada por Guanajuato, 
Querétaro y Aguascalientes, con niveles de escolaridad aceptables, la discrimina-
ción parece ejercer más presión sobre las poblaciones no católicas.



La construcción y el peso del discurso racial en México 245

ladas, a partir de la interpretación comprensiva de los datos 
obtenidos de la encuesta a jóvenes adolescentes sobre racia-
lización y racismo en la ciudad de León, Guanajuato.

Las condiciones necesarias pero no suficientes  
del racismo

Cuando uno estudia un tema tan elusivo como el racismo es 
necesario someter a discusión los presupuestos teóricos que 
implica, más si se trata de un fenómeno que por su compleji-
dad puede fácilmente desplazarnos hacia la sociología es-
pontánea (Bourdieu, Passeron y Chamboredon, 2008). Parte 
de este ejercicio consiste en establecer una distinción con-
ceptual entre racialización, racialismo y racismo. 

La racialización y el racialismo, afirma Alejandro Campos 
(2012), son dos procesos sociales que contribuyen al lenguaje 
racial en la vida cotidiana. El primero constituye el proceso 
por el cual se produce lo racial o las razas, mientras que el 
segundo traduce la diversidad étnica en términos raciales al 
percibirlas como fácticas. Debido a la racialización los cuer-
pos, los grupos sociales, las culturas y etnicidades son produ-
cidas como si pertenecieran a diferentes categorías de suje-
tos, cargadas de una naturaleza ontológica que las condiciona 
y estabiliza (Miles, citado en Campos, 2012: 286). Es el proce-
so por el cual los grupos sociales son pensados como razas, 
al dar un sentido racial –biológico o genético– a factores que 
tienen naturaleza histórica, como las costumbres, la lengua, 
las prácticas cotidianas (Saldívar, 2012: 75) e incluso la ocu-
pación laboral o la procedencia geográfica. Bajo la racializa-
ción, el fenotipo o el color de la piel, definidos contextual e 
históricamente, se convierten en algo fijo y en un signo esta-
ble de distinción entre grupos sociales; más aún si adquieren 
cierta durabilidad en el tiempo (Segato, 2007; Wade, 1997).

La racialización supone una perspectiva relacional de la 
realidad; es decir, para que un grupo produzca el discurso ra-
cial requiere de una alteridad. René Zavaleta Mercado (1986) 



Carmen Rosa Rea Campos246

argumenta –recurriendo a la dialéctica hegeliana del amo y el 
esclavo– que en gran parte de América Latina la mentalidad 
señorial del terrateniente sólo era posible por la existencia de 
quienes desempeñaban el papel de servidumbre. En cualquier 
caso, todo proceso de identidad remite a esta base relacional 
y dialéctica, pues la definición de un nosotros sólo es posible 
a partir de otro. Por ello, la racialización no supone necesaria-
mente un orden jerárquico que determina relaciones de poder 
asimétricas entre un nosotros y sus alteridades, pero constitu-
ye la condición necesaria –aunque no suficiente– para la ins-
tauración de dicho orden (Campos, 2012). 

Por otra parte, el racialismo es el proceso mediante el cual 
la producción de razas, las tipologías raciales que resultan 
de la racialización, adquieren materialidad; es decir, se con-
vierten en evidentes y tangibles, y son definidas como preexis-
tentes a las representaciones e imaginarios sociales, no su 
consecuencia (Campos, 2012). Este es, por ejemplo, el recur-
so del que se sirvieron los teóricos racistas del siglo xix, al 
convertir las construcciones sociales en hechos fácticos que 
explicaban el comportamiento diferencial de los grupos socia-
les, como efecto de aquéllas. El racialismo, al igual que la ra-
cialización, por sí sólo no genera situaciones de desequilibro 
social que deriven en jerarquizaciones sociales guiadas por 
supuestas diferencias raciales; sin embargo, puede contribuir 
a ellas, al ser empleado por quienes enfatizan las diferencias 
culturales con el fin de legitimar como propias y naturales 
ciertas posiciones sociales; o por quienes en un afán de redu-
cir las diferencias sociales tienden a naturalizar las condicio-
nes de los grupos que se ubican en el extremo desfavorable 
de las relaciones de poder. Es el caso de algunos discursos 
antropológicos y ambientalistas que favorecen la cosificación 
de los indígenas como sujetos del pasado en el presente, 
como “ecológicos por naturaleza”, al hacer de sus prácticas 
culturales y de los correspondientes condicionamientos so-
ciales hechos ontológicos, cuando en realidad son históricos.



La construcción y el peso del discurso racial en México 247

El racismo, por último, se nutre de la racialización y el ra-
cialismo para constituirse en una práctica, un mecanismo de 
poder que instaura jerarquías a partir de categorías y tipolo-
gías raciales o de la biologización de lo social –moral, intelec-
tual, psicológico, cultural o fenotípico–. Se trata de una prác-
tica de desequilibrio de poder entre grupos que son pensados 
racialmente, es decir, que son racializados a partir de sus di-
ferencias sociales o de clase.2 Como argumenta Gellner, los 
racistas se identifican por su convicción de que algunos ca-
racteres socialmente importantes, comunes o exclusivos de 
ciertas poblaciones –deseables o indeseables−, están gené-
ticamente definidos (Gellner, 2005: 89). Este discurso genéti-
co de lo social posibilita ubicar la diversidad cultural en un 
orden jerárquico (Wieviorka, 2002; Stavenhagen, 1994; Cas-
tellanos, 1994; Segato, 2007). 

Según se deriva de lo anterior, el racismo es el resultado 
de los procesos de racialización, pues sin la existencia de la 
peculiar forma de producir razas no es posible pensar lo so-
cial como natural o biológico.3 También es el resultado del 
racialismo, que da sentido y vuelve tangibles las categorías 
raciales. Sin embargo, ninguno de tales antecedentes lleva 
necesariamente al racismo, puesto que éste supone no sólo 
la existencia de la otredad y del lenguaje racializado, sino 
también de contradicciones, pugnas y disputas entre los suje-
tos en relación. En tanto tal, el racismo es un fenómeno polí-
tico, económico y cultural: político, porque implica lógicas de 
confrontación y disputa, pues la existencia de uno, del noso-
tros dominante, no surge necesariamente de la anulación del 
otro, sino de su sometimiento, inferiorización y exclusión (Za-

2	 Es el caso que expone Foucault respecto del antisemitismo alemán. El problema 
racial –sostiene– sólo fue posible cuando el conflicto de clases fue traducido en 
conflicto de razas (Foucault, 1996).

3	 Esta definición no se aleja de la perspectiva foucaultiana. El racismo en tanto me-
canismo de poder posibilita y justifica la administración de la muerte –de la exclu-
sión política–, vinculado a una nueva racionalidad del poder –el biopoder– que 
nace en el siglo xix, se inscribe en el Estado y se centra en su población como 
especie (Foucault, 1996).



Carmen Rosa Rea Campos248

valeta, 1986; Stavenhagen, 1981; Campos, 2012; Castro-Gó-
mez, 2008); económico, porque la instauración de jerarquías 
supone desequilibrios en la distribución de oportunidades, así 
como el acaparamiento de éstas por parte de unos y la exclu-
sión de los otros (Foucault, 1996); cultural, porque supone la 
contradicción de lógicas de pensamiento, que se presentan 
con mayor intensidad allí donde las fronteras de la distinción 
social son más borrosas o porosas (Weber, 1984). Tal porosi-
dad es problemática para aquellos sujetos que acaparan de-
rechos y recursos materiales o simbólicos –riqueza, prestigio, 
estatus, por ejemplo–, respaldados en la idea de la naturali-
dad de las fronteras sociales. De ahí que el racismo cumpla 
una función reinstauradora de los desequilibrios sociales, 
pensados como naturales.

A partir de este marco interpretativo, la investigación optó 
por una metodología comprensiva y por la aplicación de un 
cuestionario sobre actitudes, discursos y prácticas de discrimi-
nación social y racial en y fuera de los espacios escolares. La 
encuesta se aplicó entre octubre y noviembre de 2014 en siete 
preparatorias del municipio de León. El tamaño de la muestra 
representativa (549 baterías) se calculó a partir del total de la 
población de preparatoria registrado en dicho municipio en 
2013 (14,977 estudiantes), con un margen de error de cuatro 
por ciento y un grado de confianza de 95 por ciento. Para ubi-
car a los estudiantes dentro de los espacios educativos se re-
currió a una muestra selectiva por conglomerados, empleando 
como criterio de selección de las unidades educativas el indi-
cador de marginalidad urbana, de tal manera que nos permi-
tiese situar individuos de distintos estratos sociales. Del total 
de entrevistados, el 52.3 por ciento fueron mujeres y el 46.3 
por ciento varones. Las unidades educativas seleccionadas 
según grado de marginalidad se aprecian en el Cuadro 1.



La construcción y el peso del discurso racial en México 249

León y su contexto cultural

A lo largo del siglo xx México y sus regiones atravesaron cam-
bios profundos en términos de densidad demográfica, proce-
sos de industrialización, urbanización y dinámicas migratorias 
que, en definitiva, reconfiguraron las relaciones sociales y las 
políticas de administración de la población –sobre todo indí-

Cuadro 1 
Unidades educativas encuestadas por nivel de marginalidad

Nivel de  
marginación  
urbana 
(Conapo)

Nivel 
socioeconómico/ 
espacial

Plantel 
educativo

Total 
encuestados

% 
entrevistados 

Muy baja Medio/alto • Instituto Lux,  
Colegio de Jesuitas 
en el Bajío

141 25.7

• Bachillerato  
Tecnológico  
Industrial 225

54 9.8

Baja Medio • Escuela de nivel  
medio superior  
Centro Histórico León

70 12.8

Media Medio/bajo • Sistema Avanzado  
de Bachillerato y 
Educación Superior 
(SABES),  
Valle de la Señora

106 19.3

• Centro de Estudios 
Tecnológico Industrial 
y de Servicios 
(CETIS) 21 

41 7.5

Alta Bajo • SABES Ampliación  
San Francisco

74 13.5

• SABES Jacinto López 63 11.5
Total 
entrevistados

549 100

Fuente: Elaboración propia



Carmen Rosa Rea Campos250

gena–. De ser una sociedad rural a principios de la pasada 
centuria, la sociedad mexicana pasó a ser predominantemen-
te urbana en los inicios del siglo xxi. 

El modelo de acumulación de capital basado en la exporta-
ción de materias primas, propio de hace cien años, dio paso al 
de la industrialización por sustitución de importaciones al pro-
mediar el siglo xx, proceso que impulsó dinámicas aceleradas 
pero desiguales de sus regiones. Unas se urbanizaron más 
rápido que otras, principalmente aquellas que se convirtieron 
en predominantemente industriales o manufactureras –Gua-
dalajara, Monterrey, por ejemplo–, mientras que otras se vol-
vieron sobre todo turísticas (Guanajuato, Cancún), y un tercer 
grupo mantuvo su carácter rural (Oaxaca, Chiapas).

En términos culturales, en el periodo de industrialización el 
Estado mexicano se esforzó por consolidar un proyecto de 
unidad nacional basado en la ideología del mestizaje, el cual 
constituyó a su vez un proyecto racial. Éste permitió la recon-
figuración de regiones étnico-culturales diferenciadas a lo lar-
go del siglo anterior: unas más blancas: el norte; otras mesti-
zas, al centro; y otras más indígenas, el sur (Castellanos, 
1994 y 2003; Saldívar, 2012; Stavenhagen, 1994). 

Por su dinámica económica, predominantemente manu-
facturera, León –una de las ciudades más importantes del 
estado de Guanajuato– corresponde a la primera región. Sin 
embargo, a diferencia de las zonas ubicadas en el norte mexi-
cano, ahí el proceso acelerado de industrialización y urbani-
zación se desarrolló de manera tardía. Mientras que en la re-
gión norte la sustitución de importaciones impulsó el rápido 
desarrollo fabril y la urbanización, en León tales procesos es-
tuvieron vinculados con la debacle del modelo de acumula-
ción de capital antedicho y el inicio del proceso de reestructu-
ración económica neoliberal promovido desde los años 
ochenta. A partir de entonces, se ha convertido en una metró-
poli emergente, a la que no sólo llegan migrantes internos 
sino empresas transnacionales, principalmente vinculadas 
con la industria automotriz. 



La construcción y el peso del discurso racial en México 251

Respecto de su composición étnica, aunque historiadores 
y antropólogos afirman que en la región del Bajío habitaron 
los chichimecas, que hubo afluencia temprana de otomíes 
procedentes del centro de México (Wright y Vega, 2014) y que 
actualmente existen municipios con población chichimeca, en 
el imaginario social leonés ésta ha sido siempre una sociedad 
mestiza, carente desde sus orígenes de población indígena. 
Si hubo mestizaje –considera la población de León– fue por 
las migraciones indígenas desde otras regiones del país. 
Tampoco cabe en el imaginario local la existencia de afrodes-
cendientes, aunque los historiadores registran la importancia 
de su llegada a Guanajuato y León en el siglo xix, provenien-
tes del vecino país del norte y atraídos por las políticas libera-
cionistas y por un complejo sistema de relaciones raciales 
que hizo posible su involucramiento en las actividades econó-
micas de la región, a través de las cuales lograron vínculos 
matrimoniales con los sectores sociales económicamente pri-
vilegiados (Guevara, 2001).

En todo caso, el León de hoy se concibe como una socie-
dad mestiza, que experimenta procesos de transformación 
económica que la ubican como una región atractiva para gen-
te proveniente del ámbito nacional. Allí emigran personas de 
diferente origen social, entre ellas, una población indígena 
predominantemente náhuatl, otomí, purépecha y mixteca, que 
alcanza el 0.3 por ciento de la cantidad total de habitantes de 
la ciudad y representa el 21.5 por ciento de la población indí-
gena migrante al estado de Guanajuato (Wright y Vega, 2014).

Diferentes estudios sobre la materia sostienen que, por 
sus condiciones étnica y económica, las poblaciones indíge-
nas que migran a centros urbanos padecen situaciones y 
prácticas explícitas de racismo por parte de la población lo-
cal. La vestimenta tradicional, el uso de la lengua propia y el 
color de la piel constituyen signos a partir de los cuales se 
generan discursos y actos intolerantes, identificados a partir 
de la mirada que el hombre urbano imprime sobre el indígena 
(Contreras, 2014; Velasco, 2010). 



Carmen Rosa Rea Campos252

No negamos la existencia de tales prácticas, más aún en 
un contexto como el mexicano, marcado por el afán histórico 
de mostrarse como una sociedad mestiza, donde el mestizaje 
es producto del proceso de racialización que el Estado impri-
mió a la sociedad. Sin embargo, esta forma de racismo y la 
lógica con la que opera no se desarrolló de igual manera en 
todas las regiones del país (Castellanos, 2003 y 2012; Castro-
Gómez, 2008). En unas se hizo más evidente, mientras que 
en otras parece haberse camuflado –haciendo incluso del ra-
cismo un fenómeno latente– o reemplazado por un clasismo 
que, en definitiva, es el factor que media y explica las situacio-
nes de exclusión y discriminación.

El doble discurso:  
igualdad ante todo y diferencia también

Uno de los primeros resultados de la batería aplicada en siete 
preparatorias del municipio de León, en 2014, fue que más de 
ochenta por ciento de los entrevistados rechazó que sus rela-
ciones sociales cotidianas estén atravesadas por discursos y 
prácticas racistas. Es más: no sólo lo niegan, sino lo cuestio-
nan. Tal situación se experimentó al momento de aplicar el 
cuestionario. La encuesta fue calificada por los jóvenes como 
racista, precisamente porque muchas de las preguntas alu-
dían al color de la piel, el origen étnico, la identidad y los cri-
terios de clasificación entre estudiantes que comparten los 
mismos espacios de sociabilidad. Sin embargo, al analizar las 
respuestas vertidas se manifiesta un doble discurso, reflejo 
del doble discurso del Estado y la sociedad mexicanos; el de 
la igualdad y el de la diferencia.4

El primero, demanda equidad y niega cualquier forma de 
categorización de las personas. Es un lenguaje basado en el 
principio liberal de igualdad individual ciudadana, bajo el cual 

4	 Tomamos el concepto de diferencia en el sentido planteado por Segato (2007).



La construcción y el peso del discurso racial en México 253

se constituyeron gran parte de los Estados latinoamericanos. 
A este discurso se suma el multicultural, mucho más contem-
poráneo y también de corte liberal, que desde los noventa 
promueve el reconocimiento de la diversidad y condena cual-
quier forma de discriminación racial o étnica. Este discurso 
atraviesa a la sociedad en general, suele presentarse en el 
plano de la reflexividad de los sujetos y escapa al sentido 
práctico, que desarrolla las acciones cotidianas (Bourdieu, 
Passeron y Chamboredon, 2008). Por ello, algunos individuos 
se ubican como jueces externos ante acciones de intoleran-
cia y emiten opiniones de indignación ante acontecimientos 
particulares difundidos por las redes sociales virtuales, como 
los casos de Lady Chiles, las Ladies Polanco o el de la estu-
diante de posgrado maya k’iche’ a quien se impidió entrar a 
una cafetería en Chiapas en 2013, por portar vestimenta tra-
dicional que, bajo la mirada racista y clasista, se asocia con 
ignorancia y pobreza. 

El segundo discurso es el de la otrificación, a partir del cual 
se establecen, justifican y constatan las diferencias, se ins-
tauran las jerarquías, se reafirman las distancias entre el no-
sotros y los otros o alteridades. Forma parte del sentido prác-
tico y opera en el plano de la no conciencia –casi siempre, 
pero no exclusivamente–, porque las acciones, prejuicios, y 
representaciones sociales –a partir de las cuales se constru-
yen las diferencias– se fueron rutinizando al grado de norma-
lizarse, es decir, de plantearse como naturales y no problemá-
ticos. Ello no quiere decir que los sujetos cuyas acciones 
operan bajo este discurso no sean reflexivos y conscientes de 
los efectos de sus acciones, prácticas y representaciones, 
pero la reflexividad y la conciencia de ellas sólo es posible 
cuando se presenta un desajuste estructural entre las expec-
tativas y las posibilidades objetivas (Bourdieu, citado en Nord-
mann, 2010), lo cual hace posible que los sujetos de la rela-
ción continúen percibiendo lo social como algo natural e 
inmutable.



Carmen Rosa Rea Campos254

En nuestra investigación hallamos, pues, este doble dis-
curso: por un lado, se afirma que en los espacios de conviven-
cia –como las escuelas– no hay discriminación y menos de 
tipo racial. Tampoco se reconoce la existencia de categorías 
raciales que estén mediando las relaciones entre los estu-
diantes y se rechaza cualquier forma de discriminación racial 
sobre los sujetos tradicionalmente otrificados –aunque no los 
únicos– en la historia mexicana: los indígenas. Por otro lado, 
el discurso de la otrificación se hace presente en las percep-
ciones y representación que los individuos hacen de sí mis-
mos, de los mencionados sujetos y de las relaciones posibles 
con éstos. Cabe apuntar que éstas son muy remotas, pues 
una cierta segregación espacial, mediada por la pobreza –so-
bre todo en el caso de una parte de los migrantes indígenas–, 
ha hecho posible que los encuentros entre unos y otros sean 
efímeros y escasos, excepto en los espacios donde ambos 
grupos sociales comparten ciertos condicionamientos socia-
les. Al mismo tiempo, el asimilacionismo cultural influyó para 
que los signos racializados –el color de piel, la vestimenta y el 
lenguaje, por ejemplo– fueran más compartidos, haciendo las 
diferencias casi imperceptibles para unos y permitiendo a 
otros –los indígenas– disimularlas, exceptuando los casos en 
los que los sujetos indígenas asumen una conciencia política 
de su identidad étnica (Bartolomé, 2006) y la hacen visible 
portando sus repertorios culturales.

Por lo dicho, cuesta mucho aceptar –sin mayor cuestiona-
miento– lo que algunos estudios argumentan: que a los indí-
genas, en ciudades mestizas como León, se los insulta de 
frente y se les dice “indios”, que sobre ellos se ejercen mira-
das “feas” y que se los desprecia a secas (Contreras, 2014). 
No negamos que tales situaciones pueden suceder y lo ha-
cen precisamente cuando los signos raciales que diferencian 
a unos y a otros son más evidentes,5 o cuando van acompa-

5	 Como en el caso de la estudiante de posgrado a quien se impidió su ingreso a una 
cafetería por asociar su vestimenta típica con la pobreza, expuesto anteriormente.



La construcción y el peso del discurso racial en México 255

ñados de signos de clase,6 pero aun en tales casos el discur-
so de la tolerancia y del reconocimiento hace que los sujetos 
racistas sean mucho más cuidadosos y menos evidentes al 
momento de actuar efectivamente. 

Lo anterior no supone negar que los dichos, las represen-
taciones sociales y las percepciones que establecen los estu-
diantes sobre sí mismos y sobre los indígenas estén atrave-
sados y afectados por el discurso de la otrificación y por los 
procesos de racialización y racialistas que la sociedad y sus 
instituciones han impreso sobre ciertos cuerpos y culturas. 
Ahora bien, reconocer eso tampoco implica, de manera auto-
mática, que las relaciones cotidianas sean racistas en sí mis-
mas, sino que son predominantemente racializadas. 

El discurso y las prácticas racistas se presentan en su forma 
normalizada, pero medidas y matizadas por el clasismo, sin 
necesariamente resultar de ahí una confrontación o rechazo 
explícitos. Esto último es posible cuando las fronteras de las 
diferencias –en términos fenotípicos, culturales, políticos y eco-
nómicos– se vuelven cada vez más porosas o están en proce-
so de disolución por cambios estructurales que pueden experi-
mentar algunos segmentos de la población. Tal situación 
genera, a su vez, desajustes estructurales entre transformacio-
nes de tipo material y permanencias al nivel de las estructuras 
simbólicas o mentales.7 Ciertamente no es el caso de León, 
pues –a pesar de los procesos acelerados de urbanización, 
acompañados de migración rural e indígena– no se han tradu-
cido en desajustes del orden establecido que vulneren los ima-
ginarios de orden, las fronteras y las distinciones que la socie-

6	 Por ejemplo, las personas que piden limosna y usan una indumentaria que alude a 
la identidad genérica indígena.

7	 Situación que observamos en otra investigación que analiza el racismo en Bolivia, 
en un contexto en el que la sociedad boliviana atraviesa por cambios estructurales 
importantes y donde lo indígena ha cobrado un papel protagónico en diferentes 
campos: el político, el económico y el intelectual, entre otros (Rea, 2015). Por otra 
parte, reflexiones teóricas con fundamento empírico –como la realizada por Talcott 
Parsons sobre el nazismo alemán durante la primera década del siglo xx– permiten 
sostener que estos desequilibrios estructurales simbólicos, producto de ciertos 
equilibrios materiales, incidieron y potenciaron aquél.



Carmen Rosa Rea Campos256

dad ha construido –desde el periodo posrevolucionario o antes 
de él–, trastocada por el discurso oficial del mexicano.

Que no existan estos desajustes estructurales no significa 
que el imaginario de orden racial no esté presente en el ima-
ginario social. La fuerza de aquél, alimentada por los proce-
sos de racialización y racialismo, es lo suficientemente vigen-
te como para continuar considerando naturales hechos por 
completo sociales. En ello se advierte con claridad la secuela 
del racismo institucional, que se reproduce por una particular 
forma de administración del poder y de la riqueza por parte de 
los segmentos gobernantes. Éstos, al no incidir de manera 
radical en la reducción de las desigualdades, la violencia y el 
empobrecimiento de los sectores indígenas en comparación 
con los que no lo son, tienden a legitimar como reales y natu-
rales aquellas construcciones imaginarias que racializan y 
otrifican a los sujetos en desventaja. 

Identidades racializadas

El censo del 2001 en Bolivia hizo evidente el fracaso de las 
políticas de mestizaje que habían emprendido los gobiernos 
posrevolucionarios de ese país desde mediados del siglo xx, 
al evidenciar que el 62 por ciento de la población mayor de 
cinco años se autodefinía como perteneciente a algún pueblo 
indígena, mientras que el restante se consideraba no indíge-
na. En cambio, la ideología del mestizaje en México resultó 
ser un proyecto exitoso, no tanto porque exista una población 
indígena reducida en comparación con los países de la región 
(seis por ciento, según el censo de 2010),8 sino porque a la 
hora de preguntar por la autoidentificación –un indicador sub-
jetivo más que objetivo– gran parte de la población se recono-
ce mexicana a secas o mestiza. 

8	 Esta proporción es mucho menor a la registrada en el Censo de 2000, diez por cien-
to; aunque en términos absolutos hubo un crecimiento de 6’044,547 a 6’695,229, fue 
mucho menor al crecimiento de la población nacional (Wright y Vega, 2014).



La construcción y el peso del discurso racial en México 257

Sin embargo, a pesar del discurso hegemónico del mesti-
zaje y de que sólo el 0.9 por ciento de los entrevistados en 
nuestra investigación afirmó pertenecer a un pueblo indígena 
–otomí, chichimeco, náhuatl– y el 1.6 por ciento de los mis-
mos –equivalente a nueve casos– dijo tener algún familiar de 
primer o segundo grados –padres, madres, tíos, abuelos y 
primos– que hablan o entienden alguna lengua indígena, sólo 
el 55.4 por ciento se asumió como mestizo (Gráfica 1). Este 
dato es interesante, pues arroja una proporción menor a la 
esperada; más si se considera que la sociedad mexicana en 
general, y la leonesa en particular, son definidas como mesti-
zas. También llama la atención que el 30 por ciento de los 
entrevistados se asumieran como no indígenas y, al mismo 
tiempo, como no mestizos.

Gráfica 1 
¿Cómo te autodefines en términos étnicos?

Fuente: elaboración propia con base en encuestas realizadas a estudiantes en 2014.

Son varias las explicaciones que podemos extraer de es-
tas dos tendencias. La primera, que existe una distancia entre 
los discursos político y académico y el del sentido común. 
Para los primeros, lo mestizo es la categoría referencial que 
asumen gran parte de los mexicanos como propia al momen-
to de identificarse en términos raciales (Gráfica 2), resultado 
del proyecto ideológico del Estado posrevolucionario que, al 
tiempo de promover el discurso de la fusión de razas y cultu-

3.5%Indígena

Indígena y mestizo

Mestizo

Ni indígena ni mestizo

No responde

4.4%

55.4%

30.6%

6.2%



Carmen Rosa Rea Campos258

ral, asumió el blanqueamiento como patrón ideal de integra-
ción (Stavenhagen, 1981). En cambio, para una parte de los 
encuestados, lo mestizo es un término extraño, ajeno y lejano 
a su realidad (25 por ciento); mientras que lo mexicano –aun-
que contiene a y es expresión del mestizaje proyectado como 
política de Estado– es una cosa distinta a mestizo. 

Gráfica 2 
¿Por qué te consideras mestizo?

Fuente: elaboración propia con base en encuestas realizadas a estudiantes en 2014.

El hecho de que sólo el 55.4 por ciento de los estudiantes 
se consideraran mestizos en realidad refleja lo exitoso de la 
ideología del mestizaje, en dos sentidos. De un lado, porque 
quienes se reconocen así lo hacen asumiendo el discurso ofi-
cial de la fusión racial entre el español y la indígena, cuyo re-
sultado más evidente parece ser el color de piel morena, aun-
que “no tan morena como la de los indígenas”. Por otro, 
quienes no se definen de ese modo –“ni indígenas ni mesti-
zos”– afirman en su mayoría no tener ninguna procedencia 
indígena (32.6 por ciento) y, en segundo lugar, porque se asu-
men mexicanos a secas (22.5 por ciento). Si tomamos estos 
dos elementos a consideración, podemos afirmar que la cate-
goría mexicano logró desplazar al término mestizo, sin por 

29.9%
8.6%

0.9%
0.4%

25.9%
6.4%

2.9%
9.7%

1.5%
5.1%

2.9%
6.0%

Ascendencia español-indígena
Color de piel

Grado civilizatorio
Hablar lengua indígena

No contestó
No sabe

Otro
Procedencia diversa
Procedencia urbana

Rasgos culturales
Rasgos físicos no indígenas

Identidad nacional



La construcción y el peso del discurso racial en México 259

ello anular o sustituir el discurso racializado, racialista y racis-
ta que implica el último (Gráfica 3). 

Como parte de este discurso racializado, para un segmen-
to de la población entrevistada –aquella que no se define 
como mestiza–, lo mestizo acabó por convertirse en sinónimo 
de indígena (32.6 por ciento) y de rural (7.9 por ciento). Aquí se 
presenta uno de los efectos más importantes del proceso de 
racialización que proyectó el discurso oficial: hizo de la identi-
dad mexicana un otro distinto a su otredad interna, que no guar-
da siquiera residuos –sólo la huella precolonial– con la otredad 
étnica. 

Gráfica 3 
¿Por qué no te consideras indígena ni mestizo?

Fuente: elaboración propia con base en encuestas realizadas a estudiantes en 2014.

Definirse “ni indígena ni mestizo”, pero sí mexicano, supo-
ne la negación contemporánea de la huella indígena en uno 
mismo, incluso en aquellos que tienen parentesco indígena. 
Tal es la situación de 1.6 por ciento de los entrevistados, nue-
ve casos, quienes afirmaron tener un pariente indígena de 
primer grado –padres–, de segundo grado o colateral –abue-
los y tíos–, pero sólo uno de ellos (0.9%) admitió ser indígena 
(otomí), mientras que el resto afirmó no serlo y se identificó 
mestizo, respaldando su identidad en el tiempo de residencia 
e incluso el lugar de nacimiento urbano.

7.9%
4.5%

9.0%

6.7%
5.6%

22.5%
4.5%

6.7%
32.6%

Procedencia urbana
Otros

Procedencia cultural/estilo de vida
No sabe

No categoriza a las personas
Ser mexicano

Ser blanco
Procedencia europea

No procedencia o rasgos indígenas



Carmen Rosa Rea Campos260

Que casi ninguno de los individuos con parientes cercanos ha-
blantes de lengua indígena se definiera como tal nos da pistas 
sobre la importancia que aún tiene el peso de la otrificación y ra-
cialización de categorías identitarias como indígena y mestizo. 
Apoyados en estudios sobre otros contextos en México (Castella-
nos y Landázuri, 2012), podemos sostener que, en un ámbito don-
de lo indígena sigue siendo contenedor de prejuicios sociales y 
raciales, asumirse y reconocerse en sus orígenes estigmatizados 
resulta problemático; más aún cuando los sujetos que experimen-
tan tal negación de sus identidades colectivas atraviesan por pro-
cesos de construcción de sus identidades individuales en un esce-
nario hostil para cualquier individuo diferente en términos étnicos. 

Si contrastamos el dato anterior con el que se presenta en la 
Gráfica 1, la información parece errónea, pues del total de en-
trevistados, el 3.5 por ciento se define indígena y no el 0.9 por 
ciento. La discrepancia puede comprenderse como un efecto 
del discurso afirmativo sobre las identidades, pero en el sentido 
desindianizado que proyecta la identidad regional, sin que por 
ello se eliminen los prejuicios sobre los individuos indígenas 
presentes y contemporáneos. Es decir, exceptuando el caso 
que se define indígena por su origen y parentesco inmediato, 
quienes afirmaron tal condición no lo hicieron por reconocer 
un parentesco consanguíneo indígena, sino por la huella y la 
presencia históricas (pretéritas) de los chichimecos en la re-
gión de Guanajuato. Ello muestra lo complejo que resulta dar 
cuenta de la identidad cuando se involucran no sólo criterios 
objetivos, sino también subjetivos, los cuales median una serie 
heterojerárquica de experiencias y percepciones.

Imaginarios urbanos sobre el indígena de hoy 

¿Por qué la gente prefiere tomar distancia de lo indígena, más 
allá de si existe o no una relación de proximidad y de pertenen-
cia étnica? La respuesta parece ser muy obvia, pero como se-
ñala Foucault, lo que interesa analizar no es lo obvio –lo apa-
rente diría Marx– sino aquello que está detrás de la apariencia. 



La construcción y el peso del discurso racial en México 261

 Para un grupo de estudiantes –aquellos que se definen “ni 
indígena ni mestizo”–, lo indígena sigue siendo una categoría 
identitaria que hace que sus portadores presenten ciertas ca-
racterísticas naturales, las cuales los convierten en otro, ubica-
do en una gradiente –racial, social, moral o cultural– inferior que 
uno mismo. Se los concibe ontológicamente, no históricamente, 
como rurales, faltos de intelecto, carentes de educación escola-
rizada, ecológicos y pobres. Tales imaginarios y representacio-
nes sociales cobran veracidad cuando se contrastan con la 
condición material de la mayoría indígena en México.

Gráfica 4 
Porcentaje de percepciones sobre el nivel educativo 

alcanzado por grupos de individuos diferenciados  
según criterios raciales generalizados

Fuente: elaboración propia con base en encuestas realizadas a estudiantes en 2014.

Al respecto, resulta ilustrativo atender los resultados que 
arrojaron las preguntas elaboradas para identificar la percep-
ción que los estudiantes tienen sobre la posición social, ocu-
pacional y educativa de la población indígena en general. 
Aunque la consulta contenía respuestas de opción múltiple, 
más de 50 por ciento de los jóvenes identificó a los indígenas 
en niveles educativos bajos (Gráfica 4), en ocupaciones ma-
nuales (principalmente agrícolas), artesanales y comerciales, 
excepto obreros –ocupación donde sí ubican a los mestizos– 

Indistinto

Hasta universitario

Hasta prepa

Hasta secundaria

Hasta primaria

Ninguno

Blancos (güeros)

0 10 20 30 40 50 60 70

Mestizos Indígenas



Carmen Rosa Rea Campos262

y, en su mayoría, pobres (Gráfica 5). Sólo el seis por ciento 
identificó a los indígenas en niveles superiores de educación; 
el dos por ciento en ocupaciones no manuales; y el uno por 
ciento con la ocupación empresarial.

La percepción sobre los mestizos y blancos (güeros) es dis-
tinta. Los primeros son concebidos en cualquier nivel educativo 
medio y superior; y en ocupaciones principalmente no manua-
les, pero también en ellas. Si consideramos que el 55.4 por 
ciento de nuestros entrevistados se conciben en este catego-
ría, y que además provienen de distintos estratos sociales, po-
demos comprender que en sus respuestas sitúen lo mestizo en 
posiciones educativas y ocupacionales diversas: con estudios 
que van desde secundaria inconclusa hasta niveles universita-
rios o de posgrado; con oficios y profesiones que comprenden 
ocupaciones manuales –como obreros (por el patrón ocupa-
cional leonés) y comerciantes– y no manuales –desde emplea-
dos públicos hasta políticos–. En ningún caso se los coloca en 
el rubro “sin educación” ni en actividades vinculadas con el 
trabajo agrícola o la venta de artesanías que, desde ciertos 
imaginarios sociales, son atributos sólo de los indígenas.

Gráfica 5 
Porcentaje de percepciones sobre la posición ocupacional� de grupos 

de individuos diferenciados� según criterios raciales generalizados

Fuente: Elaboración propia con base en encuestas realizadas a estudiantes, en 2014.

Empresario

Cualquier ocupación

Cualquier ocupación calificada
 excepto empresarios

Cualquier ocupación no calificada

Obrero

Cualquier ocupación no calificada
menos obrero

Blancos (güeros)

0 10 20 30 40 50
60

Mestizos Indígenas



La construcción y el peso del discurso racial en México 263

Cuando se preguntó a los jóvenes las razones de la pobreza 
de los indígenas, además de reconocer la explotación como un 
hecho social que explica su condición, afirmaron que tal situa-
ción material está asociada con persistencias culturales, como 
si los particularismos en esta área explicaran la posición social 
que los sujetos ocupan en el espacio social. También se obser-
vó que una proporción mucho menor atribuye la pobreza de las 
poblaciones indígenas a cierta “falta de intelecto” propia de 
ellas. Se trata de un dato significativo si tomamos en cuenta el 
contexto actual, donde el discurso oficial del reconocimiento de 
la diversidad cultural en México sí ha influido en la forma cada 
vez más sutil en la que operan las prácticas racistas hacia lo 
indígena, aunque parece haber incidido mucho menos en los 
imaginarios y mentalidades racializadas de la población.

Si consideramos las políticas de reconocimiento cultural que 
han generado los gobiernos en turno después del levantamiento 
armado zapatista, esta persistencia de las representaciones y la 
fijación en posiciones sociales diferenciales muestran dos esce-
narios posibles y vinculados: 1) que las políticas sociales aún no 
muestran resultados efectivos cuando se trata de equilibrar las 
condiciones de oportunidades para todos los individuos adscri-
tos al Estado mexicano; y 2) que dichas políticas poco han mo-
dificado, al menos sustancialmente, las representaciones, pre-
juicios e imaginarios racistas respecto de los indígenas.

En una investigación anterior, tras aplicar una regresión lo-
gística con datos censales de 2000, se mostró que la proba-
bilidad de que una persona de origen indígena no tenga un 
nivel superior de instrucción educativa era superior al 95 por 
ciento, es decir, casi total. Los datos revelaron que un indíge-
na varón urbano tenía mucha menos probabilidad de acceder 
a una educación superior que una mujer no indígena urbana 
pobre: doce y treinta por ciento, respectivamente (Rea, 2016).9 

9	 Estos datos forman parte de una investigación más amplia que tiene por objetivo 
medir el impacto de las políticas pro indígenas sobre el peso negativo del origen 
étnico en el acceso a educación e ingresos económicos, empleando series de 
tiempo.



Carmen Rosa Rea Campos264

Si observamos, además, que existe una relación estrecha 
entre educación e ingresos, las posibilidades de modificar su 
condición de pobreza disminuyen si los indígenas tienen me-
nos probabilidades de acceder a una educación superior. En 
esta línea argumentativa, un estudio sobre discriminación la-
boral demostró que la desigualdad en términos de ingreso 
entre indígenas y no indígenas continúa siendo persistente:

En las áreas urbanas de las zonas metropolitanas, el ingreso de los indí-
genas no es tan bajo con respecto al promedio, pero necesitaría ser in-
crementado en 21% para poder igualar el ingreso-hora de los no indíge-
nas […]. Las diferencias van aumentando en la medida en que pasamos 
de áreas urbanas a rurales. La discriminación hacia los indígenas resul-
ta entonces latente en todo el círculo de la reproducción de la pobreza 
desde el mercado de trabajo (Horbath, 2008: 43). 

En el año 2000 el origen étnico indígena generaba muchas 
más desventajas en términos educativos y de ingresos que la 
condición del género. Este panorama no ha cambiado mucho 
si consideramos que, según los datos censales de 2010, el 
noventa por ciento de la población indígena se encuentra en 
situación de pobreza (Coneval, 2014: 12). 

La persistencia de la desigualdad social hace posible la 
reproducción del racismo estructural que aún pesa sobre las 
otredades étnicas, y torna poco probable que la gente de a 
pie deje de mirar a los indígenas como ontológicamente po-
bres, rurales, sin capitales escolares y habilitados por natura-
leza para la producción y venta de artesanías. Este racismo 
estructural e institucionalizado explica, en gran medida, los 
imaginarios, las representaciones y las relaciones sociales ra-
cializadas que experimenta la población en torno a lo indíge-
na, haciendo de tales tipologías raciales –construidas por el 
Estado y la sociedad– hechos fácticos y tangibles para el ciu-
dadano común. 

Que los indígenas sean situados en las posiciones más 
bajas de la estructura social no sólo da cuenta de las percep-
ciones, los prejuicios y los imaginarios racistas fundados en la 
sola memoria histórica del coloniaje; expresan asimismo una 



La construcción y el peso del discurso racial en México 265

simple realidad: que las políticas de reconocimiento instru-
mentadas desde los años noventa del siglo xx han influido 
muy poco en la lentísima transformación de las mentalidades 
racializadas de gran parte de la población mexicana, como es 
el caso de los jóvenes leoneses. Ello acontece, principalmen-
te, porque no van acompañadas de políticas redistributivas y 
de desarrollo orientadas a menguar dichas desigualdades. 
Tal persistencia, en definitiva, incide en la reproducción y el 
reforzamiento de mentalidades racializadas en torno a los su-
jetos indígenas vistos como pobres, rurales, sin educación, 
poco cultos e, incluso, faltos de intelecto.

No soy racista, pero tener pareja indígena, ¡no!

A diferencia de otros estados del sur de México –como Oaxa-
ca o Chiapas– es difícil observar en León una interacción co-
tidiana frecuente entre la población que se autodefine como 
no indígena y aquellos que pueden ser así identificados, al 
portar algunos repertorios culturales explícitos. Esto no se 
debe tanto a su reducida proporción en el municipio, sino a un 
cierto segregacionismo espacial de facto, atravesado por la 
condición de clase que ubica a los indígenas, originarios o 
migrantes, en el plano de la invisibilidad para la población leo-
nesa. De todos nuestros entrevistados, sólo el diez por ciento 
reconoció saber donde habitan los indígenas en León; entre 
ellos sus vecinos, con quienes comparten situación de clase,10 
y estudiantes que en algún momento de su trayectoria estable-
cieron contacto con dicha población como parte de su servicio 
social. La mayoría –el 90 por ciento–, además de desconocer 

10	 No es nuestra intención generalizar que todos los indígenas que migran a León 
son pobres y se ubican en los márgenes de la mancha urbana. Hay casos de indí-
genas no pobres, profesionistas, con títulos de posgrado, o microempresarios co-
merciales, con un volumen de capital importante, que constituyen todavía una mi-
noría. Sin embargo, este segmento social está mucho más invisibilizado que los 
indígenas pobres, no tanto por la autoinvisibilización sino por el efecto del discurso 
dominante de mostrar a los indígenas, casi siempre, en condición de pobreza.



Carmen Rosa Rea Campos266

la existencia de asentamientos indígenas en la ciudad, los ubi-
can en los espacios públicos de comercio si dichos sujetos 
portan las marcas culturalmente estigmatizadas como propias 
de esa población (los trajes típicos o la venta de artesanías). 

Lo anterior describe el escenario a partir del cual se cons-
truyen los imaginarios raciales en torno a las otredades indí-
genas migrantes, cuyos referentes no son las experiencias 
cotidianas, sino los discursos nacionales. Para observar 
cómo operan y qué tan fuertes son los discursos racializado-
res sobre las prácticas reales o imaginarias, a manera de 
ejercicio contrafáctico (Weber, 2012) se introdujeron en el 
cuestionario preguntas sobre tres procesos que supondrían 
una relación más estrecha entre sujetos no indígenas e indí-
genas: 1) la opinión sobre la migración indígena en una urbe 
considerada como la metrópoli del Bajío; 2) la posible intro-
ducción de una lengua indígena en la currícula educativa; y 3) 
la posibilidad de establecer una relación afectiva con una per-
sona de origen indígena. Las respuestas emitidas nos vuel-
ven a mostrar el doble discurso en el que se mueve la pobla-
ción –de la igualdad y de la otrificación– y ofrecen indicios de 
cómo opera el racismo en dicho contexto. 

En la Gráfica 6 se observa un porcentaje superior al 70 por 
ciento de estudiantes que afirman no tener ningún inconve-
niente respecto de la migración de indígenas a centros urba-
nos como León. De igual manera, más del 60 por ciento afirma 
no tener objeciones respecto de incorporar la enseñanza de 
una lengua indígena en los centros educativos. Si considera-
mos los resultados obtenidos a partir de estas dos variables 
–migración y enseñanza de lenguas indígenas–, podemos 
afirmar que el discurso y el lenguaje racializador que opera a 
nivel de imaginarios no se traduce, necesariamente, en discur-
so y práctica racistas, que operen como negación, exclusión o 
desacuerdo a interactuar con los sujetos otrificados histórica-
mente. Es más, el discurso hegemónico de la igualdad liberal, 
“todo ciudadano mexicano tiene derecho a la libre circulación”, 
parece anteponerse a cualquier discurso de la negación.



La construcción y el peso del discurso racial en México 267

Gráfica 6 
Percepciones sobre posibles situaciones  
de proximidad con la población indígena

Fuente:	 elaboración propia con base en encuestas aplicadas a estudiantes de 
preparatoria, en 2014.

También se puede observar el papel que desempeñan 
ciertos discursos pro indigenistas y pro ambientales que, en 
su afán de apoyar los procesos de reivindicación étnica, han 
incidido en la naturalización de ciertas prácticas sociales y 
culturales como ontológicamente propias de lo indígena; por 
ejemplo: 1) su papel en la preservación de la cultura, en térmi-
nos de pretérito presente; 2) la preservación del medio am-
biente, como un efecto del equilibrio ontológico entre el ser 
indígena y la naturaleza; y 3) el origen geográfico de las po-
blaciones, su atadura a la tierra y, por ende, su ruralidad. El 
efecto de estas concepciones racialistas explica por qué el 
acuerdo o desacuerdo de la migración de indígenas a los cen-
tros urbanos se justifica en discursos como la huella ecológi-
ca del sujeto indígena: “estoy de acuerdo porque harán de 
León un lugar más verde”; o “no estoy de acuerdo, porque van 
a perder su cultura”. 

Preferencia de pareja indígena

Idioma indígena en la prepa
o bachillerato

Cursar la lengua indígena

Migración de indígenas a la ciudad

0 20 40 60 80

No sabe No SíNo responde



Carmen Rosa Rea Campos268

Sin embargo, cuando se consultó a las y los entrevistados 
sobre las preferencias de pareja y si ésta podía ser de origen 
indígena, la aceptabilidad disminuyó significativamente. Del 
total de estudiantes entrevistados sólo el 47.2 por ciento afirmó 
no tener problema respecto de la posibilidad de entablar una 
relación afectiva con alguien de origen indígena; el 44 por 
ciento sostuvo estar en desacuerdo y el diez por ciento no 
respondió a la pregunta. Del primer grupo, sólo 34.1 por ciento 
aludió a la igualdad de la condición humana entre ambas par-
tes, por encima de las diferencias culturales; el 16.8 por ciento 
afirmó que tal situación dependía de los sentimientos indivi-
duales; mientras que el 33.6 por ciento vinculó la preferencia 
con el interés particular por conocer las costumbres del otro 
racializado. Llama la atención que el 9.5 por ciento hizo de-
pender su preferencia del patrón de belleza hegemónica, en el 
que el estereotipo de la estética indígena tiene poca cabida.

Gráfica 7 
Razones para no considerar la posibilidad 

de tener pareja indígena

Fuente: 	elaboración propia con base en encuestas aplicadas a estudiantes de 
preparatoria, en 2014.

Si al 44 por ciento que argumenta estar en desacuerdo se 
suma el 9.5 por ciento de quienes respondieron sí estar de 
acuerdo con tener una pareja de origen indígena sólo si res-

Depende de los sentimientos

No compartimos la misma condición social

No me gustaría

No me parecen muy atractivas/os por
sus rasgos físicos y color de piel

No soy indígena

No todos somos iguales

Sería muy raro

Sus costumbres serían un problema

2.02%

9.31%

17%

23.4%

7.29%

0.4%

17.41%

4.05%



La construcción y el peso del discurso racial en México 269

ponde a los patrones de belleza dominantes, entonces más 
de la mitad (53.5 por ciento) de la población entrevistada con-
sidera problemático tener una pareja de origen indígena. Este 
dato nos permite sostener que el peso de los prejuicios racia-
les hacia la otredad indígena continúa siendo fuerte, al grado 
de hacer impensable en los imaginarios individuales de quie-
nes se consideran no indígenas una relación afectiva con una 
persona de tal origen. Ello se puede advertir en respuestas 
como “sería muy raro”, “no soy indígena”, “no me gustaría” y 
“no contestó”, que se muestran en la Gráfica 7. 

En primer lugar, las respuestas registradas nos hablan del 
impacto efectivo que tuvo el discurso oficial del mestizaje cul-
tural sobre los discursos, las representaciones y la construc-
ción de las otredades próximas de quienes se autodefinen no 
indígenas, pues todavía hoy algunos individuos conciben las 
diferencias culturales y sociales no sólo como naturales, sino 
contrarias u opuestas a la posición cultural y social donde se 
ubican sus propios egos, al grado de convertir tales diferen-
cias en fronteras infranqueables, cuya ruptura reduce las po-
sibilidades de movilidad social a la que aspiran, más aún en 
una sociedad tan desigual y con una estructura de movilidad 
social rígida como es la mexicana. 

En tal sentido se deben comprender respuestas como las 
emitidas por nuestros entrevistados al momento de justificar 
por qué es inimaginable una relación sentimental con algún 
individuo de origen indígena, como por ejemplo: “mis papás 
no me educaron para que me case con un indígena”, “no 
compartimos la misma condición social”, o “mis padres me 
preguntarían para qué me hicieron estudiar si al final acabo 
con un indito”.

En segundo lugar, los inconvenientes de aceptar una posi-
ble pareja de origen indígena nos inducen a reflexionar res-
pecto de la supuesta constatación de que el color de la piel es 
el principal criterio de discriminación racial en el país. Es cier-
to que la vida cotidiana del mexicano está invadida por los 
anuncios publicitarios, los spots televisivos y las famosas no-



Carmen Rosa Rea Campos270

velas que continúan transmitiendo como arquetípicas las figu-
ras de niños blancos, hombres y mujeres delgados de tez cla-
ra. Incluso cuando se trata de realzar la diversidad cultural, 
para fines del mercado turístico, se proyectan las imágenes 
de mujeres blancas, vestidas con trajes regionales o típicos, 
como el huipil. 

A partir de ello es posible entender que los entrevistados 
identifiquen el color de la piel como un indicador que no sólo 
los distingue de los indígenas, sino que justifica la imposibili-
dad de una relación de proximidad que invada su ámbito pri-
vado. También es cierto que gran parte de los encuestados a 
la hora de identificarse en términos de pigmentación de la piel 
se definieron como morenos. Entonces, ¿de qué modo expli-
car que el color de piel sea un criterio de distinción en térmi-
nos raciales, cuando el 67.3 por ciento de la población se re-
conoció morena, frente a 31 por ciento que se concibió güera 
y sólo el 1.9 por ciento blanca? 

El color de piel en un país de personas morenas, que dia-
riamente debe enfrentarse al discurso dominante del merca-
do y el Estado que proyecta cuerpos blancos, exitosos y en la 
cúspide de la estructura social de la sociedad imaginaria, es 
un problema, no sólo para el indígena otrificado, sino para el 
sujeto otrificador. La sociedad mexicana, al igual que la leone-
sa que estudiamos, experimenta lo que llamamos el trauma 
del color. Está obsesionada por transformarse en blanca, tra-
tando de borrar el legado del mestizaje forzoso que la hizo 
heredera del color negado. Por eso proyecta en el indígena 
–un igual en términos de pigmentación de piel, e incluso de 
fenotipo– un color mucho más oscuro que el propio y preten-
de “mejorar la raza”, no sólo desestimando una relación con 
“los prietitos”, con el fin de encontrar a “alguien más güerito 
que uno”, sino de mostrarse menos morena que aquél. 

Ello explica que del 67.3 por ciento de la muestra que se 
definió moreno, el 30 por ciento adoptó variaciones que tien-
den a mostrase menos oscuras: “apiñonado”, “moreno claro”, 
“color canela”, entre otras. Por el trauma del color se puede 



La construcción y el peso del discurso racial en México 271

comprender que algunos de los entrevistados afirmaran que el 
aspecto moreno de su piel se debía más a condiciones am-
bientales contingentes (la exposición frecuente a los rayos del 
sol) que a condicionamientos genéticos.11 

A causa de lo anterior, además de por las condiciones ma-
teriales que continúa soportando gran parte de la población 
indígena mexicana, los estudiantes encuestados ven al indí-
gena no sólo como más pobre, sino imposibilitado para salir 
de la pobreza y, por tanto, en una distinta e inferior condición 
social que la del propio ego. Este imaginario de imposibilidad 
es el que, en efecto, refuerza que cualquier probabilidad de 
proximidad afectiva o sentimental genere un efecto negativo, 
incluso de tipo contaminante, hacia abajo. Al respecto son 
elocuentes algunas respuestas argumentadas por los entre-
vistados: “no me daría un buen futuro”, “mis padres no me hi-
cieron estudiar para que acabe con un indígena”, o “no tendría 
futuro”. Así opera el proceso de racialización, reforzando un 
racismo que continúa presente, pero de forma cada vez más 
sutil, el cual niega la otredad étnica como un mecanismo para 
legitimarse a uno mismo como menos moreno, más güero y 
al mismo tiempo, menos pobre.

Conclusiones

Hemos argumentado en favor de la idea de que existe un do-
ble discurso en torno al racismo, el de la tolerancia y el de la 
igualdad. Con base en este último los entrevistados sostuvie-
ron actitudes de indignación frente a actos de un tercero que 
supusieran discriminación hacia otro. Aunque este discurso 
puede mostrarse como un avance hacia las prácticas de la 
inclusión social y cultural impulsadas por distintas instancias 

11	 Además de obtener este tipo de respuestas en los cuestionarios, tuvimos la opor-
tunidad de oír una conversación de tres mujeres jóvenes que transitaban por una 
calle, en la que una de ellas afirmó: “no crean que yo soy de este color, yo soy 
güera, pero como me gusta usar mucho falda, pues me veo morenita”.



Carmen Rosa Rea Campos272

desde fines del siglo xx, coexiste con el discurso de la nega-
ción, de la otrificación, el cual no se presenta de forma explíci-
ta, dolosa o evidente, sino bajo la forma de prejuicios inocen-
tes, que tienen por función proteger –en términos simbólicos– el 
entorno más privado y familiar del individuo en cuestión, princi-
palmente porque los imaginarios raciales y racistas continúan 
insertos en el discurso de los individuos, y de alguna manera 
se mantiene la vieja idea de la contaminación hacia atrás o 
hacia abajo, que nadie quiere experimentar. 

Estos imaginarios, ideas y prejuicios que subsisten en tor-
no a lo indígena (como término generalizado), son reforzados 
aún por la realidad social mexicana, que en términos de la 
distribución material y simbólica de la riqueza continúa afec-
tando negativamente a la gran mayoría de la población indí-
gena. Como observamos, el hecho de que gran parte de los 
estudiantes ubicara a los indígenas en posiciones laborales 
manuales y rurales, sin educación o con una formación bási-
ca, pero además pobres, no sólo es el resultado de viejos 
prejuicios racistas enquistados en las mentalidades individua-
les. El problema radica en que tales prejuicios, representacio-
nes y mentalidades adquieren un estatus de verdad ante una 
realidad empíricamente evidente: la existencia de mayorías 
indígenas que continúan siendo pobres, con escasos capita-
les escolares, aunque cada vez menos rurales. Dicha situa-
ción muestra la continuidad de la correspondencia entre cla-
se, etnia y raza en la estructura social mexicana. 

A pesar de estas constataciones de los imaginarios raciali-
zados con la realidad material de gran parte de los indígenas 
y los indígenas migrantes, los individuos que se conciben 
como no indígenas, mestizos o mexicanos a secas, no tienen 
dificultades para compartir espacios de sociabilidad con la 
otredad, siempre y cuando ésta no irrumpa en los ámbitos 
más cercanos a los individuos, por ejemplo, su entorno fami-
liar o el vecindario (especialmente cuando los encuestados 
son o se perciben como clase media). La proximidad no sólo 
parece problemática, sino inimaginable; más aún si las condi-



La construcción y el peso del discurso racial en México 273

ciones materiales que experimenta la población indígena per-
manecen inalterables y se hace muy poco por equilibrar las 
posibilidades y probabilidades reales entre los sujetos indíge-
nas y no indígenas mexicanos, de tener similares condiciones 
y oportunidades sociales. 

La inequidad en términos étnicos no sólo muestra cómo 
opera el racismo cotidiano, es también evidencia de lo poco 
efectivas que han sido las políticas de reconocimiento em-
prendidas por el Estado después del levantamiento zapatista 
de 1994 y constituye un racismo de tipo institucional que con-
tinúa invisibilizando y segregando a la otredad indígena, al 
mismo tiempo que refuerza las mentalidades racializadas de 
la población en general.

Bibliografía

Bartolomé, Miguel Alberto (2006). “Los laberintos de la identi-
dad”. En Procesos interculturales. Antropología política del 
pluralismo cultural en América Latina, 63-84. Ciudad de Mé-
xico: Siglo xxi Editores.

Bokser, Judit (2007). “Reflexiones sobre un ‘fenómeno difuso’ a 
partir de la Primera Encuesta Nacional sobre Discriminación 
en México”. Revista Mexicana de Ciencias Políticas y Socia-
les 200 (mayo-agosto): 71-86.

Bourdieu, Pierre, Jean-Claude Passeron y Jean-Claude Cham-
boredon (2008). El oficio de sociólogo. Presupuestos episte-
mológicos. Buenos Aires: Siglo xxi Editores.

Campos, Alejandro (2012). “Racialización, racialismo y racismo. 
Un discernimiento necesario”. Universidad de la Habana 
273 (enero-junio): 184-199.

Casaús, Marta Elena (2009). “El racismo y la discriminación en 
el lenguaje político de las élites intelectuales en Guatemala”. 
Discurso & Sociedad 3 (4): 592-620.

Castellanos, Alicia (1994). “Asimilación y diferenciación de los 
indios en México”. Estudios Sociológicos 12 (34): 101-119.



Carmen Rosa Rea Campos274

Castellanos, Alicia (2001) “Notas para estudiar el racismo hacia 
los indios de México”. Papeles de Población 28: 165-177.

Castellanos, Alicia (2003). “Imágenes racistas en ciudades del 
sureste”. En Imágenes del racismo en México, coordinado 
por Alicia Castellanos, 35-142. Ciudad de México: Universi-
dad Autónoma Metropolitana-Plaza y Valdez.

Castellanos, Alicia (2012). “Presentación”. En Racismos y otras 
formas de intolerancia de Norte a Sur en América Latina, 
coordinado por Alicia Castellanos y Gisela Landázuri, 15-
48. Ciudad de México: Juan Pablos.

Castellanos, Alicia y Gisela Landázuri (coordinadoras) (2012). 
Racismos y otras formas de intolerancia de Norte a Sur en 
América Latina, México: Juan Pablos.

Castro-Gómez, Santiago (2008). “Michel Foucault y la coloniali-
dad del poder”. En Cultura y cambio social en América Latina, 
editado por Mabel Moraña, 209-232. Madrid: Iberoamericana.

Coneval (Consejo Nacional de Evaluación de la Política de De-
sarrollo Social) (2014). La pobreza en la población indígena 
de México, 2012. Ciudad de México: Coneval.

Consejo Nacional para Prevenir la Discriminación (2011). En-
cuesta nacional sobre discriminación en México-Enadis 
2010. Ciudad de México: Consejo Nacional para Prevenir la 
Discriminación.

Contreras, Ricardo (2014). “Discriminación a los grupos indíge-
nas: acercamiento al planteamiento general”. En Los pue-
blos originarios en el estado de Guanajuato, coordinado por 
David Wright y Daniel Vega. Ciudad de México: Pearson.

Foucault, Michael (1996). “Del poder de soberanía al poder so-
bre la vida”. En Genealogía del racismo, 193-214. La Plata: 
Altamira.

Foucault, Michael (1999). “Diálogo sobre el poder”. En Estética, 
ética y hermenéutica. Obras esenciales, vol. iii. Buenos Ai-
res: Paidós.

Gellner, Ernest (2005). “Cultura, restricción y comunidad”. En 
Teoría social e historia. La perspectiva de la antropología 
social, compilado por Joan Vendrell Ferré, 87-105. Ciudad 
de México: Instituto Mora.



La construcción y el peso del discurso racial en México 275

Guevara Sanjinés, María (2001). Guanajuato diverso: sabores y 
sinsabores de su ser mestizo (siglos xv al xvii). Guanajuato: 
Nuestra Cultura.

Horbath, Jorge E. (2008). “La discriminación laboral de los indí-
genas en los mercados urbanos de trabajo en México: revi-
sión y balance de un fenómeno persistente”. En Pobreza, 
exclusión social y discriminación étnico-racial en América 
Latina y el Caribe, compilado por María del Carmen Zabala, 
25-52. Bogotá: Siglo del Hombre-Consejo Latinoamericano 
de Ciencias Sociales.

Matta, Roberto Da (1997). Carnavales, malandros y héroes: ha-
cia una sociología del dilema brasileño. Ciudad de México: 
Fondo de Cultura Económica.

Moreno, Paz (1994). “La herencia desgraciada: racismo y hete-
rofobia en Europa”. Estudios Sociológicos 12 (34): 49-75.

Nordmann, Charlotte (2010). Bourdieu/Rancière: la política entre 
sociología y filosofía. Buenos Aires: Nueva Visión.

Rea Campos, Carmen (2015). Cuando la otredad se iguala. Ra-
cismo y cambio estructural en Oruro, Bolivia. Ciudad de Mé-
xico: El Colegio de México.

Rea Campos, Carmen (2016). “Etnicidad y ciudadanía. Cam-
bios y continuidades tras las políticas de reconocimiento”. 
En Ciudadanía y grupos vulnerables en México, compilado 
por Katia Rodríguez, Carmen Rea Campos y Juan Russo, 
37-60. Ciudad de México: Fontamara.

Saldívar, Emiko (2012). “Racismo en México: apuntes críticos 
sobre etnicidad y diferencias culturales”. En Racismos y 
otras formas de intolerancia de Norte a Sur en América Lati-
na, coordinado por Alicia Castellanos y Gisela Landázuri, 
49-76. Ciudad de México: Universidad Autónoma Metropoli-
tana-Juan Pablos.

Segato, Rita Laura (2007). La Nación y sus Otros: raza, etnici-
dad y diversidad religiosa en tiempos de políticas de la iden-
tidad. Buenos Aires: Prometeo.

Stavenhagen, Rodolfo (1981). “Siete tesis equivocadas sobre 
América Latina”. En R. Stavenhagen, Sociología y subdesa-
rrollo, 15-84. Ciudad de México: Nuestro Tiempo.



Carmen Rosa Rea Campos276

Stavenhagen, Rodolfo (1994). “Racismo y xenofobia en tiempos 
de globalización”. Estudios Sociológicos 12 (34): 9-17.

Urías Horcasitas, Beatriz (2007). Historias secretas del racismo 
en México (1920-1959). Ciudad de México: Tusquets.

Velasco, Laura (coordinadora) (2010). Tijuana indígena. Estu-
dio sobre las condiciones de vida e integración social de la 
población indígena a la ciudad. Ciudad de México: Comisión 
Nacional para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas.

Wade, Peter (1997). Gente negra, nación mestiza: dinámicas de 
las identidades raciales en Colombia. Santa Fe Bogotá: Si-
glo del Hombre Ediciones.

Weber, Max (1984) [1922]. Economía y sociedad. Esbozo de 
sociología comprensiva. México: Fondo de Cultura Econó-
mica. 

Weber, Max (2012). Ensayos sobre metodología sociológica. 
Buenos Aires: Amorrortu.

Wieviorka, Michel (1992). El espacio del racismo. Barcelona: 
Paidós.

Wieviorka, Michel (2002). El Racismo. Una introducción. La 
Paz: Plural.

Wright, David, y Daniel Vega (2014). Los pueblos originarios en 
el estado de Guanajuato. Guanajuato: Universidad de Gua-
najuato-Pearson.

Zavaleta Mercado, René (1986). Lo nacional popular. La Paz: 
Los Amigos del Libro.


