
Sociológica, año 26, número 74, septiembre-diciembre de 2011, pp. 177-204
Fecha de recepción: 16/08/2010. Fecha de aceptación: 17/10/2011

La filosofía de Ludwig Wittgenstein
como una nueva propuesta para la
antropología y las  ciencias sociales
The Philosophy of Ludwig Wittgenstein as a New Proposal
for Anthropology and the Social Sciences

Witold Jacorzynski 1

RESUMEN
Se examina la filosofía del segundo Wittgenstein como pertinente para las 
ciencias sociales. Se analiza la propuesta wittgensteiniana como una pro-
puesta alternativa a dos enfoques, hasta ahora dominantes en la antropo-
logía y las ciencias sociales, a saber, el cientificismo y el interpretacionis-
mo. Se elaboran cinco principios metodológicos que se desprenden de la 
obra de Wittgenstein como esenciales para las disciplinas sociales: los prin-
cipios del análisis gramatical; del contexto; del perspectivismo; de la repre-
sentación perspicua; del antiesencialismo. Finalmente, se argumenta que 
su aplicación permitirá conocer mejor algunos fenómenos sociales, como los 
rituales. Se ejemplifica con el ritual del sacrificio humano y el canibalismo 
entre los mexicas.  
PALABRAS CLAVES:  Wittgenstein, ciencias sociales,  sacrificios humanos.

ABSTRACT
This article examines the philosophy of the second Wittgenstein as it relates 
to the social sciences. It analyzes Wittgenstein’s proposition as an alterna-
tive to two approaches, until now dominant in anthropology and the social sci-
ences: scientificism and interpretationism. The author develops five meth-
odological principles deduced from Wittgenstein’s work as essential for the 
social disciplines: the principles of grammatical analysis, of the context, of 
perspectivism, of intelligible representation, and of anti-essentialism. Finally, 
he argues that their application will make it possible to better understand 
certain social phenomena, like rituals, using as an example the ritual of hu-
man sacrifice and cannibalism among the Mexicas.
KEY WORDS: Wittgenstein, social sciences, human sacrifices.

1	 Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social (ciesas), sede 
Golfo.



Witold Jacorzynski178

Introducción

Al hablar sobre una propuesta para las ciencias sociales, asumo 
que éstas últimas necesitan una propuesta. Algo necesita la propuesta 
si su autoridad está en jaque, si ya no cumple con el objetivo 
principal: conocer al ser humano como animal social y su vida en 
la sociedad. Los enfoques clásicos que pretenden aproximarse al 
conocimiento antropológico producen paradojas, falsas disyun-
tivas y confusiones conceptuales. En este texto mostraré un ejem-
plo de estas confusiones para, posteriormente, presentar seis 
principios metodológicos que se desprenden de la filosofía del 
Wittgenstein tardío. Finalmente, argumentaré que la propuesta witt-
gensteiniana evita los problemas enfrentados por los enfoques 
clásicos, resuelve las confusiones conceptuales y prepara el terreno 
para el conocimiento más apropiado del mundo humano.2

Entre la espada del cientificismo
y la pared del interpretacionismo 

Vladimir I. Lenin asumía que todas las filosofías burguesas se 
dividen en dos bandos: los idealistas y los materialistas. No quiero 

2	 La importancia de Wittgenstein en las ciencias sociales y la filosofía de la ciencia ha 
sido destacada tanto por sus seguidores Peter Winch (1958;1964); Bloor (1997); 
Schatzki (1996); Heyes (2003); y James (2004); como indirectamente por sus críticos 
Gellner (1998); Bhaskar (1979); y Pinker (1994; 1999), entre otros. 



La filosofía de Ludwig Wittgenstein 179

sugerir que todos los enfoques de las ciencias sociales se reducen 
a dos, y sólo dos, ejércitos. Lo que quiero subrayar es única-
mente la existencia de dos paradigmas que han dominado las 
ciencias sociales en el siglo xx y siguen afectando a la comunidad 
académica. Me refiero a lo que James Clifford llamó la antropo-
logía realista y la antropología interpretacionista. Aunque Clifford 
menciona otros dos paradigmas, a saber, el dialógico y el poli-
fónico, no niega que se trata de dos propuestas nuevas y subal-
ternas que deben competir con los dos primeros en una desigual 
batalla. Sigamos a Clifford y mencionemos a dos autores que 
representan a la antropología realista, por un lado, y a la interpre-
tacionista, por el otro. 

El representante más destacado de la antropología realista fue 
Bronislaw Malinowski. Aunque se le atribuyeran logros importantes 
en el ámbito de la antropología social, a saber, la observación par-
ticipante, la idea del trabajo de campo y de la teoría funcionalista, 
escribió su disertación doctoral en filosofía en el espíritu del segundo 
positivismo, o el así llamado empirocriticismo, de Ernest Mach y 
Richard Avenarius. Su método funcionalista fue un anexo a esta 
filosofía. La antropología era una ciencia empírica cuya tarea más 
importante era producir hipótesis verificables y falseables sobre la 
función de diferentes instituciones humanas. Hagamos entonces 
la reconstrucción de una explicación “científica” que ilustra este 
procedimiento. El ejemplo refiere a la atrevida hipótesis de Marvin 
Harris (1927-2001) en relación con los sacrificios humanos y el cani-
balismo practicado entre los mexicas (Harris, 1977: 97-110). La 
reconstrucción de la explicación harrisiana podría ser la siguiente: 

(Explanandum)

(e).  Los aztecas practicaron sacrificios humanos a gran escala.

(Explanans)

Hipótesis 1 (h1). El canibalismo a gran escala contribuye al abasteci-
miento del ser humano en proteínas animales en condiciones de esca-
sez de otras fuentes de proteínas (hipótesis-ley).



Witold Jacorzynski180

Hipótesis 2 (h2). Los aztecas eran una población que sufría escasez de 
proteínas animales y carecía de fuentes alternativas de proteínas (afir-
mación empírica).

Siguiendo el modelo inductivo-deductivo de Hempel, podemos 
decir que el procedimiento científico debe partir de la formula-
ción de una hipótesis (h1), y transitar a la acumulación de argu-
mentos y evidencias empíricas acerca de las condiciones definidas 
en la hipótesis que se cumplen en un caso concreto (h2). Este 
procedimiento debe representarse al final como una explicación, 
es decir, como un  argumento deductivo en el cual las premisas 
verdaderas contenidas en explanans (h1 y h2) nos llevan a una 
conclusión verdadera abrazada en el explanandum (e). En nuestro 
caso: si  h1 y h2, entonces e. 

La teoría de Harris cabe dentro de un corpus que el mismo 
llamó “materialismo cultural”, el cual justifica la propuesta teórica 
contenida en h1:3  lo que determina la vida social y religiosa de 
un pueblo es la manera en que los seres humanos resuelven el 
problema del abastecimiento de proteínas y, en consecuencia, 
el problema de su sobrevivencia. Harris argumenta que las 
hipótesis materialistas deben cumplir con los criterios de cienti-
ficidad, es decir, deben ser: a) predictivas (o retrodictivas); b) veri-
ficables (o falseables); c) parsimoniosas; d) de gran alcance; y 
e) integrables con otras teorías en un corpus coherente (Harris 
1987:107). Según el autor, la hipótesis inicial h1 cumple con estos 
criterios en grado aceptable. El enfoque de Harris es de tipo “etic” 
en doble sentido: en primer lugar, “etic” se refiere  a lo que los 
mexicas hacían en detrimento de lo que pensaban que hacían. 
Y en segundo lugar, “etic” alude al punto de vista del analista 
cuya descripción y análisis puede explicar la realidad de mejor 
manera que, incluso, las más iluminadas teorías nativas. 

3	 Los dos principios que deben guìar las teorías materialistas son  los siguientes: 1) la opti-
mización del costo-beneficio de la satisfacción de las necesidades biológicas (biogram 
needs), que determinan probabilísticamente (seleccionan) cambios en la infraestructura 
conductual de tipo ético; y 2) los cambios en la infraestructura conductual probabi-
lísticamente determinan (seleccionan) cambios en el resto del sistema sociocultural 
(Harris, 1987: 110-111).



La filosofía de Ludwig Wittgenstein 181

Harris no es el único cientificista en el mundo, pero sí es un 
cientificista fiel y engreído. En contra de su enfoque se puede 
argumentar de la siguiente manera: lo que le interesa al analista 
social no es tanto explicar las costumbres nativas, sino compren-
derlas. La comprensión no se alcanza a través de las hipótesis 
empíricas, sino a través de las interpretaciones de los significados 
que dichas costumbres poseen para los miembros de las socie-
dades ajenas. 

El representante paradigmático de este nuevo enfoque inter-
pretacionista fue Clifford Geertz. Es precisamente a partir de la 
definición de la cultura que Geertz argumenta en favor de la tesis 
interpretacionista: “El concepto de cultura es esencialmente un 
concepto semiótico, ya que el hombre es un animal inserto en 
tramas de significación que él mismo ha tejido; considero que la 
cultura es esa urdimbre y que el análisis de la cultura ha de ser, 
por lo tanto, no una ciencia experimental en busca de leyes, sino 
una ciencia interpretativa en busca de significaciones” (Geertz, 
1987: 25) Las significaciones se pueden entender como signifi-
cados de los símbolos. Como lo dice Jacques Galinier: “Un objeto 
no adquiere sentido sino en el seno de concatenaciones simbó-
licas […]” (Galinier, 2009: 145).  De esta manera, el autor busca el 
sentido de los sacrificios humanos y el canibalismo en términos 
de un juego entre el psicoanálisis y la visión esotérica de los chamanes. 
La lógica sacrificial resulta, en última instancia, un residuo de 
“visión organicista del mundo”, la presencia de la muerte, “el tiempo 
cíclico”,  etcétera. 

Ahora bien, si la antropología es una disciplina hermenéutica, 
el modelo inductivo-deductivo de Hempel es de poca utilidad. 
¿Qué sucede si intentamos darle a nuestras interpretaciones la 
forma deductiva? Un ejemplo sirve como advertencia:

 Kepler sabía que: a) todos los planetas giran en elipse;  b) Uranio 
es un planeta; ergo c) Kepler sabía que Uranio giraba en elipse. A 
primera vista, el razonamiento parece deductivo. No obstante, aunque 
las dos premisas sean verdaderas, la conclusión  es falsa. Uranio 
fue descubierto por Herschel en 1781, 140 años después de la muerte 
de Kepler (Hiz, 1994: 33). El carácter deductivo podría salvarse 



Witold Jacorzynski182

únicamente si en la premisa mayor a) aparecieran los términos 
psicológicos de tipo “emic” (es decir: Kepler creía, sabía, pensaba, 
estaba consciente, etcétera). Sin embargo, los interpretacionistas 
como Geertz rara vez se limitan a la reconstrucción del punto de 
vista del nativo. La famosa “descripción densa” (thic description) 
de la pelea de gallos en Balí elaborada por Geertz ofrece una 
síntesis de las descripciones nativas y de las interpretaciones 
del autor. Los posmodernos sucesores de Geertz le dieron a la 
antropología un giro todavía más subjetivista. Renato Rosaldo 
basaba sus explicaciones de las costumbres ilongotes en sus 
propias experiencias personales, lo que paradójicamente lo 
condujo a aceptar nuevamente el lenguaje “etic”, ésta vez no en 
forma de una teoría objetivista, sino en forma de introspección 
(Rosaldo, 1991). 

Las disyuntivas entre los dos enfoques parecen irremedia-
bles: o bien las hipótesis empíricas; o las interpretaciones subje-
tivas del analista entretejidas con las explicaciones nativas; o el 
punto de vista del analista “etic”; o la perspectiva del nativo 
“emic”; o la superficial elegancia de la presentación de datos en 
forma de los argumentos deductivos; o la profunda oscuridad de 
un ensayo denso; o un lenguaje denotativo-extensional; o un 
lenguaje connotativo-intensional, etcétera.4 Tras estos dilemas 
metodológicos vienen los dilemas de carácter moral y político 
desencadenados por un comentario de Geertz, según el cual 
los antropólogos africanistas escriben para otros africanistas, 
no para los africanos. Las confusiones morales, la autoculpabi-
lidad de los discípulos posmodernos de Geertz –quienes se 
retractan de usar el lenguaje del colonizador–; la crítica de las rela-
ciones del poder latentes que corrompen la colaboración entre el 
analista y el nativo; y el papel sospechoso de las antropologías 

4	 La intensionalidad del lenguaje r (de intensio lat. = contenido) consiste en que éste 
contiene enunciados cuyo valor lógico no depende únicamente de lo que denotan, 
sino de lo que connotan (x sabe, cree, memoriza, estima, percibe, etcétera, que p). r es  
intensional si no es extensional, es decir, que no es verdad que la denotación de r 
depende de la denotación de los términos primordiales de los cuales consta la expre-
sión compleja.  



La filosofía de Ludwig Wittgenstein 183

imperialistas frente a las antropologías periféricas colman el vaso 
de las amarguras. 

Una nueva propuesta metodológica
wittgensteiniana

Los antropólogos  tropiezan con un nuevo dilema: o bien beberán 
el vaso  y sufrirán la resaca, o bien buscarán alternativas viables. 
Creo que estas últimas las podemos construir a partir de la filosofía 
tardía de Ludwig Wittgenstein, el legendario pensador austriaco. 
En esta parte me dedicaré a analizar cinco principios metodoló-
gicos que pueden derivarse de esta filosofía.   

El principio del análisis gramatical

El paso de Tractatus Lógico-Philosophicus a las Investigaciones 
filosóficas lo describió bellamente el mismo Wittgenstein como 
un paso del terreno helado de la lógica a un terreno áspero de 
los usos contextuales de las palabras y las expresiones del lenguaje 
natural: “Vamos a parar a terreno helado en donde falta la fric-
ción y, así, las condiciones son en cierto sentido ideales, pero 
también por eso mismo no podemos avanzar. Queremos avanzar; 
por ello necesitamos la fricción. ¡Vuelta a terreno áspero!” (Witt-
genstein, 1988: 107; en adelante if). Las paradojas, los enredos 
lingüísticos, son la mejor prueba de que los “problemas filosóficos 
surgen cuando el lenguaje hace fiesta” (if: 38).5 La diferencia entre 

5	 Lo que interesa ahora a Wittgenstein no es la manera de representar el mundo a 
través de las proposiciones,  sino lo que se puede decir con y sin sentido en diferentes 
campos del lenguaje. Recordemos las famosas paradojas de Wittgenstein sobre la 
gramática de donar: “¿Por qué no puede mi mano derecha donar dinero a mi mano 
izquierda?” (if: 268); o bien sobre la gramática de “creer”: “El perro cree que su dueño 
está en la puerta. Pero, ¿puede creer también que su dueño vendrá pasado mañana?” 
(if: 409). D. Z. Phillips contribuyó, más que nadie, al análisis de la gramática del 
lenguaje religioso: “Así como uno puede decir, ‘mi amigo me perdona, pero yo no 
puedo perdonarme a mí mismo’, no podemos decir: ‘Dios me perdona, pero yo no puedo 
perdonarme a mí mismo’, en por lo menos uno de los contextos. Uno puede también 



Witold Jacorzynski184

días hábiles y festivos en esta metáfora corresponde a una sutil 
diferencia entre la gramática superficial y la profunda. Lo que se 
puede decir de acuerdo con las reglas gramaticales de un 
idioma no implica lo que se dirá con sentido. “Estamos en lucha 
con el lenguaje” (Wittgenstein, 2004: 57; en adelante cv). El sentido 
de las palabras, enunciados y  signos, en general, no consiste en lo 
que éstos representan o denotan, sino en cómo se usan en dife-
rentes situaciones o juegos de lenguaje, es decir, el “todo formado por 
el lenguaje y las acciones con las que está entretejido” (if: 7).

A los ejemplos de los juegos de lenguaje pertenecen activi-
dades simples y complejas como dar órdenes y actuar siguiendo 
órdenes; describir un objeto por su apariencia o por sus medidas; 
fabricar un objeto de acuerdo con una descripción; relatar un 
suceso; hacer conjeturas sobre el suceso; formar y comprobar 
una hipótesis; presentar los resultados de un experimento mediante 
tablas y diagramas; inventar una historia, y leerla; actuar en teatro; 
cantar a coro; adivinar acertijos; hacer un chiste, y contarlo; resolver 
un problema de aritmética aplicada; traducir de un lenguaje a 
otro; suplicar; agradecer; maldecir; saludar, rezar (if: 23);  relatar 
sueños (if, t. ii: 427); coronar a un rey (if, t. ii: 517); o simplemente 
jugar los juegos de tablero, de cartas, de pelota, de lucha, de ajedrez, 
de tenis, de correr, etcétera (if: 67).

Los juegos de lenguaje no son átomos que existen indepen-
dientemente en un espacio social. Forman una constelación diná-
mica. La expresión “juego de lenguaje” debe poner de relieve aquí 
que hablar el lenguaje forma parte de una actividad o de una forma 
de vida (if: 23). Para enseñarnos qué es el lenguaje, Wittgenstein 
ofrece tres metáforas poderosas. El lenguaje se parece a las 
“herramientas en una caja”, cuyas diversas funciones se asemejan 
a las funciones de las palabras (if: 11); a una “cabina de una loco-
motora” con sus diferentes manubrios, que pueden usarse de 
maneras distintas (if: 12); a una “vieja ciudad” con su centro y sus 
suburbios, que aún no está acabada ni completa (if: 18). Los juegos 
de lenguaje como parte de la ciudad tienen su historia, aunque 

maldecir a otra persona considerando su vida como significativa, mientras que maldecir 
a Dios sería maldecir el día en que uno nació” (Phillips, 1986: 25). 



La filosofía de Ludwig Wittgenstein 185

ésta no puede medirse con las fechas del calendario: “[...] nuevos 
tipos de lenguaje, nuevos juegos de lenguaje, como podemos 
decir, nacen y otros envejecen y se olvidan” (if:  23). 

El paso de las Investigaciones filosóficas a la obra Sobre la 
certeza no disolvía las asperezas del lenguaje, sólo cambiaba el 
rumbo por el cual se camina. La atención de Wittgenstein, a 
partir de los años treinta y, sobre todo, al final de su vida, la atra-
jeron los juegos de lenguaje con la palabra “saber”. Fue entonces 
cuando Wittgenstein descubrió las proposiciones gramaticales, 
la “mitología” sobre la cual se levanta todo nuestro conocimiento, 
nuestro saber. El lenguaje se parece, ahora, a un río cuyas propo-
siciones funcionan, o bien como su canal, o bien como el flujo 
del agua (Wittgenstein, 1997a: 96; en adelante sc). Las proposi-
ciones gramaticales forman una “mitología”, o una visión del 
mundo (Weltbild), que sirve como criterio del sentido para las 
proposiciones significativas. Esta relación puede cambiar con el 
tiempo: “La mitología puede convertirse de nuevo en algo fluido, 
el lecho del río de los pensamientos puede desplazarse. Pero 
distingo entre la agitación del agua en el lecho del río y el despla-
zamiento de este último, por mucho que no haya una distinción 
precisa entre una cosa y la otra”  (sc: 97).  El análisis gramatical 
introduce en la arena de las ciencias sociales un análisis nuevo, 
el conductual-pragmático, que consiste en ofrecer respuestas a 
las preguntas de tipo ¿qué hacen?; ¿qué reglas siguen en el juego?; 
¿cómo se relaciona el juego de lenguaje jugado con otros juegos 
de lenguaje existentes en el espacio de una forma de vida? Y, final-
mente, ¿cuáles son las reglas del sentido que sirven como fundamento 
para producir el conocimiento acerca del mundo? 

Con el análisis gramatical Wittgenstein hace dos contribuciones 
importantes a la antropología social. En primer lugar, utiliza la antro-
pología “especulativa” para comprender mejor nuestra propia 
gramática: “Cuando utilizamos la manera etnológica de consi-
deración, ¿quiere acaso decir esto que explicamos la filosofía 
como etnología? No, sólo quiere decir que tomamos un punto de 
vista exterior para poder ver las cosas objetivamente” (cv: 199). En 
segundo, descubre la gramática de los pueblos ajenos descritos por 



Witold Jacorzynski186

Frazer. A lo largo de su obra madura, Wittgenstein a menudo 
utiliza el argumento de “otras tribus”, a saber,  nos invita a pensar 
“un fenómeno del comportamiento humano que no entendemos” 
(if, t. ii: 511). Podrían existir algunos seres extraños que continua-
rían la serie +2 después de 1,000 de la siguiente manera: 1004, 
1008, etcétera (if: 185); otros comprarían y venderían madera de 
acuerdo con el área que cubren los montones de diferentes y discre-
cionales alturas, y no de acuerdo a sus volúmenes (Wittgenstein, 
1987, t. i: 149-151; en adelante ofm); y también estarían aquellos que 
jugarían ajedrez de otra manera que nosotros, a saber, “con prefe-
rencia de dar gritos y patadas con los pies” (if: 200).

Este “enfoque etnológico” permite alcanzar un sano grado 
de distanciamiento, lo que permite dirigir nuestra investigación a 
las “posibilidades de los fenómenos” (if: 90). Como lo observa 
Carolina Scotto, siguiendo a Mays, la invención de otras tribus o 
de formas de vidas animales es parte del “método de la antropo-
logía especulativa” que nos muestra que las reglas que seguimos 
podrían ser muy distintas, o que podríamos seguir la misma 
regla de maneras diferentes (Scotto, 2009: 223). Imaginar otras 
tribus resulta ser una inversión en negativo de lo que constituye 
nuestra imagen del mundo que se pretende conocer. Gracias a 
este ejercicio abandonamos temporalmente nuestra tierra firme 
para conocerla mejor: al final nos percatamos de que la nuestra 
es una isla entre otras islas y no una pangea.  

En segundo lugar, el “enfoque etnológico” consiste en  describir 
desde una antropología realista de otras gramáticas, de otros 
juegos de lenguaje, de otras formas de vida (Jacorzynski, 2010). 
El punto arquimídeo para reconocer, describir y analizar las dife-
rencias reside en “un espíritu humano común”, juegos de lenguaje 
y experiencias humanas compartidos, los cuales se sitúan en el 
centro más antiguo de la ciudad del lenguaje. En el estudio de las 
prácticas exóticas existentes se trata de combinar la objetividad 
de la descripción con la subjetividad de las proyecciones de las 
experiencias humanas del etnógrafo hacia el material reunido. El 
punto de vista del “espíritu humano” no sólo no necesita distorsionar 
la descripción externa, sino que vuelve posible la comprensión 



La filosofía de Ludwig Wittgenstein 187

de las prácticas ajenas. A la parte descriptiva le “falta aún una 
parte de la observación, aquella que conecte esta imagen con 
nuestros propios sentimientos y pensamientos. Esta parte da a 
la observación su profundidad” (Wittgenstein, 1985: 35; en adelante 
crd) Para entender costumbres como los sacrificios humanos, el 
analista no puede prescindir de lo “profundo” y lo “siniestro”:

¿De dónde viene, en suma, lo profundo y siniestro de los sacrificios huma-
nos?; ¿serán, pues, sólo los sufrimientos de la víctima los que nos impresio-
nan? Enfermedades de todo tipo, asociadas con igual sufrimiento, no nos 
producen sin embargo esta impresión. No, lo profundo y siniestro no son ob-
vios cuando sólo sabemos la historia de la acción externa, sino que nosotros 
los introducimos nuevamente, a partir de una experiencia interna (crd: 41).   

Wittgenstein llega a descubrir la gramática que subyace 
tanto en la magia de la religión de los pueblos descritos por Frazer 
como en los juegos de lenguaje religiosos de la cultura occi-
dental. Frazer considera a la magia como una falsa física y nos 
hace ver en los mitos y rituales hipótesis erróneas acerca del 
mundo. Aunque si los salvajes cometieran errores en la magia, 
cometerían los mismos errores en otras esferas de la vida. Y, sin 
embargo, los “salvajes” resultan ser tan buenos ingenieros, cons-
tructores y arquitectos como los occidentales. “El mismo salvaje 
que, aparentemente, para matar a su enemigo perfora con arma 
blanca su imagen, construye su cabaña realmente de madera y 
talla su arco conforme a las reglas de la técnica y no en efigie” 
(crd: 15).

La gramática de los rituales mágicos y religiosos es otra que 
la que ha soñado Frazer en su racionalidad eurocéntrica. “Creer 
en algo” es hacer lo mismo que “invocar algo” en una forma más 
sofisticada. Las creencias religiosas no describen nada; expresan 
más bien las experiencias o sentimientos religiosos, como el ritual 
de quemar o besar la efigie del amado: “Quemar en efigie. Besar 
la imagen del amado. Naturalmente que esto no se basa en la creen-
cia, en un efecto determinado sobre el objeto representado por la 
imagen. Lo que se propone es una satisfacción y la obtiene. O más 
bien, no se propone nada; actuamos así y entonces nos sentimos 
satisfechos” (crd: 15).



Witold Jacorzynski188

Principio del contexto

Como dijo Kierkegaard: es mejor perderse en la pasión que perder 
la pasión. Con Wittgenstein podríamos decir: es mejor perderse 
en el contexto que perder el contexto. 

En la obra tardía de Wittgenstein, el contexto no puede defi-
nirse de manera precisa. En algunas situaciones el contexto se 
refiere a las conexiones entre diferentes elementos que el analista 
puede sacar a relucir; en otras consiste en denominar el entorno 
real de las acciones.6 La imagen para el contexto la encontramos 
en Teppich, la alfombra o el tejido  (Wittgenstein, 1997b: 568; en 
adelante z). Esta analogía corresponde a la etimología de la 
palabra: el verbo latino contexere significa “tejer juntos”, de con 
(juntos) más texere (tejer). El tejido está compuesto de diferentes 
hilos que están tejidos juntos pero, ¿qué es lo que se teje juntos 
en la vida social?; ¿y quién lo teje?

Wittgenstein critica la postura tradicional, según la cual las 
palabras tienen significado en función de cómo se las entiende.  
¿Qué significa entender una palabra? A primera vista, las puedo 
entender una por una. Wittgenstein se aproxima a la postura 
tradicional del significado al inventar una metáfora: la palabra tiene 
un rostro: “Cada palabra –quisiéramos decir– puede ciertamente 
tener un carácter distinto en distintos contextos, pero siempre tiene un 
único carácter, un único rostro. Éste nos mira. Pero también un rostro 
pintado nos mira. ¿Estás seguro de que hay un único sentimiento 
del ‘sí’ y no quizá varios?” Luego pregunta Wittgenstein a su alter 
ego, el filósofo tradicional: “¿Has intentado proferir la palabra en 
contextos muy diversos? Por ejemplo, cuando en ella está el acento 
principal de la oración, y cuando está en la palabra siguiente […]” 
(if, t. ii: 423-425).

Las oraciones más largas comparten el destino de las pala-
bras. Wittgenstein nos ofrece un ejemplo de una oración total-

6	 Al contexto le corresponden tres conceptos en alemán y no uno: die Umgebung, el 
entorno (if: 583; crd: 43); Zusammenhang, usado también en plural Zusammenhaenge, 
las conexiones  (if, t., ii: 423, 435, 485, 497, 686; sc: 349, 469, 533); y Umstaende, las 
circunstancias, los criterios (if, t., i: 117, 164, 206, 349, 441, 443, 539, 607; y t. ii: 425).



La filosofía de Ludwig Wittgenstein 189

mente aislada: “Después de haber dicho esto, la dejó como en 
el día anterior”. ¿Entendemos la oración anterior?

Si aparece ahí, aislada –responde Wittgenstein–, entonces yo diría que 
no sé de qué trata. No obstante, yo sabría cómo se podría usar esta 
oración; yo mismo podría inventar un contexto para ella. (Toda una serie 
de caminos bien conocidos conducen de estas palabras hacia todas las 
direcciones) (if, t. ii: 525).

En esta ocasión, el contexto para la oración podría ser una 
narrativa entendida como un juego de lenguaje. Poder inventar 
el contexto para esta oración es tejer una narración según las 
siguientes preguntas: ¿qué fue lo que se le dijo a ella?; ¿quién se 
lo dijo?; ¿quién es ella?; ¿por qué él la volvió a dejar como en el 
día anterior? La oración sin el contexto es una oración incom-
pleta; es, lo que podríamos llamar, una oración abierta al signi-
ficado. Nos damos cuenta de un hecho bastante incómodo: hay 
situaciones en las cuales la oración abierta al significado puede 
completarse de muchas maneras.7 

Aunque el ejemplo mencionado arriba sugiera que el contexto 
de una oración puede construirse en el marco de un cierto juego de 
lenguaje, no es posible predecir de antemano todos los factores 
que contribuyen al sentido de una expresión o acción:

Describir mi estado anímico (el de miedo, por ejemplo); eso lo hago en 
un determinado contexto. (Así como una determinada acción sólo es un 
experimento en un determinado contexto). ¿Es, pues, tan asombroso 
que yo use la misma expresión en juegos diversos?; ¿y a veces también, 
por así decirlo, entre los juegos? (if, t. ii: 435-437).

¿Ahora bien, qué entiende Wittgenstein por entre los juegos? 
“Un grito no es una descripción. Pero hay transiciones. Y las palabras 
‘tengo miedo’ podrían estar más próximas o más alejadas de un grito” 
(if, t. ii: 437). La expresión Art Zusammenhang, género de contexto, 
sugiere que hay otros tipos de contextos que permiten identificar 

7	 Este es el caso de los problemas planteados por la arqueología o la historia. La 
reconstrucción de los hechos es necesariamente indeterminada y arbitraria, puesto 
que carecemos de pruebas acerca del estado de cosas en cuestión.



Witold Jacorzynski190

los juegos de lenguaje jugados, como por ejemplo, la ocurrencia 
de ciertas situaciones, las secuencias temporales, las experiencias 
personales.

Hasta ahora hemos argumentado que las palabras y las ora-
ciones aisladas están abiertas al significado y deben entenderse en 
ciertos contextos, siendo algunos de ellos  juegos de lenguaje deter-
minados. Pero, ¿cuál es el contexto para los mismos juegos de 
lenguaje? La pregunta sugiere que algunos juegos de lenguaje 
también están abiertos al significado. El flujo de vida no corre al 
azar; obedece, más bien, al molde de una forma de vida determi-
nada. Ciertos juegos de lenguaje, por ejemplo los científicos o los 
religiosos, requieren de un cierto molde. Sin este molde no pueden 
subsistir, tal como la llama no puede encenderse sin el oxígeno. 
Como lo mostró D. Z. Phillips, sin conocer la forma de vida ni los 
cambios en el seno de ésta, no podemos sacar ninguna conclu-
sión acerca de la presencia o la ausencia de ciertas proposiciones 
gramaticales o de los juegos de lenguaje. Phillips observó que ni 
las prácticas religiosas ni el amor podrían existir en un Brave New 
World descrito por Huxley. ¿Por qué  no? En Brave New World se 
torna carente de sentido la noción de responsabilidad. “En tal sociedad, 
uno puede notar inmediatamente cómo la noción de Dios visto 
como el Juez supremo también carecería del sentido” (Phillips, 
1986: 17). Los ejemplos pueden multiplicarse, pero la idea que los 
subyace queda clara. Las preguntas por el significado de x apa-
recen cuando x está abierto al significado. Para entender algo que 
está abierto al significado es imprescindible descubrir (o construir) 
un contexto para x.   

El principio del perspectivismo

Las actividades y prácticas humanas, es decir, los juegos de len-
guaje, simples o complejos, exigen la presencia de los jugadores. 
El papel del sujeto en los textos del primero y el segundo Witt-
genstein sigue siendo un reto para los estudiosos (Neumer, 
2000; Defez i Martín, 2010). Como he argumentado en otro lugar, 



La filosofía de Ludwig Wittgenstein 191

el concepto de perspectiva, y otras nociones emparentadas con 
éste, introduce al análisis wittgensteiniano la subjetividad de los 
jugadores.8  

El parentesco entre las expresiones “Me lo imagino como…”, “Lo 
considero como...”, “Lo veo como...”,  “Lo represento como...”, “Lo pienso 
como...”, etcétera, se adquiere gracias a que la manera de ver el 
mundo involucra el pensamiento y la visión del mundo. Como lo 
mostró Stephen Mullhal, la importancia de la perspectiva radica 
en la conexión entre los conceptos “ver un aspecto’”, “vivir el signi-
ficado de una palabra” y tomar la actitud “hacia el alma”  (Mulhall, 
1993: 196). La ceguera hacia estos aspec-tos desencadena la 
ceguera en la comprensión de los significados y una falla en la con-
ducta, que consiste en dejar afuera la “individualidad” de la perso-
na (Mulhall, 1993: 83). Veamos algunos usos de la perspectiva 
procedentes de distintos textos wittgensteinianos.  

El problema de la perspectiva en la percepción aparece en el 
famoso ejemplo de los dibujos de múltiples aspectos, como el 
pato-conejo. 

Figura 1
Cabeza pato-conejo

8	 A los conceptos emparentados con perspectiva pertencen Aussicht (crd: 31); visión 
(Anschauung) (cv: 356); punto de vista (Standpunkt) (crd: 51; cv: 198, 199); aspecto 
fructíferamente nuevo  (fruchtbares neues Aspekt) (cv: 97); estilo, Stil (cv: 22, 197, 215,  
298, 349, 450; y z: 712); a veces, incluso, Weltanschauung, visión del mundo (crd: 61) 
y Weltbild, imagen del mundo (sc: 93-97, 162, 167, 233, 262). En ciertas ocasiones 
Wittgenstein habla de diferentes maneras de ver el mundo sin usar la palabra “pers-
pectiva” y recurre al concepto de imaginación (Vorstellung) (if: 59) o mundo de imagi-
nación (Vorstellungswelt) (if: 402).



Witold Jacorzynski192

Lo que cambia ante nuestros ojos no es la figura; ésta, pues, 
permanece inmóvil. La vemos diferente, una vez como “pato” y 
otra vez como “conejo” porque “caemos en la cuenta” de un cierto 
“aspecto” de la figura. Cuando “caemos en la cuenta de un aspecto” 
nuevo cambia nuestra “perspectiva”; vemos la figura como otra 
cosa. Lo que antes veíamos como orejas de un conejo, lo vemos 
ahora como pico de un pato. Nuestra manera de ver es “fulgu-
rante”. El cambio es posible gracias a que “van juntas ciertas 
partes de la figura que antes no iban juntas” (if, t., ii: 477).  En la vida 
diaria la figura de “ver como” se aplica muy rara vez. Nuestro ver 
es, más bien, “continuo”. Cuando vemos “continuo” la figura repre-
senta siempre una y la misma cosa, y corresponde a ciertas 
expresiones en el lenguaje como “veo un pato”, o “veo un conejo”, 
pero no “lo veo como un conejo”. La figura cabeza-pato-conejo 
sugiere que “ver continuo” se refiere a lo que es el objeto de 
nuestra vivencia visual inmediata anclada en nuestras prácticas 
cotidianas, mientras que “ver como” se refiere al cambio del 
aspecto en una situación no-convencional: “Decir: ‘Ahora veo 
esto como...’ hubiera tenido para mí tan poco sentido como decir 
al ver un cuchillo y un tenedor: ‘Ahora veo esto como un cuchillo 
y un tenedor’ ”  (if, t. ii: 449). 

La posibilidad de “ver como” Wittgenstein nota una diferencia 
entre el sentido de ver y otros sentidos: “No consideramos el ojo 
humano como un receptor: en efecto, no parece recibir algo 
sino enviarlo. El oído recibe; el ojo ve (arroja miradas, refulge, 
resplandece, alumbra). Con los ojos se puede aterrorizar, pero 
no con el oído o la nariz. Cuando ves el ojo, miras algo que 
surge de él. Ves la mirada del ojo” (z: 222). Este argumento es 
ingenioso: sigue la misión kantiana de mostrar que la percep-
ción tiene sus formas a priori, que no es pasiva sino activa, a 
saber, que se vuelve una apercepción, una proyección y una 
imposición de la experiencia del sujeto sobre el material obser-
vado. Cómo lo resalta Joachim Schulte,  las miradas fulgurantes, 
en oposición al ver continuo, expresan una experiencia personal 
genuina (Schulte, 2000: 57).



La filosofía de Ludwig Wittgenstein 193

El otro uso de la perspectiva que Wittgenstein analiza en su 
“Conferencia sobre ética” (Lecture on Ethics) de 1929 se refiere 
al análisis del lenguaje religioso versus el científico. Uno puede 
ver los fenómenos desde la perspectiva científica, mientras que el 
otro desde la perspectiva religiosa. Wittgenstein ofrece un ejemplo 
inquietante: “Piensen en el caso de que a uno de ustedes le 
crezca una cabeza de león y empiece a rugir. Ciertamente esta 
sería una de las cosas más extraordinarias que soy capaz de 
imaginar” (Wittgenstein, 1990: 42; en adelante ce). Siguiendo este 
ejemplo detectamos por lo menos tres perspectivas posibles 
desde las cuales podemos ver lo extraordinario: “Tan pronto 
como nos hubiéramos repuesto de la sorpresa, lo que yo suge-
riría sería buscar un médico e investigar científicamente el caso 
y, si no fuera porque ello le produciría sufrimiento, le haría prac-
ticar una vivisección” (ce: 42). Esta perspectiva elimina el milagro: 
“¿Dónde estaría, entonces, el milagro?” (ce: 42). Otro podría 
argumentar que lo que vimos es un milagro, y milagro es algo 
que todavía “no ha sido explicado por la ciencia” (ce: 42). En 
este caso, “milagro” no está usado en el sentido absoluto, sino 
en el relativo: “La verdad es que el modo científico de ver un 
hecho no es el de verlo como un milagro” (ce: 42). No obstante, 
si alguien viera en lo ocurrido un milagro y no un hecho físico 
extraño, su actitud sería genuinamente religiosa. 

A las perspectivas religiosas se contraponen las perspectivas 
científicas. Éstas últimas constituyen otro tipo de experiencia, la 
que no capta ningún problema “grande, esencial” (cv: 47). En 
este campo, como en la religión, las perspectivas se multiplican: 
unas representan las maneras de ver continuo, mientras que 
otras rompen con ellas y proponen un cambio de aspecto. Las 
nuevas teorías de las ciencias no destacan por ser más verda-
deras que las teorías tradicionales. Si destacan por algo es por 
mirar un aspecto nuevo de los fenómenos, por ser más “perspi-
cuas”: “El verdadero mérito de un Copérnico o de un Darwin no 
fue el descubrimiento de una teoría verdadera, sino de un aspecto 
fructíferamente nuevo” (cv: 97). En otras ramas de la ciencia, por 
ejemplo en la psiquiatría, el concepto de ver como juega el mismo 



Witold Jacorzynski194

papel decisivo. Las diferencias entre corrientes no se reducen a 
producir teorías verídicas o probabilísticas sobre el ser humano, 
sino a proponer una nueva manera de ver las enfermedades 
mentales. Wittgenstein escribió lo siguiente en 1946, es decir, 
cuando nadie siquiera pudo soñar sobre la revolución antipsi-
quiátrica: “La locura no debe verse como enfermedad. ¿Por qué 
no considerarla como un cambio del carácter repentino, o más 
o menos repentino” (cv: 306).  En vez de representar a un imbécil 
“bajo la imagen del degenerado, del esencialmente incompleto, 
por decirlo así, del andrajoso”, “bajo la imagen del desorden”, 
deberíamos verlo bajo el “orden primitivo”; este modo de ver no 
sería más verdadero, sino “mucho más fructífero” (z: 371- 373).

La introducción de la perspectiva en las ciencias sociales 
nos invita a considerar como relevantes las experiencias de los 
jugadores correspondientes a los juegos de lenguaje, a tomar 
seriamente su manera de ver las cosas. Nos permite librar de la 
presencia de una sola meta narrativa producida por un autor 
omnisciente y hegemónico. Una de las consecuencias impor-
tantes del perspectivismo wittgensteiniano es la conclusión de 
que la descripción de lo visto depende de la perspectiva del 
descriptor:  

El concepto “ver” produce una impresión confusa. Bien, es que es con-
fuso. –Veo el paisaje; mi mirada vaga por él, veo toda clase de movi-
mientos claros y no claros; en esto me fijo claramente, en aquello sólo 
de manera muy confusa. ¡Cuán fragmentario se nos puede aparecer lo que 
vemos! Y ahora fíjate en lo que significa “descripción de lo visto”.  –Pero 
esto es justamente lo que se llama una descripción de lo visto. No hay 
un caso genuino, regular, de una descripción así [...] en que lo restante 
justamente aún es vago, requiere todavía de aclaración, o simplemente hay 
que barrerlo a un lado como basura (if, t. ii: 459).

Como no es posible ver al mismo tiempo al conejo y al pato en 
el dibujo del pato-conejo, tampoco es posible ofrecer la descripción 
que juntaría todas las perspectivas posibles. Todas las descripciones 
son aspectuales y, en este sentido, parciales. 



La filosofía de Ludwig Wittgenstein 195

El principio de la representación perspicua

El concepto de la representación perspicua se nos aparece en 
diferentes contextos en la obra de Wittgenstein. En las Observa-
ciones filosóficas, por ejemplo, Wittgenstein habla sobre repre-
sentaciones del espacio de colores en una imagen del octaedro, 
con los colores puros en los vértices, y observa que tal represen-
tación es a priori, gramática, es decir, no se establece a partir de 
ningún experimento. “La representación a la que da lugar el octae-
dro es una representación perspicua de las reglas gramaticales”, 
y agrega: “El principal problema con nuestra gramática es que 
no tenemos una representación perspicua de ella” (Wittgenstein, 
1997c: 42; en adelante of). En las Investigaciones filosóficas el 
concepto aparece nuevamente en el mismo contexto: “Una 
fuente principal de nuestra falta de comprensión es que no vemos 
sinópticamente el uso de nuestras palabras. [...] A nuestra gramá-
tica le falta visión sinóptica” (if: 122).9 

En un texto surgido de algunas notas halladas después de la 
muerte de Wittgenstein, el escrito que se conoce como Bemer-
kungen über Frazers “Golden Boug” (Comentarios sobre la Rama 
Dorada) encontramos la descripción de la “representación pers-
picua” en relación con los rituales y mitos descritos por Frazer:

 	
El concepto de presentación perspicua es para nosotros de fundamen-
tal importancia. Designa nuestra forma de presentación, la manera como 
vemos las cosas. (Un tipo de “Weltanschauung” que aparentemente es 
típico de nuestro tiempo: Oswald Spengler). Esta presentación perspi-
cua hace posible la comprensión, la cual consiste precisamente en que 
“percibimos las conexiones”. De ahí la importancia de encontrar eslabo-
nes intermedios (crd: 25-26).

Ahora bien, el otro paso que da Wittgenstein en esta obra no 
nos debe confundir. Así como no hay un caso genuino de repre-
sentación perspicua, nuestro objeto de estudio no es un único fenó-

9	 En este lugar no concuerdo con la traducción de García Suárez y Moulines de Uebersichtliche 
Darstellung como representación sinóptica. En la traducción inglesa se usa el término 
perspicuos representation. Esta fue la traducción que Wittgenstein utilizaba mientras 
discutía sus textos manuscritos con Malcolm y otros discípulos. 



Witold Jacorzynski196

meno. Somos conscientes de que en este momento uno debe 
presentar nuevos argumentos para dar preferencia a una repre-
sentación perspicua sobre otra. Wittgenstein utiliza la palabra 
übersichtlich en contextos y disciplinas muy diferentes, incluyendo 
la lógica y las matemáticas (if: 5, 92, 122, 125 y 132). En el caso 
de la antropología, Wittgenstein opone el método morfológico de 
Goethe a “la explicación histórica” o “la explicación como una 
hipótesis del desarrollo” con la que Frazer analiza los rituales y 
comportamientos de los “salvajes”, y añade que el primero es más 
perspicuo que el segundo. Los “eslabones intermedios”, por tanto, 
no se refieren a diferentes etapas históricas en la formación de 
un cierto fenómeno, sino más bien a las estructuras imaginadas 
que nos permiten entender lo común y lo diferente en distintos 
comportamientos humanos. La diferencia es sutil pero importante: 

	
Pero en este caso un eslabón intermedio hipotético sólo debe servir 
para dirigir la atención a la semejanza, a la conexión entre los hechos. 
Así como se puede ilustrar la relación interna del círculo con la elipse 
mediante la transformación gradual de una elipse en un círculo; pero no 
afirmar que de hecho, históricamente, una determinada elipse haya sur-
gido de un círculo (hipótesis del desarrollo), sino sólo para agudizar 
nuestra mirada para percibir una conexión formal (crd: 27).

Podría pensarse con Hans-Johann Glock que Wittgenstein trató 
los dos métodos como excluyentes, y que injustamente descartó 
la “hipótesis del desarrollo” en favor de la “conexión formal” (Glock, 
1996: 35). En ciertos casos, la explicación histórica no nos puede 
acercar a la comprensión profunda del fenómeno que nos inte-
resa: “Toda explicación es una hipótesis (Erklaerung). Pero a 
quien intranquiliza el amor, una explicación hipotética le ayudará 
poco. No lo tranquilizará” (crd: 13). A Frazer el amor no lo intran-
quiliza en un doble sentido. En primer lugar porque piensa que 
los rituales y mitos siniestros de los nativos expresan las hipó-
tesis o explicaciones acerca del mundo; en segundo lugar porque 
él mismo hace una explicación acerca de sus supuestas explica-
ciones de los “salvajes”.  



La filosofía de Ludwig Wittgenstein 197

Principio del antiesencialismo

¿Qué es lo que comparten todos los sacrificios mesoamericanos? 
Esta pregunta se une a la siguiente: ¿qué es lo que comparten 
todos los edificios de nuestra ciudad? Alguien podría empezar 
en este momento una ardua labor de buscar el tronco común de 
los elementos del conjunto investigado, como son los mitos o rituales, 
y entre estos últimos los sacrificios humanos. En el párrafo 66 de 
las Investigaciones filosóficas Wittgenstein explica por qué no se 
puede definir de manera exacta el término “juegos de lenguaje”. 
Empieza con una invitación a pensar de manera esencialista: 
“Considera, por ejemplo, los procesos que llamamos ‘juegos’. Me 
refiero a juegos de tablero, juegos de cartas, juegos de pelota, juegos 
de lucha, etcétera. ¿Qué hay común a todos ellos?” (if: 66):

–No digas: “Tiene que haber algo común a ellos o no los llamaríamos 
‘juego’ ” [...] sino mira si hay algo común a todos ellos. –Pues si los miras 
no verás por cierto algo que sea común a todos, sino que verás seme-
janzas, parentescos y por cierto toda una serie de ellos. Como se ha 
dicho: “¡No pienses, sino mira!” Mira, por ejemplo, los juegos de tablero 
con sus variados parentescos. Pasa ahora a los juegos de cartas: aquí 
encuentras muchas correspondencias con la primera clase, pero des-
aparecen muchos rasgos comunes y se presentan otros. Si ahora pasa-
mos a los juegos de pelota, continúan manteniéndose varias cosas co-
munes pero muchas se pierden. [...] ¿Son todos ellos “entretenidos”? 
Compara el ajedrez con el tres en raya. ¿O hay siempre un ganar y per-
der, o una competición entre los jugadores? Piensa en los solitarios. En 
los juegos de pelota hay un ganar y perder; pero cuando un niño lanza 
la pelota a la pared y la recoge de nuevo, ese rasgo ha desaparecido. 
Mira qué papel juegan la habilidad y la suerte. Y cuán distinta es la ha-
bilidad en el ajedrez y la habilidad en el tenis. Piensa ahora en los jue-
gos de corro: aquí existe el elemento del entretenimiento, ¡pero cuántos 
de los otros rasgos característicos han desaparecido! Y podemos recorrer 
así otros muchos grupos de juegos. Podemos ver cómo los parecidos 
surgen y desaparecen.

Y el resultado de este examen reza así: vemos una complicada red 
de parecidos que se superponen y entrecruzan. Parecidos a gran esca-
la y en detalle (if: 66).

No es posible dar ninguna definición exacta del “juego”. Podríamos 
argumentar, por ejemplo, siguiendo a Huizinga, que la actividad de 



Witold Jacorzynski198

jugar es co-sustancial con la vida humana. Homo sapiens es a la 
vez Homo ludens. ¿Pero cómo definir al hombre? 

Por “definición” entiende Wittgenstein una definición clásica: 
Definitio fit per genus proximum et differentia specifica (la defini-
ción se crea a través del género próximo y de la diferencia espe-
cífica). En la tradición escolástica la definición del hombre es la 
siguiente: Homo est animal rationale, “el hombre es un animal racional”, 
donde homo es definiendum, o sea el término definido, animal es 
género próximo, y rationale es diferentia specifica, es decir, la carac-
terística que diferencia al hombre de otros animales. La definición 
clásica sirve para proporcionar la esencia del ente determinado 
en el definiendum.  

La tradición esencialista subyace aún en la obra antropoló-
gica. El procedimiento “estándar” consiste en definir el objeto de 
estudio para proceder con la investigación acerca del objeto defi-
nido. De esta manera, la red de la definición no pesca todos los 
peces, sino únicamente los que pasan por los huecos de la red 
tejida por el analista-pescador. Ofrezcamos aquí un ejemplo en 
la materia que nos interesa. Yolotl González Torres, al inicio de 
su libro sobre el sacrificio humano entre los mexicas, lo define 
como un acto religioso que cumple con las siguientes caracterís-
ticas: es un acto que consiste en “abstenerse de algo”,  muestra 
un interés (la autora no cree en que exista “sacrificio desintere-
sado”), e implica la creencia en “un ser o fuerza sobrenatural” 
(Gónzalez Torres, 2006: 25-26). Esta última característica se 
vuelve, además, la diferencia específica de los rituales religiosos: 
“Cabría definir aquí la religión como la creencia en lo sobrena-
tural” (González Torres, 2006: 26). Ahora bien, ¿qué es lo que 
se gana al aceptar dichas definiciones?; ¿la seguridad que se 
estudiarán ciertos ritos y no otros?; ¿cuál es el precio que se paga 
por dicha seguridad?; ¿qué es lo que se pierde al aceptar las 
definiciones rígidas? 10   

10	 Esta definición acarrea problemas conceptuales, lógicos y metodológicos serios. En 
primer lugar, se excluyen de las religiones las prácticas que no se basan en la creencia 
en seres sobrenaturales, por ejemplo, el budismo. En segundo lugar, ¿cuáles son los 
criterios metodológicos utilizados para distinguir entre una postura interesada y una 
postura desinteresada? Acaso no tenía el carácter religioso el sacrificio de Isaac 
planeado por parte de su padre, Abraham?; ¿qué interés podía tener Abraham en 



La filosofía de Ludwig Wittgenstein 199

Wittgenstein trata de establecer condiciones menos restringidas 
bajo las cuales una cosa se parece a la otra. A primera vista, la 
relación de la semblanza es igual que la relación de “ser mayor”. 
Si A es mayor que B, y B es mayor que C, A es mayor que C. En 
otras palabras, la relación de “ser mayor” es transitiva. Ahora bien, 
lo que Wittgenstein sugiere es que la relación de semblanza no 
necesita ser transitiva.

No puedo caracterizar mejor esos parecidos que con la expresión, “parecidos 
de familia”, pues es así como se superponen y entrecruzan los diversos 
parecidos que se dan entre los miembros de una familia: estatura, faccio-
nes, color de los ojos, andares, temperamento, etcétera, etcétera. [...] Y 
diré: los juegos componen una familia (if: 67).

El sacrificio A, puede parecerse a B, y B a C, pero A no nece-
sita parecerse a C. Pero si A y C no se parecen, ¿por qué seguimos 
hablando sobre “semblanza”? En primer lugar, las relaciones de 
semblanza se establecen con base en algunos criterios, como 
“estatura, facciones, color de los ojos, andares, temperamento, 
etcétera, etcétera”. Lo que Wittgenstein menciona como “etcé-
tera” nos permite relativizar la cuestión de “semejanza”, de modo 
pragmático, a algún tema, aspecto, o tipo de características. En 
segundo lugar, la noción de “semblanzas de familias”  nos permite 
descubrir “patrones” en los “procesos” observables en los conjuntos 
de los ejemplares equiparados. 

Figura 2
Semblanzas de la familia

A B C D E F
1 X X X X X
2 X X X X X
3 X X X X X
4 X X X X X
5 X X X X X
6 X X X X X

sacrificar a su hijo?; ¿no es su obediencia a Dios y la piedad religiosa las que lo em-
pujaron a actuar en contra de su interés?    



Witold Jacorzynski200

Lo que podemos observar en esta tabla resulta un tanto 
sorprendente. Suponemos que los rituales denominados “sacri-
ficios humanos” (1-6) poseen características a-f. Advertimos que 
no existe una característica común entre 1 y 6 y, sin embargo, 
podemos decir que se parecen entre sí. El concepto de las 
“semblanzas de familia” sirve, por un lado, a los que rechazan el 
esencialismo y, por el otro, a los que no quieren prescindir de los 
estudios comparativos.  

Conclusiones

Hemos revisado cinco principios metodológicos que se desprenden 
de la obra del Wittgenstein tardío, a saber, el principio del análisis 
gramatical, el principio del contexto, el principio de perspectiva, 
el principio de la representación perspicua y el principio de antie-
sencialismo. Estos principios están contenidos uno en el otro, se 
complementan, están emparentados. He argumentado que la 
metodología wittgensteiniana puede servir como una alternativa 
para los enfoques dominantes, es decir, el cientificista y el subje-
tivista. Volvamos en este punto al tema de los sacrificios humanos 
y el canibalismo entre los mexicas. 

Harris busca la explicación de estos fenómenos en términos 
de las ciencias naturales, entre otras, la fisiología, la química, la 
biología, etcétera. En cambio, en el enfoque interpretacionista 
promulgado por Geertz se propone comprender dichos rituales 
haciendo una pregunta clave: ¿qué significan o qué simbolizan 
los sacrificios humanos y el canibalismo? Los dos enfoques reducen 
las descripciones de los sacrificios humanos y el canibalismo a 
algunas teorías primarias, por ejemplo la teoría de la homeos-
tasis biológica o materialismo culturalista (Harris), o el psicoanálisis 
(Galinier). Los cinco principios de Wittgenstein permiten evitar este 
reduccionismo. No es éste el lugar para desarrollar la visión witt-
gensteiniana de los sacrificios humanos y el canibalismo. En vez 
de ello, recordemos los requisitos para alcanzar tal visión. 



La filosofía de Ludwig Wittgenstein 201

En primer lugar, los rituales en cuestión están conformados 
por los juegos de lenguaje que siguen ciertas reglas gramaticales 
del sentido; además de que están insertos en una forma de vida. 
El principio del análisis gramatical exige una descripción detallada 
de estos rituales mexicas, sus reglas y su forma de vida. La cate-
goría profunda del sacrificio mencionada por Galinier debe ser 
descrita como una proposición gramatical que da sentido a las 
prácticas. En segundo lugar, dichos rituales deben describirse 
en un contexto apropiado. En tercer lugar, la descripción de los 
rituales en cuestión debe contener las perspectivas de todos los acto-
res involucrados, incluyendo la del analista. En cuarto lugar, el analista 
debería ofrecer una representación perspicua de ellos, a saber, 
un esquema que nos permitiría ver las conexiones entre los datos. 
En quinto lugar, la presentación debe ser antiesencialista, es decir, 
debe despojarse de las definiciones destinadas a captar las carac-
terísticas comunes de dichas prácticas. El análisis detallado de 
los sacrificios humanos y el canibalismo visto como algo siniestro 
y profundo está aún por escribirse.  

Bibliografía

Bhaskar, Roy 
1979	 The Possibility of Naturalism, Harverster Press, Brighton.

Bloor, David
1997 Wittgenstein, Rules and Institutions, Routledge, Londres-

Nueva York.
Defez i Martín, Antoni

2010	 “¿De qué sujeto trata la filosofía del segundo Wittgens-
tein?”, en José María Artiso (ed.), El yo amenazado. 
Ensayos sobre Wittgenstein y el sinsentido,  Bibliloteca 
Nueva, Madrid, pp. 111-128.

Galinier, Jacques
2009	 El espejo otomí. De la etnografía a la antropología psicoa-

nalítica, Instituto Nacional de Antropología e Historia-
Comisión Nacional para el Desarrollo de los Pueblos 
Indígenas-Centro de Estudios Mexicanos y Centroameri-
canos, México.



Witold Jacorzynski202

Geertz, Clifford
1987	 “Descripción densa: hacia una teoría interpretativa de 

la cultura”, en Clifford Geertz, La interpretación de las 
culturas, Gedisa, México, pp. 19-40. 

Gellner, Ernest
1998	 Language and Solitude: Wittgenstein, Malinowski and 

the Habsburg Dilemma, Cambridge University Press, 
Cambridge.

Glock, Hans-Johann
1996	 A Wittgenstein Dictionary, Blackwell Publishers, 

Oxford.
González Torres, Yolotl  

2006	 El sacrificio humano entre los mexicas, Consejo 
Nacional para la Cultura y las Artes-Instituto Nacional 
de Antropología e Historia, México, D.F.

Harris Marvin
1987	 “Cultural Materialism: Alarums and Excursions”, en 

Kenneth Moore (ed.), Waymarks, University of Notre Dame 
Press, Notre Dame, pp. 107-126.

1977	 Cannibals and Kings, Random House, Nueva York. 
Heyes Cressida, J., editor

2003	 The Grammar of Politics: Wittgenstein and Political Philo-
sophy, Cornell University Press, Ithaca, Nueva York.	

Hiz, Henryk 
1994	 “Semantic Niches or a Logic for Historians”, en Jan 

Wolenski (ed.), Philosophical Logic in Poland, Kluwer 
Academic Publishers, Holanda, pp. 33-59.

Jacorzynski, Witold 
2010	 “El enfoque etnológico de Wittgenstein reconsiderado: 

una respuesta al artículo de P.M.S. Hacker: ‘el enfoque 
antropológico y etnológico de Wittgenstein’ ”, en  Jesús 
Padilla Gálvez  (ed.), Antropología filosófica de Witt-
genstein: reflexionando con P.M.S. Hacker,  Plaza y 
Valdés, España.

2008 	 En la cueva de la locura. La aportación de Ludwig Witt-
genstein a la antropología social, Ediciones de la Casa 
Chata-Porrúa. México.



La filosofía de Ludwig Wittgenstein 203

James, Wendy 
2004	 The Ceremonial Animal. A New Portrait of Anthropo-

logy, Oxford University Press, Oxford.
Moyal-Sharrock, D.

2004	 Understanding Wittgenstein’s On Certainty, Palgrave 
Macmillan, Nueva York.

Mulhall, Stephen
1993	 On Being in the World: Wittgenstein and Heidegger on 

Seeing Aspects, Routledge, Nueva York.
Neumer, Katalin

2000	 “Bedeutungserlebnisse und das Verstehen eines 
anderen Menschen in Wittgensteins Spaetphilosophie”, 
en Katalin Neumer (coord.), Das Verstehen des Anderen, 
Peter Lang-Frankfurt Am Main, pp. 155-198.

Phillips, D. Z. 
1986	 Belief, Change and Forms of Life, Atlantic Highlands, 

Nueva York.
Pinker, Steven

1999	 Words and Rules: the Ingredients of Language, Harper 
Collins, Nueva York.

1994	 The Language Instinct, W. Morrow and Co., Nueva York.
Schatzki, Theodore R.

1996	 Social Practices: A Wittgensteinian Approach to Human 
Activity and the Social, Cambridge University Press, 
Cambridge.

Rosaldo, Renato
1991	 Cultura y verdad, Grijalbo, México, D. F.

Schulte, Joachim
2000	 Experience & Expresion. Wittgenstein’s Philosophy of 

Psychology, Clarendon Press, Oxford.
Scotto, Carolina

2009	 “Formas de vida extrañas”, en Silvia Rivera y Alejandro 
Tomasini Bassols (comps.), Wittgenstein en español, Univer-
sidad Nacional de Lanús, Buenos Aires, pp. 205-236.

Winch, Peter
1964	 “Understanding a Primitive Society”, en B. R. Wilson (ed.), 

Rationality, Blackwell, Oxford.



Witold Jacorzynski204

1958	  The Idea of a Social Science and its Relation to Philo-
sophy, Routledge, Londres. 

Wittgenstein, Ludwig 
2004	 Aforismos. Cultura y valor (cv), Espasa-Calpe, Madrid. 
1997a	 Sobre la certeza (sc), Gedisa, Barcelona.
1997b	 Zettel, Universidad Nacional Autónoma de México, 

México, D. F.
1997c	 Observaciones filosóficas (of), traducción de A. Toma-

sini Bassols, Universidad Nacional Autónoma de México, 
México, D. F.

1990	 “Conferencia sobre ética” (ce), en Conferencia sobre 
ética con dos comentarios sobre la Teoría del Valor, 
Paidós-Universidad Autónoma de Barcelona, Barce-
lona,  pp. 33-44. 

1988	 Investigaciones filosóficas (if), dos tomos, Crítica, Barce-
lona. 

1987	 Observaciones sobre los fundamentos de la matemá-
tica (ofm), Alianza Editorial, Madrid.

1985	 Comentarios sobre la Rama Dorada (crd), Universidad 
Nacional Autónoma de México, México, D. F.


