Socioldgica, afio 26, numero 74, septiembre-diciembre de 2011, pp. 177-204
Fecha de recepcion: 16/08/2010. Fecha de aceptacion: 17/10/2011

La filosofia de Ludwig Wittgenstein
como una nueva propuesta para la
antropologia y las ciencias sociales

The Philosophy of Ludwig Wittgenstein as a New Proposal
for Anthropology and the Social Sciences

Witold Jacorzynski'

RESUMEN

Se examina la filosofia del segundo Wittgenstein como pertinente para las
ciencias sociales. Se analiza la propuesta wittgensteiniana como una pro-
puesta alternativa a dos enfoques, hasta ahora dominantes en la antropo-
logia y las ciencias sociales, a saber, el cientificismoy el interpretacionis-
mo. Se elaboran cinco principios metodoldgicos que se desprenden de la
obra de Wittgenstein como esenciales para las disciplinas sociales: los prin-
cipios del andlisis gramatical; del contexto; del perspectivismo; de la repre-
sentacion perspicua; del antiesencialismo. Finalmente, se argumenta que
su aplicacién permitira conocer mejor algunos fenébmenos sociales, como los
rituales. Se ejemplifica con el ritual del sacrificio humano y el canibalismo
entre los mexicas.

PALABRAS CLAVES: Wittgenstein, ciencias sociales, sacrificios humanos.

ABSTRACT

This article examines the philosophy of the second Wittgenstein as it relates
to the social sciences. It analyzes Wittgenstein’s proposition as an alterna-
tive to two approaches, until now dominant in anthropology and the social sci-
ences: scientificism and interpretationism. The author develops five meth-
odological principles deduced from Wittgenstein’s work as essential for the
social disciplines: the principles of grammatical analysis, of the context, of
perspectivism, of intelligible representation, and of anti-essentialism. Finally,
he argues that their application will make it possible to better understand
certain social phenomena, like rituals, using as an example the ritual of hu-
man sacrifice and cannibalism among the Mexicas.

KEY WORDS: Wittgenstein, social sciences, human sacrifices.

' Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social (cEsas), sede
Golfo.



178 WiToLb JACORZYNSKI

INTRODUCCION

Al hablar sobre una propuesta para las ciencias sociales, asumo
que éstas Ultimas necesitan una propuesta. Algo necesitala propuesta
si su autoridad esta en jaque, si ya no cumple con el objetivo
principal: conocer al ser humano como animal social y su vida en
la sociedad. Los enfoques clasicos que pretenden aproximarse al
conocimiento antropolégico producen paradojas, falsas disyun-
tivas y confusiones conceptuales. En este texto mostraré un ejem-
plo de estas confusiones para, posteriormente, presentar seis
principios metodologicos que se desprenden de la filosofia del
Wittgenstein tardio. Finalmente, argumentaré que la propuesta witt-
gensteiniana evita los problemas enfrentados por los enfoques
clasicos, resuelve las confusiones conceptuales y prepara el terreno
para el conocimiento mas apropiado del mundo humano.?

ENTRE LA ESPADA DEL CIENTIFICISMO
Y LA PARED DEL INTERPRETACIONISMO

Vladimir 1. Lenin asumia que todas las filosofias burguesas se
dividen en dos bandos: los idealistas y los materialistas. No quiero

2 Laimportancia de Wittgenstein en las ciencias sociales y la filosofia de la ciencia ha
sido destacada tanto por sus seguidores Peter Winch (1958;1964); Bloor (1997);
Schatzki (1996); Heyes (2003); y James (2004); como indirectamente por sus criticos
Gellner (1998); Bhaskar (1979); y Pinker (1994; 1999), entre otros.



LA FiLosoFiA DE Lubwic WITTGENSTEIN 179

sugerir que todos los enfoques de las ciencias sociales se reducen
a dos, y sélo dos, ejércitos. Lo que quiero subrayar es Unica-
mente la existencia de dos paradigmas que han dominado las
ciencias sociales en el siglo xx y siguen afectando a la comunidad
académica. Me refiero a lo que James Clifford llamé la antropo-
logia realista y la antropologia interpretacionista. Aunque Clifford
menciona otros dos paradigmas, a saber, el dialdgico y el poli-
fénico, no niega que se trata de dos propuestas nuevas y subal-
ternas que deben competir con los dos primeros en una desigual
batalla. Sigamos a Clifford y mencionemos a dos autores que
representan a la antropologia realista, por un lado, y a la interpre-
tacionista, por el otro.

El representante mas destacado de la antropologia realista fue
Bronislaw Malinowski. Aunque se le atribuyeran logros importantes
en el ambito de la antropologia social, a saber, la observacion par-
ticipante, la idea del trabajo de campo y de la teoria funcionalista,
escribio su disertacion doctoral en filosofia en el espiritu del segundo
positivismo, o el asi llamado empirocriticismo, de Ernest Mach y
Richard Avenarius. Su método funcionalista fue un anexo a esta
filosofia. La antropologia era una ciencia empirica cuya tarea mas
importante era producir hipotesis verificables y falseables sobre la
funcién de diferentes instituciones humanas. Hagamos entonces
la reconstruccion de una explicacion “cientifica” que ilustra este
procedimiento. El ejemplo refiere a la atrevida hipotesis de Marvin
Harris (1927-2001) en relacion con los sacrificios humanos y el cani-
balismo practicado entre los mexicas (Harris, 1977: 97-110). La
reconstruccion de la explicacion harrisiana podria ser la siguiente:

(Explanandum)

(E). Los aztecas practicaron sacrificios humanos a gran escala.
(Explanans)

Hipotesis 1 (H1). El canibalismo a gran escala contribuye al abasteci-

miento del ser humano en proteinas animales en condiciones de esca-
sez de otras fuentes de proteinas (hipotesis-ley).



180 WiToLb JACORZYNSKI

Hipotesis 2 (H2). Los aztecas eran una poblacion que sufria escasez de
proteinas animales y carecia de fuentes alternativas de proteinas (afir-
macion empirica).

Siguiendo el modelo inductivo-deductivo de Hempel, podemos
decir que el procedimiento cientifico debe partir de la formula-
cién de una hipdtesis (H1), y transitar a la acumulacion de argu-
mentos y evidencias empiricas acerca de las condiciones definidas
en la hipétesis que se cumplen en un caso concreto (H2). Este
procedimiento debe representarse al final como una explicacion,
es decir, como un argumento deductivo en el cual las premisas
verdaderas contenidas en explanans (H1 y H2) nos llevan a una
conclusion verdadera abrazada en el explanandum (). En nuestro
caso: si H1y H2, entonces E.

La teoria de Harris cabe dentro de un corpus que el mismo
llamo “materialismo cultural”, el cual justifica la propuesta teérica
contenida en H1:® lo que determina la vida social y religiosa de
un pueblo es la manera en que los seres humanos resuelven el
problema del abastecimiento de proteinas y, en consecuencia,
el problema de su sobrevivencia. Harris argumenta que las
hipbtesis materialistas deben cumplir con los criterios de cienti-
ficidad, es decir, deben ser: a) predictivas (o retrodictivas); b) veri-
ficables (o falseables); ¢) parsimoniosas; d) de gran alcance; y
e) integrables con otras teorias en un corpus coherente (Harris
1987:107). Segun el autor, la hipétesis inicial H1 cumple con estos
criterios en grado aceptable. El enfoque de Harris es de tipo “etic”
en doble sentido: en primer lugar, “etic” se refiere a lo que los
mexicas hacian en detrimento de lo que pensaban que hacian.
Y en segundo lugar, “etic” alude al punto de vista del analista
cuya descripcion y andlisis puede explicar la realidad de mejor
manera que, incluso, las mas iluminadas teorias nativas.

3 Los dos principios que deben guiar las teorias materialistas son los siguientes: 1) la opti-
mizacién del costo-beneficio de la satisfaccion de las necesidades biolégicas (biogram
needs), que determinan probabilisticamente (seleccionan) cambios en la infraestructura
conductual de tipo ético; y 2) los cambios en la infraestructura conductual probabi-
listicamente determinan (seleccionan) cambios en el resto del sistema sociocultural
(Harris, 1987: 110-111).



LA FiLosoFiA DE Lubwic WITTGENSTEIN 181

Harris no es el Unico cientificista en el mundo, pero si es un
cientificista fiel y engreido. En contra de su enfoque se puede
argumentar de la siguiente manera: lo que le interesa al analista
social no es tanto explicarlas costumbres nativas, sino compren-
derlas. La comprension no se alcanza a través de las hipotesis
empiricas, sino a través de las interpretaciones de los significados
que dichas costumbres poseen para los miembros de las socie-
dades ajenas.

El representante paradigmatico de este nuevo enfoque inter-
pretacionista fue Clifford Geertz. Es precisamente a partir de la
definicion de la cultura que Geertz argumenta en favor de la tesis
interpretacionista: “El concepto de cultura es esencialmente un
concepto semidtico, ya que el hombre es un animal inserto en
tramas de significacion que él mismo ha tejido; considero que la
cultura es esa urdimbre y que el andlisis de la cultura ha de ser,
por lo tanto, no una ciencia experimental en busca de leyes, sino
una ciencia interpretativa en busca de significaciones” (Geertz,
1987: 25) Las significaciones se pueden entender como signifi-
cados de los simbolos. Como lo dice Jacques Galinier: “Un objeto
no adquiere sentido sino en el seno de concatenaciones simbo-
licas [..]" (Galinier, 2009: 145). De esta manera, el autor busca el
sentido de los sacrificios humanos y el canibalismo en términos
de unjuego entre el psicoanalisis y la vision esotérica de los chamanes.
La logica sacrificial resulta, en dltima instancia, un residuo de
“visién organicista del mundo”, la presencia de la muerte, “el tiempo
ciclico”, etcétera.

Ahora bien, si la antropologia es una disciplina hermenéutica,
el modelo inductivo-deductivo de Hempel es de poca utilidad.
¢Qué sucede si intentamos darle a nuestras interpretaciones la
forma deductiva? Un ejemplo sirve como advertencia:

Kepler sabia que: a) todos los planetas giran en elipse; b) Uranio
es un planeta; ergo c¢) Kepler sabia que Uranio giraba en elipse. A
primera vista, el razonamiento parece deductivo. No obstante, aunque
las dos premisas sean verdaderas, la conclusion es falsa. Uranio
fue descubierto por Herschel en 1781, 140 afios después de la muerte
de Kepler (Hiz, 1994: 33). El caracter deductivo podria salvarse



182 WiToLb JACORZYNSKI

unicamente si en la premisa mayor a) aparecieran los términos
psicoldgicos de tipo “emic” (es decir: Kepler creia, sabia, pensaba,
estaba consciente, etcétera). Sin embargo, los interpretacionistas
como Geertz rara vez se limitan a la reconstruccién del punto de
vista del nativo. La famosa “descripcidn densa” (thic description)
de la pelea de gallos en Bali elaborada por Geertz ofrece una
sintesis de las descripciones nativas y de las interpretaciones
del autor. Los posmodernos sucesores de Geertz le dieron a la
antropologia un giro todavia mas subjetivista. Renato Rosaldo
basaba sus explicaciones de las costumbres ilongotes en sus
propias experiencias personales, lo que paradédjicamente lo
condujo a aceptar nuevamente el lenguaje “etic”, ésta vez no en
forma de una teoria objetivista, sino en forma de introspeccion
(Rosaldo, 1991).

Las disyuntivas entre los dos enfoques parecen irremedia-
bles: o bien las hipbtesis empiricas; o las interpretaciones subje-
tivas del analista entretejidas con las explicaciones nativas; o el
punto de vista del analista “etic”; o la perspectiva del nativo
“emic”; o la superficial elegancia de la presentacidon de datos en
forma de los argumentos deductivos; o la profunda oscuridad de
un ensayo denso; o un lenguaje denotativo-extensional; o0 un
lenguaje connotativo-intensional, etcétera.* Tras estos dilemas
metodoldgicos vienen los dilemas de caracter moral y politico
desencadenados por un comentario de Geertz, segun el cual
los antropo6logos africanistas escriben para otros africanistas,
no para los africanos. Las confusiones morales, la autoculpabi-
lidad de los discipulos posmodernos de Geertz —quienes se
retractan de usar el lenguaje del colonizador—; la critica de las rela-
ciones del poder latentes que corrompen la colaboracion entre el
analista y el nativo; y el papel sospechoso de las antropologias

4 La intensionalidad del lenguaje r (de intensio lat. = contenido) consiste en que éste
contiene enunciados cuyo valor légico no depende Unicamente de lo que denotan,
sino de lo que connotan (x sabe, cree, memoriza, estima, percibe, etcétera, que p). res
intensional si no es extensional, es decir, que no es verdad que la denotacién de r
depende de la denotacion de los términos primordiales de los cuales consta la expre-
sion compleja.



LA FiLosoFiA DE Lubwic WITTGENSTEIN 183

imperialistas frente a las antropologias periféricas colman el vaso
de las amarguras.

UNA NUEVA PROPUESTA METODOLOGICA
WITTGENSTEINIANA

Los antropdlogos tropiezan con un nuevo dilema: o bien beberan
el vaso y sufriran la resaca, o bien buscaran alternativas viables.
Creo que estas Ultimas las podemos construir a partir de la filosofia
tardia de Ludwig Wittgenstein, el legendario pensador austriaco.
En esta parte me dedicaré a analizar cinco principios metodolo-
gicos que pueden derivarse de esta filosofia.

EL PRINCIPIO DEL ANALISIS GRAMATICAL

El paso de Tractatus Logico-Philosophicus a las Investigaciones
filosoficas lo describié bellamente el mismo Wittgenstein como
un paso del terreno helado de la l6gica a un terreno aspero de
los usos contextuales de las palabras y las expresiones del lenguaje
natural: “Vamos a parar a terreno helado en donde falta la fric-
cidn vy, asi, las condiciones son en cierto sentido ideales, pero
también por eso mismo no podemos avanzar. Queremos avanzar;
por ello necesitamos la friccion. {Vuelta a terreno aspero!” (Witt-
genstein, 1988: 107; en adelante IF). Las paradojas, los enredos
lingUisticos, son la mejor prueba de que los “problemas filoséficos
surgen cuando el lenguaje hace fiesta” (IF: 38).° La diferencia entre

5 Lo que interesa ahora a Wittgenstein no es la manera de representar el mundo a
través de las proposiciones, sino lo que se puede decir cony sin sentido en diferentes
campos del lenguaje. Recordemos las famosas paradojas de Wittgenstein sobre la
gramética de donar: “; Por qué no puede mi mano derecha donar dinero a mi mano
izquierda?” (iF: 268); o bien sobre la gramatica de “creer”: “El perro cree que su duefio
esta enla puerta. Pero, puede creer también que su duefio vendra pasado manana?”
(F: 409). D. Z. Phillips contribuyd, mas que nadie, al analisis de la gramatica del
lenguaje religioso: “Asi como uno puede decir, ‘mi amigo me perdona, pero yo no
puedo perdonarme a mi mismo’, no podemos decir: ‘Dios me perdona, pero yo no puedo
perdonarme a mi mismo’, en por lo menos uno de los contextos. Uno puede también



184 WiToLb JACORZYNSKI

dias habiles y festivos en esta metafora corresponde a una sutil
diferencia entre la gramatica superficial y la profunda. Lo que se
puede decir de acuerdo con las reglas gramaticales de un
idioma no implica lo que se dira con sentido. “Estamos en lucha
con el lenguaje” (Wittgenstein, 2004: 57; en adelante cv). El sentido
de las palabras, enunciados y signos, en general, no consiste en lo
que éstos representan o denotan, sino en cdmo se usan en dife-
rentes situaciones o juegos de lenguaje, es decir, el “todo formado por
el lenguaje y las acciones con las que esta entretejido” (IF: 7).

A los ejemplos de los juegos de lenguaje pertenecen activi-
dades simples y complejas como dar érdenes y actuar siguiendo
ordenes; describir un objeto por su apariencia o por sus medidas;
fabricar un objeto de acuerdo con una descripcion; relatar un
suceso; hacer conjeturas sobre el suceso; formar y comprobar
una hipotesis; presentar los resultados de un experimento mediante
tablas y diagramas; inventar una historia, y leerla; actuar en teatro;
cantar a coro; adivinar acertijos; hacer un chiste, y contarlo; resolver
un problema de aritmética aplicada; traducir de un lenguaje a
otro; suplicar; agradecer; maldecir; saludar, rezar (F: 23); relatar
suenos (F, t. 1: 427); coronar a un rey (F, t. 1: 517); o simplemente
jugar los juegos de tablero, de cartas, de pelota, de lucha, de ajedrez,
de tenis, de correr, etcétera (F: 67).

Los juegos de lenguaje no son atomos que existen indepen-
dientemente en un espacio social. Forman una constelacién dina-
mica. La expresion “juego de lenguaje” debe poner de relieve aqui
que hablar el lenguaje forma parte de una actividad o de una forma
de vida (F: 23). Para ensefiarnos qué es el lenguaje, Wittgenstein
ofrece tres metaforas poderosas. El lenguaje se parece a las
“herramientas en una caja”, cuyas diversas funciones se asemejan
a las funciones de las palabras (F: 11); a una “cabina de una loco-
motora” con sus diferentes manubrios, que pueden usarse de
maneras distintas (F: 12); a una “vieja ciudad” con su centro y sus
suburbios, que aun no esta acabada ni completa (F: 18). Los juegos
de lenguaje como parte de la ciudad tienen su historia, aunque

maldecir a otra persona considerando su vida como significativa, mientras que maldecir
a Dios seria maldecir el dia en que uno nacié” (Phillips, 1986: 25).



LA FiLosoFiA DE Lubwic WITTGENSTEIN 185

ésta no puede medirse con las fechas del calendario: “[...] nuevos
tipos de lenguaje, nuevos juegos de lenguaje, como podemos
decir, nacen y otros envejecen y se olvidan” (F: 23).

El paso de las Investigaciones filosoficas a la obra Sobre la
certeza no disolvia las asperezas del lenguaje, s6lo cambiaba el
rumbo por el cual se camina. La atencion de Wittgenstein, a
partir de los afos treinta y, sobre todo, al final de su vida, la atra-
jeron los juegos de lenguaje con la palabra “saber”. Fue entonces
cuando Wittgenstein descubri6 las proposiciones gramaticales,
la “mitologia” sobre la cual se levanta todo nuestro conocimiento,
nuestro saber. El lenguaje se parece, ahora, a un rio cuyas propo-
siciones funcionan, o bien como su canal, o bien como el flujo
del agua (Wittgenstein, 1997a: 96; en adelante sc). Las proposi-
ciones gramaticales forman una “mitologia”, o una vision del
mundo (Weltbild), que sirve como criterio del sentido para las
proposiciones significativas. Esta relacion puede cambiar con el
tiempo: “La mitologia puede convertirse de nuevo en algo fluido,
el lecho del rio de los pensamientos puede desplazarse. Pero
distingo entre la agitacion del agua en el lecho del rio y el despla-
zamiento de este ultimo, por mucho que no haya una distincion
precisa entre una cosa y la otra” (sc: 97). El andlisis gramatical
introduce en la arena de las ciencias sociales un analisis nuevo,
el conductual-pragmatico, que consiste en ofrecer respuestas a
las preguntas de tipo ;qué hacen?: ;queé reglas siguen en el juego?;
£c0mo se relaciona el juego de lenguaje jugado con otros juegos
de lenguaje existentes en el espacio de una forma de vida?, final-
mente, ;cuales son las reglas del sentido que sirven como fundamento
para producir el conocimiento acerca del mundo?

Con el andlisis gramatical Wittgenstein hace dos contribuciones
importantes a la antropologia social. En primer lugar, utiliza la antro-
pologia “especulativa” para comprender mejor nuestra propia
gramatica: “Cuando utilizamos la manera etnologica de consi-
deracidn, ;quiere acaso decir esto que explicamos la filosofia
como etnologia? No, solo quiere decir que tomamos un punto de
vista exterior para poder ver las cosas objetivamente” (cv: 199). En
segundo, descubre la gramatica de los pueblos ajenos descritos por



186 WiToLb JACORZYNSKI

Frazer. A lo largo de su obra madura, Wittgenstein a menudo
utiliza el argumento de “otras tribus”, a saber, nos invita a pensar
“un fendmeno del comportamiento humano que no entendemos”
(F, t. 1: 511). Podrian existir algunos seres extrafios que continua-
rian la serie +2 después de 1,000 de la siguiente manera: 1004,
1008, etcétera (F: 185); otros comprarian y venderian madera de
acuerdo con el area que cubren los montones de diferentes y discre-
cionales alturas, y no de acuerdo a sus volumenes (Wittgenstein,
1987, 1. 1. 149-151; en adelante orw); y también estarian aquellos que
jugarian ajedrez de otra manera que nosotros, a saber, “con prefe-
rencia de dar gritos y patadas con los pies” (iF: 200).

Este “enfoque etnologico” permite alcanzar un sano grado
de distanciamiento, lo que permite dirigir nuestra investigacion a
las “posibilidades de los fenébmenos” (iF: 90). Como lo observa
Carolina Scotto, siguiendo a Mays, la invencion de otras tribus o
de formas de vidas animales es parte del “método de la antropo-
logia especulativa” que nos muestra que las reglas que seguimos
podrian ser muy distintas, o que podriamos seguir la misma
regla de maneras diferentes (Scotto, 2009: 223). Imaginar otras
tribus resulta ser una inversién en negativo de lo que constituye
nuestra imagen del mundo que se pretende conocer. Gracias a
este ejercicio abandonamos temporalmente nuestra tierra firme
para conocerla mejor: al final nos percatamos de que la nuestra
es una isla entre otras islas y no una pangea.

En segundo lugar, el “enfoque etnoldgico” consiste en describir
desde una antropologia realista de otras gramaticas, de otros
juegos de lenguaje, de otras formas de vida (Jacorzynski, 2010).
El punto arquimideo para reconocer, describir y analizar las dife-
rencias reside en “un espiritu humano comun”, juegos de lenguaje
y experiencias humanas compartidos, los cuales se situan en el
centro mas antiguo de la ciudad del lenguaje. En el estudio de las
practicas exoticas existentes se trata de combinar la objetividad
de la descripcion con la subjetividad de las proyecciones de las
experiencias humanas del etndgrafo hacia el material reunido. El
punto de vista del “espiritu humano” no sélo no necesita distorsionar
la descripcion externa, sino que vuelve posible la comprension



LA FiLosoFiA DE Lubwic WITTGENSTEIN 187

de las practicas ajenas. A la parte descriptiva le “falta aun una
parte de la observacion, aquella que conecte esta imagen con
nuestros propios sentimientos y pensamientos. Esta parte da a
la observacion su profundidad” (Wittgenstein, 1985: 35; en adelante
crp) Para entender costumbres como los sacrificios humanos, el
analista no puede prescindir de lo “profundo” y lo “siniestro”

¢De dénde viene, en suma, lo profundo y siniestro de los sacrificios huma-
nos?; ¢seran, pues, solo los sufrimientos de la victima los que nos impresio-
nan? Enfermedades de todo tipo, asociadas con igual sufrimiento, no nos
producen sin embargo esta impresion. No, lo profundo y siniestro no son ob-
vios cuando s6lo sabemos la historia de la accion externa, sino que nosotros
los introducimos nuevamente, a partir de una experiencia interna (cro: 41).

Wittgenstein llega a descubrir la gramatica que subyace
tanto en la magia de la religién de los pueblos descritos por Frazer
como en los juegos de lenguaje religiosos de la cultura occi-
dental. Frazer considera a la magia como una falsa fisica y nos
hace ver en los mitos y rituales hipotesis errbneas acerca del
mundo. Aunque si los salvajes cometieran errores en la magia,
cometerian los mismos errores en otras esferas de la vida. Y, sin
embargo, los “salvajes” resultan ser tan buenos ingenieros, cons-
tructores y arquitectos como los occidentales. “El mismo salvaje
que, aparentemente, para matar a su enemigo perfora con arma
blanca su imagen, construye su cabafia realmente de madera 'y
talla su arco conforme a las reglas de la técnica y no en efigie”
(crD: 15).

La gramatica de los rituales magicos y religiosos es otra que
la que ha sonado Frazer en su racionalidad eurocéntrica. “Creer
en algo” es hacer lo mismo que “invocar algo” en una forma mas
sofisticada. Las creencias religiosas no describen nada; expresan
mas bien las experiencias o sentimientos religiosos, como el ritual
de quemar o besar la efigie del amado: “Quemar en efigie. Besar
la imagen del amado. Naturalmente que esto no se basa en la creen-
cia, en un efecto determinado sobre el objeto representado por la
imagen. Lo que se propone es una satisfaccion y la obtiene. O mas
bien, no se propone nada; actuamos asi y entonces nos sentimos
satisfechos” (crp: 15).



188 WiToLb JACORZYNSKI

PRINCIPIO DEL CONTEXTO

Como dijo Kierkegaard: es mejor perderse en la pasion que perder
la pasion. Con Wittgenstein podriamos decir: es mejor perderse
en el contexto que perder el contexto.

En la obra tardia de Wittgenstein, el contexto no puede defi-
nirse de manera precisa. En algunas situaciones el contexto se
refiere a las conexiones entre diferentes elementos que el analista
puede sacar a relucir; en otras consiste en denominar el entorno
real de las acciones.® La imagen para el contexto la encontramos
en Teppich, la alfombra o el tejido (Wittgenstein, 1997b: 568; en
adelante z). Esta analogia corresponde a la etimologia de la
palabra: el verbo latino contexere significa “tejer juntos”, de con
(juntos) mas texere (tejer). El tejido esta compuesto de diferentes
hilos que estan tejidos juntos pero, ¢qué es lo que se teje juntos
en la vida social?; ¢y quién lo teje?

Wittgenstein critica la postura tradicional, segun la cual las
palabras tienen significado en funcidn de como se las entiende.
¢Qué significa entender una palabra? A primera vista, las puedo
entender una por una. Wittgenstein se aproxima a la postura
tradicional del significado al inventar una metéafora: la palabra tiene
un rostro: “Cada palabra —quisiéramos decir— puede ciertamente
tener un caracter distinto en distintos contextos, pero siempre tiene un
Unico caracter, un tnico rostro. Este nos mira. Pero también un rostro
pintado nos mira. ¢ Estas seguro de que hay un unico sentimiento
del ‘si’y no quiza varios?” Luego pregunta Wittgenstein a su alter
ego, el filosofo tradicional: “; Has intentado proferir la palabra en
contextos muy diversos? Por ejemplo, cuando en ella esta el acento
principal de la oracion, y cuando esta en la palabra siguiente [....]"
(IF, t. 1 423-425).

Las oraciones mas largas comparten el destino de las pala-
bras. Wittgenstein nos ofrece un ejemplo de una oracion total-

6 Al contexto le corresponden tres conceptos en aleméan y no uno: die Umgebung, el
entorno (iF: 583; cro: 43); Zusammenhang, usado también en plural Zusammenhaenge,
las conexiones (I, t., i: 423, 435, 485, 497, 686; sc: 349, 469, 533); y Umstaende, las
circunstancias, los criterios (I, t., 1: 117, 164, 206, 349, 441, 443, 539, 607; y t. i: 425).



LA FiLosoFiA DE Lubwic WITTGENSTEIN 189

mente aislada: “Después de haber dicho esto, la dejé como en
el dia anterior”. ; Entendemos la oracion anterior?

Si aparece ahi, aislada -responde Wittgenstein—, entonces yo diria que
no sé de qué trata. No obstante, yo sabria como se podria usar esta
oracion; yo mismo podria inventar un contexto para ella. (Toda una serie
de caminos bien conocidos conducen de estas palabras hacia todas las
direcciones) (I, t. 1: 525).

En esta ocasion, el contexto para la oracion podria ser una
narrativa entendida como un juego de lenguaje. Poder inventar
el contexto para esta oracion es tejer una narracion segun las
siguientes preguntas: ;qué fue lo que se le dijo a ella?; ;quién se
lo dijo?; ;quién es ella?; ;por qué él la volvié a dejar como en el
dia anterior? La oracion sin el contexto es una oracién incom-
pleta; es, lo que podriamos llamar, una oracion abierta al signi-
ficado. Nos damos cuenta de un hecho bastante incomodo: hay
situaciones en las cuales la oracion abierta al significado puede
completarse de muchas maneras.”

Aunque el ejemplo mencionado arriba sugiera que el contexto
de una oracién puede construirse en el marco de un cierto juego de
lenguaje, no es posible predecir de antemano todos los factores
que contribuyen al sentido de una expresidn o accion:

Describir mi estado animico (el de miedo, por ejemplo); eso lo hago en
un determinado contexto. (Asi como una determinada accion sélo es un
experimento en un determinado contexto). ¢Es, pues, tan asombroso
que yo use la misma expresion en juegos diversos?; iy a veces también,
por asi decirlo, entre los juegos? (I, t. I: 435-437).

¢Ahora bien, qué entiende Wittgenstein por entre los juegos?
“Un grito no es una descripcion. Pero hay transiciones. Y las palabras
‘tengo miedo’ podrian estar mas proximas o mas alejadas de un grito”
(IF, t. 1: 437). La expresion Art Zusammenhang, género de contexto,
sugiere que hay otros tipos de contextos que permiten identificar

7 Este es el caso de los problemas planteados por la arqueologia o la historia. La
reconstruccion de los hechos es necesariamente indeterminada y arbitraria, puesto
que carecemos de pruebas acerca del estado de cosas en cuestion.



190 WiToLb JACORZYNSKI

los juegos de lenguaje jugados, como por ejemplo, la ocurrencia
de ciertas situaciones, las secuencias temporales, las experiencias
personales.

Hasta ahora hemos argumentado que las palabras y las ora-
ciones aisladas estan abiertas al significado y deben entenderse en
ciertos contextos, siendo algunos de ellos juegos de lenguaje deter-
minados. Pero, ¢cual es el contexto para los mismos juegos de
lenguaje? La pregunta sugiere que algunos juegos de lenguaje
también estan abiertos al significado. El flujo de vida no corre al
azar; obedece, mas bien, al molde de una forma de vida determi-
nada. Ciertos juegos de lenguaje, por ejemplo los cientificos o los
religiosos, requieren de un cierto molde. Sin este molde no pueden
subsistir, tal como la llama no puede encenderse sin el oxigeno.
Como lo mostré D. Z. Phillips, sin conocer la forma de vida ni los
cambios en el seno de ésta, no podemos sacar ninguna conclu-
sion acerca de la presencia o la ausencia de ciertas proposiciones
gramaticales o de los juegos de lenguaje. Phillips observo que ni
las practicas religiosas ni el amor podrian existir en un Brave New
World descrito por Huxley. ¢Por qué no? En Brave New World se
torna carente de sentido la nocidn de responsabilidad. “En tal sociedad,
uno puede notar inmediatamente como la nocion de Dios visto
como el Juez supremo también careceria del sentido” (Phillips,
1986: 17). Los ejemplos pueden multiplicarse, pero la idea que los
subyace queda clara. Las preguntas por el significado de x apa-
recen cuando x esta abierto al significado. Para entender algo que
esta abierto al significado es imprescindible descubrir (0 construir)
un contexto para x.

EL PRINCIPIO DEL PERSPECTIVISMO

Las actividades y practicas humanas, es decir, los juegos de len-
guaje, simples o complejos, exigen la presencia de los jugadores.
El papel del sujeto en los textos del primero y el segundo Witt-
genstein sigue siendo un reto para los estudiosos (Neumer,
2000; Defez i Martin, 2010). Como he argumentado en otro lugar,



LA FiLosoFiA DE Lubwic WITTGENSTEIN 191

el concepto de perspectiva, y otras nociones emparentadas con
éste, introduce al analisis wittgensteiniano la subjetividad de los
jugadores.?

El parentesco entre las expresiones “Me lo imagino como...”, “Lo
considero como..”, “Lo veo como...”, “Lo represento como...”, “Lo pienso
como...”, etcétera, se adquiere gracias a que la manera de ver el
mundo involucra el pensamiento y la vision del mundo. Como lo
mostré Stephen Mullhal, la importancia de la perspectiva radica
en la conexion entre los conceptos “ver un aspecto”, “vivir el signi-
ficado de una palabra” y tomar la actitud “hacia el alma” (Mulhall,
1993: 196). La ceguera hacia estos aspec-tos desencadena la
ceguera en la comprension de los significados y una falla en la con-
ducta, que consiste en dejar afuera la “individualidad” de la perso-
na (Mulhall, 1993: 83). Veamos algunos usos de la perspectiva
procedentes de distintos textos wittgensteinianos.

El problema de la perspectiva en la percepcion aparece en el
famoso ejemplo de los dibujos de multiples aspectos, como el
pato-conejo.

Ficura 1
CABEZA PATO-CONEJO

8 A los conceptos emparentados con perspectiva pertencen Aussicht (cro: 31); vision
(Anschauung) (cv: 356); punto de vista (Standpunkt) (cro: 51; cv: 198, 199); aspecto
fructiferamente nuevo (fruchtbares neues Aspekt) (cv: 97); estilo, Stil (cv: 22, 197, 215,
298, 349, 450; y z: 712); a veces, incluso, Weltanschauung, vision del mundo (cro: 61)
y Weltbild, imagen del mundo (sc: 93-97, 162, 167, 233, 262). En ciertas ocasiones
Wittgenstein habla de diferentes maneras de ver el mundo sin usar la palabra “pers-
pectiva” y recurre al concepto de imaginacion (Vorstellung) (iF: 59) o mundo de imagi-
nacion (Vorstellungswell) (F: 402).



192 WiToLb JACORZYNSKI

Lo que cambia ante nuestros 0jos no es la figura; ésta, pues,
permanece inmovil. La vemos diferente, una vez como “pato” y
otra vez como “conejo” porque “caemos en la cuenta” de un cierto
“aspecto” de la figura. Cuando “caemos en la cuenta de un aspecto”
nuevo cambia nuestra “perspectiva”; vemos la figura como otra
cosa. Lo que antes veiamos como orejas de un conejo, lo vemos
ahora como pico de un pato. Nuestra manera de ver es “fulgu-
rante”. El cambio es posible gracias a que “van juntas ciertas
partes de la figura que antes no iban juntas” (F, t., 1: 477). En la vida
diaria la figura de “ver como” se aplica muy rara vez. Nuestro ver
es, mas bien, “continuo”. Cuando vemos “continuo” la figura repre-
senta siempre una y la misma cosa, y corresponde a ciertas
expresiones en el lenguaje como “veo un pato”, o “veo un conejo”,
pero no “lo veo como un conejo”. La figura cabeza-pato-conejo
sugiere que “ver continuo” se refiere a lo que es el objeto de
nuestra vivencia visual inmediata anclada en nuestras practicas
cotidianas, mientras que “ver como” se refiere al cambio del
aspecto en una situacién no-convencional: “Decir: ‘Ahora veo
esto como...” hubiera tenido para mi tan poco sentido como decir
al ver un cuchillo y un tenedor: ‘Ahora veo esto como un cuchillo
y un tenedor’” (i, t. 1: 449).

La posibilidad de “ver como” Wittgenstein nota una diferencia
entre el sentido de ver y otros sentidos: “No consideramos el ojo
humano como un receptor: en efecto, no parece recibir algo
sino enviarlo. El oido recibe; el ojo ve (arroja miradas, refulge,
resplandece, alumbra). Con los ojos se puede aterrorizar, pero
no con el oido o la nariz. Cuando ves el ojo, miras algo que
surge de él. Ves la mirada del 0jo” (z: 222). Este argumento es
ingenioso: sigue la misibn kantiana de mostrar que la percep-
cion tiene sus formas a priori, que no es pasiva sino activa, a
saber, que se vuelve una apercepcion, una proyeccion y una
imposicion de la experiencia del sujeto sobre el material obser-
vado. Cémo lo resalta Joachim Schulte, las miradas fulgurantes,
en oposicion al ver continuo, expresan una experiencia personal
genuina (Schulte, 2000: 57).



LA FiLosoFiA DE Lubwic WITTGENSTEIN 193

El otro uso de la perspectiva que Wittgenstein analiza en su
“Conferencia sobre ética” (Lecture on Ethics) de 1929 se refiere
al analisis del lenguaje religioso versus el cientifico. Uno puede
ver los fendbmenos desde la perspectiva cientifica, mientras que el
otro desde la perspectiva religiosa. Wittgenstein ofrece un ejemplo
inquietante: “Piensen en el caso de que a uno de ustedes le
crezca una cabeza de ledn y empiece a rugir. Ciertamente esta
seria una de las cosas mas extraordinarias que soy capaz de
imaginar” (Wittgenstein, 1990: 42; en adelante cg). Siguiendo este
ejemplo detectamos por lo menos tres perspectivas posibles
desde las cuales podemos ver lo extraordinario: “Tan pronto
como nos hubiéramos repuesto de la sorpresa, lo que yo suge-
riria seria buscar un médico e investigar cientificamente el caso
y, si no fuera porque ello le produciria sufrimiento, le haria prac-
ticar una viviseccion” (ce: 42). Esta perspectiva elimina el milagro:
“,Donde estaria, entonces, el milagro?” (ce: 42). Otro podria
argumentar que lo que vimos es un milagro, y milagro es algo
que todavia “no ha sido explicado por la ciencia” (ce: 42). En
este caso, “milagro” no esta usado en el sentido absoluto, sino
en el relativo: “La verdad es que el modo cientifico de ver un
hecho no es el de verlo como un milagro” (ce: 42). No obstante,
si alguien viera en lo ocurrido un milagro y no un hecho fisico
extrano, su actitud seria genuinamente religiosa.

A las perspectivas religiosas se contraponen las perspectivas
cientificas. Estas Gltimas constituyen otro tipo de experiencia, la
que no capta ningun problema “grande, esencial” (cv: 47). En
este campo, como en la religion, las perspectivas se multiplican:
unas representan las maneras de ver continuo, mientras que
otras rompen con ellas y proponen un cambio de aspecto. Las
nuevas teorias de las ciencias no destacan por ser mas verda-
deras que las teorias tradicionales. Si destacan por algo es por
mirar un aspecto nuevo de los fenbmenos, por ser mas “perspi-
cuas”: “El verdadero mérito de un Copérnico o de un Darwin no
fue el descubrimiento de una teoria verdadera, sino de un aspecto
fructiferamente nuevo” (cv: 97). En otras ramas de la ciencia, por
ejemplo en la psiquiatria, el concepto de ver como juega el mismo



194 WiToLb JACORZYNSKI

papel decisivo. Las diferencias entre corrientes no se reducen a
producir teorias veridicas o probabilisticas sobre el ser humano,
sino a proponer una nueva manera de ver las enfermedades
mentales. Wittgenstein escribié lo siguiente en 1946, es decir,
cuando nadie siquiera pudo sofar sobre la revolucién antipsi-
quidtrica: “La locura no debe verse como enfermedad. ¢Por qué
no considerarla como un cambio del caracter repentino, 0 mas
0 menos repentino” (cv: 306). En vez de representar a un imbécil
“bajo la imagen del degenerado, del esencialmente incompleto,
por decirlo asi, del andrajoso”, “bajo la imagen del desorden”,
deberiamos verlo bajo el “orden primitivo”; este modo de ver no
seria mas verdadero, sino “mucho mas fructifero” (z: 371- 373).

La introduccidén de la perspectiva en las ciencias sociales
nos invita a considerar como relevantes las experiencias de los
jugadores correspondientes a los juegos de lenguaje, a tomar
seriamente su manera de ver las cosas. Nos permite librar de la
presencia de una sola meta narrativa producida por un autor
omnisciente y hegemonico. Una de las consecuencias impor-
tantes del perspectivismo wittgensteiniano es la conclusion de
que la descripcion de lo visto depende de la perspectiva del
descriptor:

El concepto “ver” produce una impresion confusa. Bien, es que es con-
fuso. —Veo el paisaje; mi mirada vaga por él, veo toda clase de movi-
mientos claros y no claros; en esto me fijo claramente, en aquello s6lo
de manera muy confusa. jCuan fragmentario se nos puede aparecer lo que
vemos! Y ahora fijate en lo que significa “descripcion de lo visto”. —Pero
esto es justamente lo que se llama una descripcion de lo visto. No hay
un caso genuino, regular, de una descripcion asi [...] en que lo restante
justamente aln es vago, requiere todavia de aclaracion, o simplemente hay
que barrerlo a un lado como basura (i, t. 1: 459).

Como no es posible ver al mismo tiempo al conejo y al pato en
el dibujo del pato-conejo, tampoco es posible ofrecer la descripcion
gue juntaria todas las perspectivas posibles. Todas las descripciones
son aspectuales y, en este sentido, parciales.



LA FiLosoFiA DE Lubwic WITTGENSTEIN 195

EL PRINCIPIO DE LA REPRESENTACION PERSPICUA

El concepto de la representacion perspicua se nos aparece en
diferentes contextos en la obra de Wittgenstein. En las Observa-
ciones filosdficas, por ejemplo, Wittgenstein habla sobre repre-
sentaciones del espacio de colores en una imagen del octaedro,
con los colores puros en los vértices, y observa que tal represen-
tacion es a priori, gramatica, es decir, no se establece a partir de
ningun experimento. “La representacion a la que da lugar el octae-
dro es una representacion perspicua de las reglas gramaticales”,
y agrega: “El principal problema con nuestra gramatica es que
no tenemos una representacion perspicua de ella” (Wittgenstein,
1997c: 42; en adelante oF). En las Investigaciones filosoficas el
concepto aparece nuevamente en el mismo contexto: “Una
fuente principal de nuestra falta de comprension es que no vemos
sinOpticamente el uso de nuestras palabras. [...] A nuestra grama-
tica le falta vision sindptica” (F: 122).°

En un texto surgido de algunas notas halladas después de la
muerte de Wittgenstein, el escrito que se conoce como Bemer-
kungen lber Frazers “Golden Boug” (Comentarios sobre la Rama
Dorada) encontramos la descripcion de la “representacion pers-
picua” en relacion con los rituales y mitos descritos por Frazer:

El concepto de presentacion perspicua es para nosotros de fundamen-
tal importancia. Designa nuestra forma de presentacion, la manera como
vemos las cosas. (Un tipo de “Weltanschauung” que aparentemente es
tipico de nuestro tiempo: Oswald Spengler). Esta presentacion perspi-
cua hace posible la comprension, la cual consiste precisamente en que
“percibimos las conexiones”. De ahi la importancia de encontrar eslabo-
nes intermedios (crp: 25-26).

Ahora bien, el otro paso que da Wittgenstein en esta obra no
nos debe confundir. Asi como no hay un caso genuino de repre-
sentacion perspicua, nuestro objeto de estudio no es un unico fené-

¢ Enestelugarno concuerdo con latraduccién de Garcia Suarez y Moulines de Uebersichtliche
Darstellung como representacion sindptica. En la traduccion inglesa se usa el término
perspicuos representation. Esta fue la traduccion que Wittgenstein utilizaba mientras
discutia sus textos manuscritos con Malcolm y otros discipulos.



196 WiToLb JACORZYNSKI

meno. Somos conscientes de que en este momento uno debe
presentar nuevos argumentos para dar preferencia a una repre-
sentacion perspicua sobre otra. Wittgenstein utiliza la palabra
Ubersichtlich en contextos y disciplinas muy diferentes, incluyendo
la 16gica y las matematicas (F: 5, 92, 122, 125y 132). En el caso
de la antropologia, Wittgenstein opone el método morfoldgico de
Goethe a “la explicacion histérica” o “la explicacion como una
hipétesis del desarrollo” con la que Frazer analiza los rituales y
comportamientos de los “salvajes”, y afiade que el primero es mas
perspicuo que el segundo. Los “eslabones intermedios”, por tanto,
no se refieren a diferentes etapas historicas en la formacion de
un cierto fendbmeno, sino mas bien a las estructuras imaginadas
que nos permiten entender lo comuan y lo diferente en distintos
comportamientos humanos. La diferencia es sutil pero importante:

Pero en este caso un eslabén intermedio hipotético sélo debe servir
para dirigir la atencion a la semejanza, a la conexion entre los hechos.
Asi como se puede ilustrar la relacion interna del circulo con la elipse
mediante la transformacién gradual de una elipse en un circulo; pero no
afirmar que de hecho, histéricamente, una determinada elipse haya sur-
gido de un circulo (hip6tesis del desarrollo), sino s6lo para agudizar
nuestra mirada para percibir una conexion formal (crp: 27).

Podria pensarse con Hans-Johann Glock que Wittgenstein tratd
los dos métodos como excluyentes, y que injustamente descartd
la “hip6tesis del desarrollo” en favor de la “conexién formal” (Glock,
1996: 35). En ciertos casos, la explicacion histérica no nos puede
acercar a la comprensién profunda del fenbmeno que nos inte-
resa: “Toda explicacién es una hipotesis (Erklaerung). Pero a
quien intranquiliza el amor, una explicacion hipotética le ayudara
poco. No lo tranquilizara” (cro: 13). A Frazer el amor no lo intran-
quiliza en un doble sentido. En primer lugar porque piensa que
los rituales y mitos siniestros de los nativos expresan las hipé-
tesis o0 explicaciones acerca del mundo; en segundo lugar porque
€l mismo hace una explicacién acerca de sus supuestas explica-
ciones de los “salvajes”.



LA FiLosoFiA DE Lubwic WITTGENSTEIN 197

PRINCIPIO DEL ANTIESENCIALISMO

¢Qué es lo que comparten todos los sacrificios mesoamericanos?
Esta pregunta se une a la siguiente: ;qué es lo que comparten
todos los edificios de nuestra ciudad? Alguien podria empezar
en este momento una ardua labor de buscar el tronco comun de
los elementos del conjunto investigado, como son los mitos o rituales,
y entre estos ultimos los sacrificios humanos. En el parrafo 66 de
las Investigaciones filosoficas Wittgenstein explica por qué no se
puede definir de manera exacta el término “juegos de lenguaje”.
Empieza con una invitacibn a pensar de manera esencialista:
“Considera, por ejemplo, los procesos que llamamos ‘juegos’. Me
refiero a juegos de tablero, juegos de cartas, juegos de pelota, juegos
de lucha, etcétera. ;Qué hay comun a todos ellos?” (iF: 66):

—No digas: “Tiene que haber algo comun a ellos o no los llamariamos
‘juego’ " [...] sino mira si hay algo comin a todos ellos. —Pues si los miras
no veras por cierto algo que sea comun a todos, sino que veras seme-
janzas, parentescos y por cierto toda una serie de ellos. Como se ha
dicho: “jNo pienses, sino mira!” Mira, por ejemplo, los juegos de tablero
con sus variados parentescos. Pasa ahora a los juegos de cartas: aqui
encuentras muchas correspondencias con la primera clase, pero des-
aparecen muchos rasgos comunes y se presentan otros. Si ahora pasa-
mos a los juegos de pelota, contindan manteniéndose varias cosas co-
munes pero muchas se pierden. [...] ;Son todos ellos “entretenidos”?
Compara el ajedrez con el tres en raya. ;O hay siempre un ganar y per-
der, 0 una competicion entre los jugadores? Piensa en los solitarios. En
los juegos de pelota hay un ganar y perder; pero cuando un nifio lanza
la pelota a la pared y la recoge de nuevo, ese rasgo ha desaparecido.
Mira qué papel juegan la habilidad y la suerte. Y cuan distinta es la ha-
bilidad en el ajedrez y la habilidad en el tenis. Piensa ahora en los jue-
gos de corro: aqui existe el elemento del entretenimiento, jpero cuantos
de los otros rasgos caracteristicos han desaparecido! Y podemos recorrer
asi otros muchos grupos de juegos. Podemos ver cdmo los parecidos
surgen y desaparecen.

Y el resultado de este examen reza asi: vemos una complicada red
de parecidos que se superponen y entrecruzan. Parecidos a gran esca-
la'y en detalle (F: 66).

No es posible dar ninguna definicion exacta del “juego”. Podriamos
argumentar, por ejemplo, siguiendo a Huizinga, que la actividad de



198 WiToLb JACORZYNSKI

jugar es co-sustancial con la vida humana. Homo sapiens es a la
vez Homo ludens. ¢ Pero como definir al hombre?

Por “definicion” entiende Wittgenstein una definicion clasica:
Definitio fit per genus proximum et differentia specifica (la defini-
cidn se crea a través del género proximo y de la diferencia espe-
cifica). En la tradicion escolastica la definicion del hombre es la
siguiente: Homo est animal rationale, “el hombre es un animal racional”,
donde homo es definiendum, o sea el término definido, animal es
género proximo, y rationale es diferentia specifica, es decir, la carac-
teristica que diferencia al hombre de otros animales. La definicién
clasica sirve para proporcionar la esencia del ente determinado
en el definiendum.

La tradicién esencialista subyace aun en la obra antropol6-
gica. El procedimiento “estandar” consiste en definir el objeto de
estudio para proceder con la investigacidon acerca del objeto defi-
nido. De esta manera, la red de la definicion no pesca todos los
peces, sino Unicamente los que pasan por los huecos de la red
tejida por el analista-pescador. Ofrezcamos aqui un ejemplo en
la materia que nos interesa. Yolotl Gonzalez Torres, al inicio de
su libro sobre el sacrificio humano entre los mexicas, lo define
como un acto religioso que cumple con las siguientes caracteris-
ticas: es un acto que consiste en “abstenerse de algo”, muestra
un interés (la autora no cree en que exista “sacrificio desintere-
sado”), e implica la creencia en “un ser o fuerza sobrenatural”
(Gbnzalez Torres, 2006: 25-26). Esta Ultima caracteristica se
vuelve, ademas, la diferencia especifica de los rituales religiosos:
“Cabria definir aqui la religion como la creencia en lo sobrena-
tural” (Gonzalez Torres, 2006: 26). Ahora bien, ;qué es lo que
se gana al aceptar dichas definiciones?; ¢la seguridad que se
estudiaran ciertos ritos y no otros?; ¢ cual es el precio que se paga
por dicha seguridad?; ;qué es lo que se pierde al aceptar las
definiciones rigidas? 1

10 Esta definicion acarrea problemas conceptuales, 6gicos y metodoldgicos serios. En
primer lugar, se excluyen de las religiones las practicas que no se basan en la creencia
en seres sobrenaturales, por ejemplo, el budismo. En segundo lugar, ¢cuales son los
criterios metodoldgicos utilizados para distinguir entre una postura interesada y una
postura desinteresada? Acaso no tenia el caracter religioso el sacrificio de Isaac
planeado por parte de su padre, Abraham?; ;qué interés podia tener Abraham en



LA FiLosoFiA DE Lubwic WITTGENSTEIN 199

Wittgenstein trata de establecer condiciones menos restringidas
bajo las cuales una cosa se parece a la otra. A primera vista, la
relacion de la semblanza es igual que la relacion de “ser mayor”.
Si A es mayor que B, y B es mayor que C, A es mayor que C. En
otras palabras, la relacion de “ser mayor” es transitiva. Ahora bien,
lo que Wittgenstein sugiere es que la relacion de semblanza no
necesita ser transitiva.

No puedo caracterizar mejor esos parecidos que con la expresion, “parecidos
de familia”, pues es asi como se superponen y entrecruzan los diversos
parecidos que se dan entre los miembros de una familia: estatura, faccio-
nes, color de los ojos, andares, temperamento, etcétera, etcétera. [...] Y
diré: los juegos componen una familia (IF: 67).

El sacrificio A, puede parecerse a B, y B a C, pero A no nece-
sita parecerse a C. Pero siAy C no se parecen, ¢ por qué seguimos
hablando sobre “semblanza™? En primer lugar, las relaciones de
semblanza se establecen con base en algunos criterios, como
“estatura, facciones, color de los ojos, andares, temperamento,
etcétera, etcétera”. Lo que Wittgenstein menciona como “etcé-
tera” nos permite relativizar la cuestion de “semejanza”, de modo
pragmatico, a algun tema, aspecto, o tipo de caracteristicas. En
segundo lugar, la nocion de “semblanzas de familias” nos permite
descubrir “patrones” en los “procesos” observables en los conjuntos
de los ejemplares equiparados.

Ficura 2
SEMBLANZAS DE LA FAMILIA

A B C D E F
1 X X X X X
2 X X X X X
3 X X X X X
4 X X X X X
5 X X X X X
6 X X X X X

sacrificar a su hijo?; 4no es su obediencia a Dios y la piedad religiosa las que lo em-
pujaron a actuar en contra de su interés?



200 WiToLb JACORZYNSKI

Lo que podemos observar en esta tabla resulta un tanto
sorprendente. Suponemos que los rituales denominados “sacri-
ficios humanos” (1-6) poseen caracteristicas a-F. Advertimos que
no existe una caracteristica comun entre 1 y 6 y, sin embargo,
podemos decir que se parecen entre si. El concepto de las
“semblanzas de familia” sirve, por un lado, a los que rechazan el
esencialismo y, por el otro, a los que no quieren prescindir de los
estudios comparativos.

CONCLUSIONES

Hemos revisado cinco principios metodologicos que se desprenden
de la obra del Wittgenstein tardio, a saber, el principio del analisis
gramatical, el principio del contexto, el principio de perspectiva,
el principio de la representacion perspicua y el principio de antie-
sencialismo. Estos principios estan contenidos uno en el otro, se
complementan, estan emparentados. He argumentado que la
metodologia wittgensteiniana puede servir como una alternativa
para los enfoques dominantes, es decir, el cientificista y el subje-
tivista. Volvamos en este punto al tema de los sacrificios humanos
y el canibalismo entre los mexicas.

Harris busca la explicacion de estos fenbmenos en términos
de las ciencias naturales, entre otras, la fisiologia, la quimica, la
biologia, etcétera. En cambio, en el enfoque interpretacionista
promulgado por Geertz se propone comprender dichos rituales
haciendo una pregunta clave: ¢qué significan o qué simbolizan
los sacrificios humanos y el canibalismo? Los dos enfoques reducen
las descripciones de los sacrificios humanos y el canibalismo a
algunas teorias primarias, por ejemplo la teoria de la homeos-
tasis bioldgica o materialismo culturalista (Harris), o el psicoanalisis
(Galinier). Los cinco principios de Wittgenstein permiten evitar este
reduccionismo. No es éste el lugar para desarrollar la vision witt-
gensteiniana de los sacrificios humanos y el canibalismo. En vez
de ello, recordemos los requisitos para alcanzar tal vision.



LA FiLosoFiA DE Lubwic WITTGENSTEIN 201

En primer lugar, los rituales en cuestion estan conformados
por los juegos de lenguaje que siguen ciertas reglas gramaticales
del sentido; ademas de que estan insertos en una forma de vida.
El principio del analisis gramatical exige una descripcion detallada
de estos rituales mexicas, sus reglas y su forma de vida. La cate-
goria profunda del sacrificio mencionada por Galinier debe ser
descrita como una proposicion gramatical que da sentido a las
practicas. En segundo lugar, dichos rituales deben describirse
en un contexto apropiado. En tercer lugar, la descripcion de los
rituales en cuestion debe contener las perspectivas de todos los acto-
res involucrados, incluyendo la del analista. En cuarto lugar, el analista
deberia ofrecer una representacion perspicua de ellos, a saber,
un esquema que nos permitiria ver las conexiones entre los datos.
En quinto lugar, la presentacion debe ser antiesencialista, es decir,
debe despojarse de las definiciones destinadas a captar las carac-
teristicas comunes de dichas practicas. El analisis detallado de
los sacrificios humanos y el canibalismo visto como algo siniestro
y profundo esta aun por escribirse.

BIBLIOGRAFiIA

Bhaskar, Roy
1979  The Possibility of Naturalism, Harverster Press, Brighton.
Bloor, David
1997 Wittgenstein, Rules and Institutions, Routledge, Londres-
Nueva York.
Defez i Martin, Antoni
2010 “;De qué sujeto trata la filosofia del segundo Wittgens-
tein?”, en José Maria Artiso (ed.), El yo amenazado.
Ensayos sobre Wittgenstein y el sinsentido, Bibliloteca
Nueva, Madrid, pp. 111-128.
Galinier, Jacques
2009 Elespejo otomi. De la etnografia a la antropologia psicoa-
nalitica, Instituto Nacional de Antropologia e Historia-
Comision Nacional para el Desarrollo de los Pueblos
Indigenas-Centro de Estudios Mexicanos y Centroameri-
canos, México.



202 WiToLb JACORZYNSKI

Geertz, Clifford
1987 “Descripcion densa: hacia una teoria interpretativa de
la cultura”, en Clifford Geertz, La interpretacion de las
culturas, Gedisa, México, pp. 19-40.
Gellner, Ernest
1998 Language and Solitude: Wittgenstein, Malinowski and
the Habsburg Dilemma, Cambridge University Press,
Cambridge.
Glock, Hans-Johann
1996 A Witigenstein Dictionary, Blackwell Publishers,
Oxford.
Gonzalez Torres, Yolotl
2006 El sacrificio humano entre los mexicas, Consejo
Nacional para la Cultura y las Artes-Instituto Nacional
de Antropologia e Historia, México, D.F.
Harris Marvin
1987 “Cultural Materialism: Alarums and Excursions”, en
Kenneth Moore (ed.), Waymarks, University of Notre Dame
Press, Notre Dame, pp. 107-126.
1977  Cannibals and Kings, Random House, Nueva York.
Heyes Cressida, J., editor
2003 The Grammar of Politics: Wittgenstein and Political Philo-
sophy, Cornell University Press, Ithaca, Nueva York.
Hiz, Henryk
1994 “Semantic Niches or a Logic for Historians”, en Jan
Wolenski (ed.), Philosophical Logic in Poland, Kluwer
Academic Publishers, Holanda, pp. 33-59.
Jacorzynski, Witold
2010 “El enfoque etnoldgico de Wittgenstein reconsiderado:
una respuesta al articulo de P.M.S. Hacker: ‘el enfoque
antropoldgico y etnoldgico de Wittgenstein’”, en Jesus
Padilla Galvez (ed.), Antropologia filosofica de Witt-
genstein: reflexionando con P.M.S. Hacker, Plaza 'y
Valdés, Espana.
2008 Enlacueva de la locura. La aportacion de Ludwig Witt-
genstein a la antropologia social, Ediciones de la Casa
Chata-Porrta. México.



LA FiLosoFiA DE Lubwic WITTGENSTEIN 203

James, Wendy
2004 The Ceremonial Animal. A New Portrait of Anthropo-
logy, Oxford University Press, Oxford.
Moyal-Sharrock, D.
2004 Understanding Wittgenstein’s On Certainty, Palgrave
Macmillan, Nueva York.
Mulhall, Stephen
1993  On Being in the World: Wittgenstein and Heidegger on
Seeing Aspects, Routledge, Nueva York.
Neumer, Katalin
2000 “Bedeutungserlebnisse und das Verstehen eines
anderen Menschen in Wittgensteins Spaetphilosophie”,
en Katalin Neumer (coord.), Das Verstehen des Anderen,
Peter Lang-Frankfurt Am Main, pp. 155-198.

Phillips, D. Z.
1986 Belief, Change and Forms of Life, Atlantic Highlands,
Nueva York.

Pinker, Steven

1999  Words and Rules: the Ingredients of Language, Harper
Collins, Nueva York.

1994  The Language Instinct, W. Morrow and Co., Nueva York.

Schatzki, Theodore R.

1996 Social Practices: A Wittgensteinian Approach to Human
Activity and the Social, Cambridge University Press,
Cambridge.

Rosaldo, Renato
1991  Cultura y verdad, Grijalbo, México, D. F.
Schulte, Joachim

2000 Experience & Expresion. Wittgenstein’s Philosophy of

Psychology, Clarendon Press, Oxford.
Scotto, Carolina

2009 “Formas de vida extranas”, en Sivia Rivera y Alejandro
Tomasini Bassols (comps.), Wittgenstein en espariol, Univer-
sidad Nacional de Lanus, Buenos Aires, pp. 205-236.

Winch, Peter

1964 “Understanding a Primitive Society”, en B. R. Wilson (ed.),

Rationality, Blackwell, Oxford.



204

1958

WiToLb JACORZYNSKI

The Idea of a Social Science and its Relation to Philo-
sophy, Routledge, Londres.

Wittgenstein, Ludwig
2004  Aforismos. Cultura y valor (cv), Espasa-Calpe, Madrid.
1997a Sobre la certeza (sc), Gedisa, Barcelona.
1997b Zettel, Universidad Nacional Autbnoma de México,

México, D. F.

1997c Observaciones filosoficas (oF), traduccién de A. Toma-

1990

1988

1987

1985

sini Bassols, Universidad Nacional Autbnoma de México,
México, D. F.

“Conferencia sobre ética” (ce), en Conferencia sobre
ética con dos comentarios sobre la Teoria del Valor,
Paid6s-Universidad Autbnoma de Barcelona, Barce-
lona, pp. 33-44.

Investigaciones filosdficas (F), dos tomos, Critica, Barce-
lona.

Observaciones sobre los fundamentos de la matema-
tica (oFm), Alianza Editorial, Madrid.

Comentarios sobre la Rama Dorada (crp), Universidad
Nacional Autbnoma de México, México, D. F.



