
Sociológica, año 26, número 73, mayo-agosto de 2011, pp. 13-46
Fecha de recepción: 16/08/2010. Fecha de aceptación: 28/01/2011

Historicidad y temporalidad
de los conceptos sociológicos
Historicity and Temporality of Sociological Concepts

Lidia Girola 1

RESUMEN
En este texto se señalan algunas dimensiones para estudiar el cambio con-
ceptual en sociología. ¿Cómo afectan el contexto histórico cultural y discipli-
nar a los conceptos que utilizamos para comprenderlos?; ¿cómo inciden los 
conceptos en nuestra comprensión de la realidad? Como ejemplo, se consi-
dera la incidencia de múltiples factores históricos, temporales y representa-
cionales  en la construcción de la noción de modernidad a lo largo del tiempo.
PALABRAS CLAVE: conceptos sociológicos, cambio conceptual, historici-
dad, temporalidad, representaciones e imaginarios sociales.

ABSTRACT
This text points out several dimensions for studying conceptual change in 
sociology. How do the historical-cultural context and that of the discipline 
affect the concepts we use to understand them? How do these concepts 
impact our understanding of reality? As an example, the author considers 
the impact of multiple historical, temporal, and representational factors on the 
construction of the notion of modernity over time.
KEY WORDS: sociological concepts, conceptual change, historicity, tempo-
rality, social representations and imaginaries

1	 Profesora-investigadora del Departamento de Sociología, Universidad Autónoma 
Metropolitana, unidad Azcapotzalco. Correo electrónico: lgirola@yahoo.com



Lidia Girola14

Introducción

El problema que se plantea en este texto se refiere a los conceptos 
que utilizamos en sociología y, específicamente, a qué dimen-
siones deberíamos tener en cuenta al utilizarlos. ¿Por qué 
pensar que los instrumentos conceptuales que utilizamos en 
la investigación social es importante? Porque los conceptos 
delimitan horizontes de inteligibilidad, son instrumentos que 
permiten describir y comprender la realidad e, incluso, entender 
el sentido del accionar de los sujetos. Los conceptos que utili-
zamos en las ciencias sociales, en la medida en que sirven para 
articular significativamente diversas experiencias, formando 
redes discursivas que cruzan épocas y trascienden las esferas 
de la socialidad inmediata, sirven como indicadores de los 
cambios estructurales y de las interpretaciones de esos cambios 
que los actores generan con sus prácticas (Palti, 2005).

Como ha señalado Reinhardt Koselleck, un concepto es 
más que una palabra. “Una palabra se convierte en concepto 
[para las ciencias sociales] si la totalidad de un contexto de 
experiencia y significado sociopolítico, en el que se usa y para 
el que se usa una palabra, pasa a formar parte de esa única 
palabra” (Koselleck, 1993: 117).

Los conceptos que usamos en sociología son, por una parte, 
concentrados de muchos contenidos significativos y, por otra, 
aunque han surgido en contextos específicos y se refieren a situa-



Historicidad y temporalidad de los conceptos sociológicos 15

ciones determinadas, tienen una pretensión de generalidad, de 
poder ser utilizados para referirse a diversas experiencias y son, por 
lo tanto, polisémicos y difíciles de definir de una manera unívoca 
de una vez y para siempre. Como decía Nietzsche: “Sólo es 
definible aquello que no tiene historia”. Citando nuevamente a 
Koselleck:

[…] los conceptos abarcan, ciertamente, contenidos sociales y políticos, 
pero su función semántica, su capacidad de dirección, no es deducible 
solamente de los hechos sociales y políticos a los que se refieren. Un 
concepto no es sólo un indicador de los contextos que engloba, también 
es un factor suyo. Con cada concepto se establecen determinados hori-
zontes, pero también límites para la experiencia posible y para la teoría 
concebible (Koselleck, 1993: 118).

Como lo ha planteado, entre otros, Anthony Giddens: “El 
conocimiento sociológico  [y podríamos agregar, los conceptos 
que utilizamos para obtenerlo] da vueltas en espiral dentro y 
fuera del universo de la vida social, reconstruyéndose tanto a 
sí mismo como a ese universo como parte integral de ese 
mismo proceso” (Giddens, 1993: 27). Y “Todas las formas de 
la vida social están en parte constituidas por el conocimiento”,  
así como las nociones y conceptos “que los actores poseen 
sobre las mismas” (Giddens, 1993: 46)

Esta idea de que los conceptos, tanto los de los legos como 
los generados por las ciencias sociales forman parte de la 
realidad que nombran y pretenden explicar, a la vez que inciden 
sobre ella y son permanentemente modificados por las circuns-
tancias que contribuyeron a interpretar, es fundamental para 
entender tanto el carácter reflexivo de la acción humana (si bien 
los ritmos y alcances de esa reflexividad cambian según la 
época), como una de las formas que asume lo que Giddens ha 
denominado la “doble hermenéutica”, propia de la actividad 
cognitiva de la sociología.2

2	 Doble hermenéutica es tanto la recursividad mutua de la realidad y del discurso como 
el hecho de que para interpretar lo que los actores sociales hacen es preciso interpretar 
las propias interpretaciones que los sujetos tienen de la situación. Por ello, se habla de 
una interpretación de segundo grado, o de una doble hermenéutica, como característica 
de las ciencias sociales.



Lidia Girola16

Podemos decir entonces que, desde un punto de vista disci-
plinar, los conceptos que utilizamos para explicar la realidad 
tienen tanto determinaciones temporales (indican si la situación, 
época o proceso a los que refieren ocurrieron antes o después 
que otros); como determinaciones de contenido, que se refieren 
a las características propias de la situación,  momento o época a 
los que los conceptos aluden.

Todo concepto sociológico es, por otra parte, un “concepto 
universal elástico” en el sentido de que, si bien se refiere a un 
conjunto de condiciones o características específicas, su sentido 
preciso está sometido a una enorme variabilidad de un contexto 
a otro, de una época o coyuntura a otra, según lo señala Kose-
lleck. Todo concepto tiene posibilidades semánticas extendibles, 
ambivalentes, flexibles y ubicuas, a pesar de lo cual, si de-cons-
truimos sus condiciones de surgimiento y utilización podemos 
convertirlo en un instrumento lo suficientemente “claro y distinto” 
como para que sea de utilidad en la investigación.

Sin embargo, este esclarecimiento de lo que es un concepto 
sociológico, de cómo inciden la historia y el transcurso del 
tiempo en sus contenidos y aplicaciones, no es un tema que 
haya sido tratado en profundidad por la disciplina. Cuando uno 
intenta acercarse a la cuestión se encuentra con el hecho de 
que, si bien existen análisis del contenido de diversos conceptos, 
sobre todo de los llamados “conceptos básicos” o “conceptos 
fundamentales”, la discusión fundamentada acerca de qué es 
un concepto, cómo se produce el cambio conceptual y cómo 
su construcción a lo largo del tiempo incide en sus posibili-
dades heurísticas es incipiente.3

Lo primero que voy a hacer, entonces, es proceder a una 
explicitación de las dimensiones que sería importante tener en 
cuenta para hablar de conceptos. Estas son: a) historicidad; b) 
temporalidad; c) imaginarios sociales; d) representaciones 
sociales. Aquí me propongo simplemente iniciar la discusión 

3 	 Quizá uno de los primeros textos en México que han tratado el tema es el coordinado 
por Gina Zabludovsky en 2007. Una aproximación puede encontrarse también en 
Girola (2005).



Historicidad y temporalidad de los conceptos sociológicos 17

del tema, ya que un desarrollo profundo de estas dimensiones 
constituye una muy ambiciosa agenda de investigación, por lo 
cual sólo sugeriré algunas posibilidades que este tipo de 
análisis puede abrir, así como un ejemplo de cómo podría enfo-
carse la  cuestión.

 El objetivo es sentar las bases para debatir posibles maneras 
de recobrar el sustrato de experiencia histórica y social concreta 
a través de las huellas que ésta deja en el plano simbólico 
conceptual. En un segundo momento, intentaré mostrar algunos 
de los elementos a tener en cuenta para explicar los cambios de 
significado en un concepto muy utilizado en la reflexión socioló-
gica de los últimos cincuenta años, el concepto o noción de 
“modernidad”.

Una primera constatación es que los términos “historicidad” 
y “temporalidad”, así como los de “representaciones sociales” 
e “imaginarios” no tienen (no pueden tener) una definición 
unívoca. Por lo tanto, intentaré una primera aproximación, una 
definición meramente tentativa y provisoria de dichos términos. 

¿A qué le llamamos “historicidad”? 

El concepto de historicidad, como la mayoría de los conceptos 
en ciencias sociales, es complejo y multívoco. Tal como lo voy a 
retomar aquí, historicidad se refiere al conjunto de circunstancias 
que a lo largo del tiempo constituyen el entramado de relaciones 
en las cuales se inserta y cobra sentido algo, es el complejo de 
condiciones que hacen que algo sea lo que es: puede ser un 
proceso, un concepto o la propia vida. 

Así, Hans Georg Gadamer hace referencia a la historicidad 
del intérprete –o del investigador–  cuando afirma que todo aquél 
que intenta comprender un hecho o un texto lo hace desde su 
propia situación y sus propios intereses. Esto supone que la 
comprensión, si es por ejemplo de un hecho del pasado, supone 
tanto reconocer, hacerse consciente de las propias circunstan-
cias, como de las condiciones en las cuales eso que queremos 



Lidia Girola18

comprender se gestó. La historicidad de un término, o de un con-
cepto, se refiere entonces, extendiendo un poco el sentido de 
las formulaciones de Gadamer, al entramado de relaciones 
(sociales, políticas, culturales, lingüísticas y de todo tipo) en el 
cual el concepto surge y del cual extrae en principio su signifi-
cado. Además, hay que considerar para el caso de los con-
ceptos sociales, o sociológicos, que es lo que nos interesa 
aquí, que la reconstrucción de esa historicidad, que no es algo 
definido de una vez y para siempre sino que continuamente 
“se está haciendo”, supone una doble tarea por parte del inves-
tigador. Por una parte, debe tener en cuenta la distancia que lo 
separa del momento de surgimiento del concepto, lo cual 
implica, por lo tanto, tomar conciencia de la “alteridad” del 
concepto mismo, de las sucesivas diferencias de significado 
que el concepto pudo tener a lo largo del tiempo. Por otra, el 
investigador  necesita reconocer que todo proceso de compren-
sión es, al mismo tiempo, un proceso de extrañamiento y 
desarraigo del concepto de sus circunstancias de origen. Reco-
nocer y reconstruir la historicidad de un concepto implica, por 
lo tanto, un proceso doble: por un lado, constatar su “alteridad”, 
la distancia que nos separa, sus sucesivas diferencias de 
significado a lo largo del tiempo;  y por el otro, al traerlo a nuestra 
propia circunstancia, debido a un interés presente, cuestio-
narlo, de-construirlo y por último analizarlo en sus múltiples 
significaciones, lo cual le otorga una cierta “intemporalidad”, 
una cierta generalidad, que permite su aplicación a circuns-
tancias diversas.

La comprensión de la historicidad de un concepto contiene, al 
mismo tiempo, la conciencia de que algo pertenece a su propio 
contexto de origen y adquiere su significado en el marco de rela-
ciones que lo suponen y que, al mismo tiempo, pretende repre-
sentar o referir y, además, que ese concepto traído por nuestro 
interés al presente pertenece a nuestro mundo, en el que lo anali-
zamos, lo utilizamos y lo re-creamos (Gadamer, 1966: 333-375).

Esto no es una tarea sencilla. Por una parte, todos tenemos 
“hábitos imperceptibles” al pensar. Por ello es necesario estar 



Historicidad y temporalidad de los conceptos sociológicos 19

dispuestos a sustituir los conceptos previos (nuestros “pre-
juicios”) con los que iniciamos la investigación, así como los 
significados supuestos que les adjudicamos en principio, por 
los que vayan surgiendo y mostrándose como más adecuados 
en el transcurso del trabajo (Gadamer, 1966).

Reinhardt Koselleck también critica la transferencia, inadver-
tida en el pasado, de expresiones de la vida social del presente 
(el problema del anacronismo), así como pensar que las ideas y 
conceptos son universales, ya que tienen manifestaciones parti-
culares. Si uno se embarca en un proceso de clarificación concep-
tual debe entonces tener en cuenta tanto la historia de la lengua 
como la historia social, pues “cualquier semántica tiene que ver 
con contenidos extra-lingüísticos” (Koselleck, 1993: 112).

A esta vigilancia epistemológica imprescindible se refiere 
también, desde una perspectiva disciplinar diferente, Pierre 
Bourdieu, ya que el modo en que utilizamos nuestros instru-
mentos conceptuales constituye su misma posibilidad de legi-
timación y objetividad. Sólo así, “los conceptos […] podrán ser 
utilizados como instrumentos que, arrancados de su contexto 
original, se abren a nuevos usos” (Bourdieu, Chamboredon y 
Passeron, 1975: 15).4

La historicidad, por lo tanto, supone una dimensión sincró-
nica (se refiere a un conjunto determinado de circunstancias  
en un momento determinado en el tiempo) y una dimensión 
diacrónica (se refiere a cómo se han ido conformando y cómo 
se siguen modificando esas circunstancias a lo largo del tiempo 
hasta llegar al presente de quien utiliza el concepto).

Para entender el significado de un concepto no nos despla-
zamos hacia la constitución psíquica de quienes lo utilizan (algo 
que por otra parte sería difícil, si no imposible), sino hacia la pers-
pectiva bajo la cual se ha generado. Esa perspectiva es tanto 
cultural como, en el caso de los conceptos sociológicos, disci-

4	 En uno de sus primeros libros, Bourdieu señala que “sólo cuando se desconoce como 
sujeto producto de una cultura particular y no subordina toda su práctica a un 
cuestionamiento continuo de este arraigo, el sociólogo se vuelve vulnerable a la ilusión 
de la evidencia inmediata o a la tentación de universalizar inconscientemente una 
experiencia singular” (Bourdieu, Chamboredon y Passeron, 1975: 104).



Lidia Girola20

plinar. Vale decir, logramos comprender el significado, o mejor, 
los significados de un concepto, si logramos captar su histori-
cidad; es decir, si vemos dentro de qué forma de vida ha surgido 
y se aplica ese concepto y, en el caso de los conceptos socioló-
gicos, también dentro de qué tradición se han generado, y si 
además tomamos conciencia de nuestro propio contexto y 
nuestra propia tradición en juego. Por ello, todo proceso de 
“historizar” un concepto es un ejercicio de comprensión, un ejer-
cicio hermenéutico 5 y un ejercicio de traducción. No implica 
“ponerse en los zapatos de alguien”, no es un ejercicio de 
empatía 6 sino de reconstrucción de un contexto sociohistórico a 
partir de la investigación.7 En esta manera de entender la histori-
cidad, y por lo tanto de comprender y explicar los significados, 
encontramos puntos de contacto entre las formulaciones de 
Gadamer y las de Ludwig Wittgenstein, para quien sólo cono-
ciendo la forma de vida en la que se genera y utiliza un concepto 
es posible entenderlo y traducirlo a nuestro propio mundo.   

En resumen, si bien la noción de “historizar” (o reconstruir 
la historicidad) de un concepto puede tener distintos signifi-
cados según la corriente o escuela desde la cual se piense, en 
general la epistemología de las ciencias sociales desde la 
segunda mitad del siglo xx (en sus múltiples variantes), la historia 
intelectual y conceptual, así como la historiografía reciente 
sostienen que historizar significa ubicar lo que se quiere 
explicar en su contexto. El “giro contextual” propuesto por 
Quentin Skinner consiste en cargar de contexto a los docu-
mentos y a los conceptos que utilizamos para reconstruir en 
toda su riqueza las circunstancias de su enunciación, sin 
asumir que el contexto sea algo cerrado en sí mismo (véase 
Orsi, 2007). “El contexto no es un escenario externo para el 
desenvolvimiento de ideas, sino que es un aspecto inherente 

5 	 Toda problematización de un concepto que tenga en cuenta su historicidad y analice 
los presupuestos no cuestionados, de trasfondo, que lo conforman, es una forma de 
hermenéutica (Bleicher, 1980).

6 	 Como en su momento pensaron tanto Ranke como Dilthey.		
7 	 En el sentido de la comprensión weberiana.



Historicidad y temporalidad de los conceptos sociológicos 21

a los discursos, determinando desde dentro la lógica de su 
articulación” (Palti, 2005: 17).

 En el caso de los conceptos, pero también en el de los actos 
de habla, y de los procesos sociales en general, tenemos que 
situarlos, como ya se ha dicho, en una trama de relaciones, 
lingüísticas y de todo tipo. Es importante, entonces, analizar 
con qué otros conceptos, nociones e ideas se presentan 
asociados la presunta intencionalidad de los agentes que los 
utilizan, los supuestos de trasfondo que los originan, modifican 
y nutren, así como las consecuencias o los efectos de su utili-
zación, para entender a qué se refiere y qué quiere decir un 
concepto. Como señala Elías Palti, la importancia del contexto 
no radica en que sea determinante para la acción o para la 
construcción conceptual, sino en que es un marco de conven-
ciones que permite entender el significado, el complejo conte-
nido semántico que en un determinado momento tiene un 
concepto o una expresión. Siguiendo a Reinhardt  Koselleck, 
Palti señala que, en la medida en que condensa una experiencia 
histórica, un concepto articula redes semánticas (conjuntos de 
ideas, nociones y conceptos relacionados), lo que le confiere un 
carácter inevitablemente polisémico. Tal plurivocidad sincró-
nica tiene, pues, fundamentos diacrónicos (es un emergente 
de la malla de significados tejida a lo largo de su misma 
historia); indica una  nueva a-sincronía semántica. En defini-
tiva, en un concepto se encuentran siempre sedimentados 
sentidos correspondientes a épocas y circunstancias de enun-
ciación diversas, los cuales se ponen en juego en cada uno de 
sus usos efectivos; esto es, vuelve sincrónico lo diacrónico. De 
allí que lo que define a un concepto es su capacidad de tras-
cender su contexto originario y proyectarse en el tiempo (Palti, 
2005). “Los conceptos sociales y políticos”, según Koselleck, 
“contienen una concreta pretensión de generalidad” y, “una vez 
acuñado un concepto, contiene en sí mismo la posibilidad pura-
mente lingüística de ser usado de forma generalizadora” 
(Koselleck, citado por Palti, 2005). Historizar un concepto es 
otra forma de hablar de la necesidad de la deconstrucción de 



Lidia Girola22

sus condiciones de enunciación; quién habla, a quién habla, 
es decir, quiénes son sus interlocutores, desde dónde se 
formula y cómo; a saber, dentro de qué estilo y siguiendo qué 
lógica. Esto es fundamental para entender no sólo la carga 
semántica del concepto mismo, sino las diferentes circuns-
tancias que confluyeron para que se vayan constituyendo sus 
contenidos, así como la realidad a la que el concepto pretende 
referirse, o más bien, la realidad a la que los sujetos que 
utilizan el concepto pretenden referirse.

Historizar es inscribir un hecho, un texto, un acontecimiento, 
un concepto, en una situación. Puede ser interesante también 
diferenciar lo que es la situación como contexto de la situación 
como horizonte; lo que Koselleck mencionaba como la dife-
rencia entre el “espacio de experiencia” y el “horizonte de 
expectativas”. Esto lo veremos un poco más adelante.

En definitiva, una operación de historización re-ordena y 
re-significa: lo que antes se nombraba o conocía puede 
cambiar su sentido. No hay que perder de vista el hecho, que 
ya se mencionó más arriba, de que los discursos interactúan 
con los contextos; lo que en otra parte he llamado el carácter 
mutuamente constituyente y recursivo de la realidad y los 
discursos, que están formados entre otras cosas por conceptos 
(Girola y Olvera, 1994: 97). Los cambios conceptuales tienen 
que ver también con modificaciones en las estructuras que, 
como sabemos, dependen de la reiteración o de los “quiebres” 
en las acciones de los actores; de las crisis y de los conflictos 
tanto como de los periodos de bonanza y estabilidad.

Podríamos decir, además, que cada noción o concepto que 
utilizamos no sólo surge en un determinado contexto sociocul-
tural, sino que incorpora, pero a su vez pretende y muchas 
veces logra, describir, explicar, transformar o al menos incidir 
en algún aspecto de ese contexto sociocultural que le sirve de 
marco y en el cual se origina y cambia. Como señala Elías 
Palti, un concepto, en tanto que cristalización de experiencias 
históricas, puede eventualmente alterarse y ganar nuevos signi-
ficados porque los hechos sociales, que constituyen la trama 



Historicidad y temporalidad de los conceptos sociológicos 23

extralingüística de la que surge, rebasan al lenguaje en la 
medida en que la realización de una acción excede siempre su 
mera enunciación (Palti, 2005).

La historicidad de los conceptos sociológicos se refiere, 
entonces, a  los contenidos que en ellos acusan el paso del tiempo, 
a los estratos semánticos que se van depositando en los 
conceptos y que son una muestra y una consecuencia del 
devenir de la tradición disciplinar a lo largo del tiempo, además de 
que implican y muestran el cambio en las condiciones de uso 
de los instrumentos conceptuales, al mismo tiempo que en las 
realidades que pretenden describir y explicar.

De este modo, para entender los cambios conceptuales en 
la investigación sociológica es imprescindible no sólo ubicar 
los conceptos y nociones en sus contextos respectivos, sino 
analizar con qué otros cambios están asociados, qué ideas se 
usan en un determinado momento, y cómo y por qué algunas 
se desgastan y abandonan sin explicación aparente, y otras, 
en cambio, perduran y se enriquecen. Quizá, por lo tanto, un 
buen método para entender los cambios conceptuales sea 
pensar los conceptos no aisladamente sino en sus asociaciones 
con otras ideas, representaciones y modelos, como parte de 
redes semánticas.

¿Qué quiere decir “temporalizar”? 

En general, se refiere a ubicar una situación, un proceso, en 
una secuencia histórica; construir su propio tiempo; poner en rela-
ción el asunto con el presente desde el cual se lo interroga; 
hacerse cargo de aquello que de los acontecimientos pasados 
queda en el presente; y del futuro que estamos pre-figurando 
y construyendo en el presente. 

Temporalizar es problematizar la experiencia del devenir: el 
pasado ya no es, salvo porque lo estamos trayendo al presente 
por un interés o pregunta específica. El futuro aún no es, salvo 
porque lo estamos intentando construir o prever desde el presente. 



Lidia Girola24

Y el presente es fugaz e inasible. Temporalizar implica esta-
blecer una relación entre el transcurrir del tiempo, la acción 
humana y la transformación del mundo social, así como con 
los instrumentos conceptuales con los que pretendemos cono-
cerlos. Este tema, propio de la historia y de la filosofía reviste, 
desde el punto de vista del análisis conceptual en la socio-
logía, un interés especial.

Si la historización de un concepto requiere de un conoci-
miento profundo de eventos complejos tanto metadisciplina-
rios como intradisciplinarios, que constituyen el contexto histórico, 
cultural y epistemológico en el cual un concepto funciona y se 
utiliza –lo que implica una gran dificultad–, la temporalización 
del mismo puede proporcionar un eje para organizar la infor-
mación, ya que su propósito es poner en relación el pasado, el 
presente y el futuro. La  temporalidad se asocia con un antes 
y un después (o varios), y con la idea de sucesión. La tempo-
ralidad de los conceptos puede verse también como sinónimo 
de su transitoriedad, reafirmando el carácter instrumental, hipo-
tético y precario de los conceptos que utilizamos.

Cada concepto que utilizamos está preñado de tiempo no 
sólo porque así podemos explicarnos su surgimiento y su utiliza-
ción, sino porque cada concepto implica una definición de tiempo 
y de tiempos diversos; cada concepto no sólo se ubica en el 
tiempo sino que supone definiciones y caracterizaciones acerca 
del tiempo; cada concepto tiene, de manera más o menos explí-
cita, una carga temporal.

Conscientemente, o no, cada vez que hacemos uso de  un 
concepto, sea cual fuere, estamos suponiendo un entramado 
temporal específico así como también un conjunto de signifi-
cados más o menos específicos referidos a contextos sociocul-
turales determinados.

¿Por qué relacionar los conceptos y sus cambios con el 
problema del tiempo? Porque cada concepto enunciado es 
síntesis de un complejo de significados que cobra sentido o, más 
bien, que cobra diferentes sentidos en tiempos determinados.



Historicidad y temporalidad de los conceptos sociológicos 25

Por otra parte, los conceptos se usan, se desgastan, pasan 
de moda, resurgen o son modificados de tal manera que, aunque 
parezcan referirse a lo mismo, probablemente se  refieran a otra 
cosa, a otra realidad. Aunque un término se mantenga durante 
un determinado periodo de tiempo difícilmente las circunstan-
cias han permanecido igual, las situaciones con su carga de 
experiencias acumuladas cambian, y el horizonte en el cual 
ese concepto cobra significados puede ampliarse o estre-
charse, y también tener un sentido distinto para las personas 
que utilizan el concepto. 

Todo concepto sociológico, al ubicarse en un tiempo determi-
nado y referirse a él, implica una toma de posición con respecto a 
“lo otro”, a lo que no abarca y de lo que se diferencia, a la vez que 
implica “lo otro” para definirse a sí mismo. Todo concepto socioló-
gico se constituye en el tiempo, sea que responda a una coyuntura 
específica que implica cambios con respecto a lo anterior o a lo 
largo del tiempo, mientras va modificando sus contenidos y defi-
niendo y re-definiendo su especificidad.

Los conceptos, al igual que las circunstancias históricas que 
los originan, tienen una estructura temporal interior en un 
múltiple sentido. Por una parte, pueden tanto enfatizar carac-
terísticas temporales relativas a la estabilidad, la continuidad, 
la duración y la permanencia, como referir o implicar transfor-
mación, cambio, crisis. En los últimos tiempos nos hemos 
acostumbrado a que la estructura temporal de los conceptos 
que utilizamos en la sociología hace hincapié en el carácter 
transitorio de las situaciones a las que se aplican; son “conceptos 
liminares” porque se refieren a la labilidad  y porosidad de los límites 
de las situaciones en las que vivimos, a situaciones que 
suponen una cierta amenaza, o inestabilidad intrínsecas, como 
los conceptos de “riesgo”, “contingencia” y “peligro”. Conceptos 
sociológicos como “estatus”, “clase social” o “tradición” 8 refieren 

8	 Para el análisis de conceptos se puede tomar el término tradición en varios acepciones: 
en un sentido restringido, como marco teórico-epistemológico-cultural de las 
disciplinas que lo generan; en sentido amplio, como el conjunto de convenciones, 
acuerdos explícitos y no explícitos, y las memorias colectivas que se transmiten y 



Lidia Girola26

a condiciones que implican una cierta permanencia en el tiempo, 
una específica conformación de situaciones estructurales. Otros 
son conceptos que de suyo implican movimiento, cambio, 
tendencias de desarrollo como “urbanización”, “secularización”, 
“alfabetización”, etcétera. Otros más se refieren a categorías 
sociales definidas por la temporalidad, como “niñez”, “juventud” 
y “vejez” (Reguillo, 2000).

Por otra parte, todo concepto sociológico forma parte de una 
narrativa que es su marco teórico-epistemológico, y toda narra-
tiva implica una experiencia y una referencia temporal. Puede 
ser una narrativa cultural en la medida en que forma parte de una 
manera de ver el mundo más o menos convencionalmente 
aceptada por una comunidad; como una narrativa específica-
mente disciplinar, es decir, que forma parte, o se contrapone, 
a una determinada tradición o perspectiva sociológica. Uno puede 
suscribir la hipótesis de la caducidad y/o crisis de las grandes 
narrativas o metarrelatos socioculturales (la Ilustración, la 
modernidad) e incluso de las teorías pan-explicativas en socio-
logía (por ejemplo, el marxismo o el estructural-funcionalismo), 
que fueron en su momento grandes narrativas disciplinarias. 
Sin embargo, hay que reconocer que los conceptos socioló-
gicos, aunque en muchos casos surjan del lenguaje lego, van 
conformando su sentido específico y su capacidad interpreta-
tivo-explicativa como parte de perspectivas, narrativas o 
modelos experiencial-temporales que conforman tradiciones 
disciplinarias.

Finalmente, temporalizar un concepto no es lo mismo que 
hacer un recuento cronológico de acontecimientos que constitu-
yeron sus diferentes significados a lo largo del tiempo. Es más 
bien un ejercicio para de-construir y re-construir el recorrido 
temporal que condujo a un específico significado. Para ello, 
parafraseando a Ricoeur, uno debe analizar cada concepto “bajo 
el signo de lo mismo” (se refiere, o no, a “lo mismo”; es, o no, 
similar a otro concepto); de “lo otro” (en qué estriba la diferencia, 

brindan el marco en el cual transcurren las acciones humanas. Para el carácter 
construido de las tradiciones, véanse Hobsbawm y Ranger (2002).



Historicidad y temporalidad de los conceptos sociológicos 27

cuál es el papel que le asignamos a la comparación); y de “lo 
análogo” (características similares y diferentes a la vez).

En principio, existen dos formas temporalizadoras de la expe-
riencia: la duración, que se refiere al transcurrir en el tiempo y 
que puede tener distinta extensión; y la simultaneidad, que es la 
sucesión y la unicidad e irrepetibilidad del acontecimiento. Todas 
estas experiencias acerca del tiempo inciden en la forma en que 
periodizamos, en cómo representamos el tiempo, en cómo carac-
terizamos desde el presente acontecimientos del pasado o preten-
demos prever o prefigurar acontecimientos del futuro, y también 
en la manera en que discriminamos cuáles conceptos van a ser 
más fructíferos (Valencia, 2008).

Si bien temporalidades hay muchas (las de la Naturaleza, 
que pueden en cierto sentido asimilarse a la cronología; las de 
la Historia; la de los procesos cibernéticos; las de la organiza-
ción laboral, entre muchas otras, cada una con su especificidad), 
lo que las unifica es su referencia a la experiencia del tiempo en 
su propio ámbito. La temporalidad de los conceptos socioló-
gicos tiene que ver con la ubicación de los conceptos en esta 
relación entre pasado, presente y futuro, que fundamentalmente 
sirve para reorganizar el campo de la experiencia de investiga-
ción al reflexionar sobre la pertinencia de cada concepto para 
interpretar y explicar situaciones específicas en un determi-
nado tiempo.

Koselleck proponía dos metacategorías fundamentales que 
definen las formas propiamente históricas de la temporalidad. 
El “espacio de experiencias” y el “horizonte de expectativas”, 
que indican los diversos modos posibles en que se pueden 
vincular el presente, el pasado y el futuro. Cada momento histó-
rico determinado es un complejo de experiencias articuladas, 
un ámbito donde los sujetos interactúan, producen y repro-
ducen sus condiciones de vida. La experiencia es un pasado 
presente cuyos acontecimientos han sido incorporados y 
pueden ser recordados. La expectativa se efectúa en el hoy, 
es futuro hecho presente, apunta al todavía-no, a lo no experi-
mentado, a lo que se puede descubrir. Cada época histórica, 



Lidia Girola28

cada sociedad y cada grupo social definen sus propios “espacio 
de experiencias” y “horizonte de expectativas”. Los conceptos 
sociológicos, tanto desde el punto de vista de su construcción 
como desde el de su aplicación y sus pretensiones de validez, 
se refieren a (y participan de) esas dos metacategorías de la 
temporalidad.  

En la actualidad es difícil pensar en cualquier concepto 
sociológico sin tener en cuenta los procesos de cambio y, sobre 
todo, la aceleración de los ritmos de cambio propios de nues-
tras sociedades.

Los conceptos de modernidad, tradición o globalización, 
por ejemplo, no sólo se refieren a una época determinada, 
sino que implican estructuras económicas, culturales y organi-
zativas específicas en procesos de cambio crecientemente 
acelerados. Son, por una parte, como diría Koselleck: “Conceptos 
temporales de experiencia histórica, que proclaman la imposi-
bilidad de intercambiar su singularidad como unidades del 
acontecer” (1993: 308). Y, a la vez, problematizan la posibi-
lidad de ser aplicados a circunstancias diversas.9 Sin embargo, 
aunque utilizar los conceptos de modernidad, tradición o globa-
lización implica referirse a entramados temporales y socioes-
paciales relativamente definidos, su conexión temporal implica 
que su aplicabilidad puede ampliarse o restringirse, según los 
intereses y perspectivas de sus usuarios.10 Con lo que podría 
decirse que todo concepto sociológico, si bien muestra un 
tiempo determinado, es hasta cierto punto flexible en tanto que 
es un instrumento construido por el investigador, por una escuela 
o por una corriente dentro de la disciplina que puede variar, 
ampliar o estrechar sus ámbitos de aplicación.

En resumen, podemos decir que temporalizar los conceptos 
que utilizamos en sociología se refiere a tener en cuenta su 

  9	 Modernidad única o modernidades múltiples.
10 De allí que puede pensarse a la globalización, por ejemplo, como una situación 

estrechamente ligada a la expansión comercial y a la mundialización del intercambio 
de mercancías desde el siglo xvi, como hace Wallerstein; o bien concebirse como un 
fenómeno característico de la revolución informática, al estilo de Castells y, por lo 
tanto, como algo propio de la segunda mitad del siglo xx.



Historicidad y temporalidad de los conceptos sociológicos 29

transformación durante la historia de la disciplina, a lo largo del 
tiempo, y al hecho de que las modificaciones en sus signifi-
cados y ámbitos de utilización, que en principio podemos rela-
cionar con cambios en los contextos sociales a los cuales los 
conceptos se refieren y pretenden explicar, van trazando 
huellas en las tradiciones disciplinarias de tal manera que, 
vistos retrospectivamente, podemos re-construir la secuencia 
de la que forman parte.

Por otra parte, la aceleración del cambio es un fenómeno 
que también incide en el marco conceptual de la disciplina. 
Conceptos considerados de gran importancia para la investiga-
ción sociológica, que durante décadas formaron parte incues-
tionable del acervo disciplinar, han perdido importancia o, al 
menos, han “pasado de moda” ya sea porque otros los suplan-
taron como recurso explicativo para entender las transforma-
ciones sociales del mundo contemporáneo, o porque al cambiar 
la perspectiva teórica el poder analítico y crítico del concepto 
se evapora (como ha ocurrido con el concepto de “clase social”, 
que fue desplazado por el de “movimientos sociales”, sobre 
todo a finales del siglo xx; o por el hecho de que muchos inves-
tigadores asumieron que gran parte de la sociedad mundial es 
de “clase media”,11 con la respectiva falta de definición y preci-
sión del término).

El cambio acelerado del marco conceptual se observa, 
entre otras cosas, en el hecho de que nuevas nociones surgen 
todo el tiempo e, incluso, nuevos adjetivos transforman un 
concepto y lo hacen otro.

Temporalizar implica colocar a los conceptos en una diná-
mica; y si bien el investigador al interpretar los “estabiliza” tempo-
ralmente y los fija a una situación, no por ello desmiente el 
carácter dinámico de la construcción de conocimientos y de 
la realidad a la que el conocimiento se refiere.

11	 Sobre el concepto de “clase media”, véanse De la Calle y Rubio (2010); y The 
Economist (2010).



Lidia Girola30

Imaginarios sociales como
supuestos de trasfondo

El término “imaginario social” tiene, como muchos otros conceptos, 
diversas acepciones. Algo que llama la atención de cualquier 
investigador que intente ahondar en el tema es que diversas 
corrientes han abordado el complejo entramado de constructos 
simbólicos que conforman los imaginarios sociales y han contri-
buido, desde distintas perspectivas, al conocimiento de esta 
dimensión crucial de la interacción humana.

¿Por qué  es relevante el tema de los imaginarios sociales para 
la elucidación de lo que son los conceptos sociológicos y cuáles 
son las dimensiones que hay que tener en cuenta al analizar su 
constitución y sus cambios?

Porque, entre otras cosas, los imaginarios sociales son los 
supuestos de trasfondo de los que surgen los conceptos. Aquí 
voy a considerar como “supuestos de trasfondo” el cúmulo de 
creencias, convenciones socioculturales, valores, cosmovisiones, 
ideaciones diversas en torno al pasado, el presente y el futuro, 
narrativas, e incluso mitos, que proveen de esquemas de inter-
pretación de la realidad que son construidos y compartidos 
socialmente.

Cornelius Castoriadis propuso y trabajó con extrema agudeza 
el concepto. Para él, este término comprende tanto a las prác-
ticas como a las representaciones que se refieren a las identi-
dades de los miembros de una comunidad sociopolítica; esto 
es, a los modos de pertenencia, normas comunes y aspira-
ciones; asignación de significado a sucesos que se consideran 
cruciales; y narrativas diversas. El imaginario es una construcción 
simbólica que hace posibles las relaciones entre personas, 
objetos e imágenes. Según Castoriadis, el imaginario es el que 
puede dar cuenta de las instituciones de una sociedad, la cons-
titución de motivos y necesidades de sus miembros, y la exis-
tencia de sus tradiciones y mitos. 

Para la comprensión de lo que son los imaginarios sociales 
es conveniente tener en cuenta que no son reflejo de ninguna 



Historicidad y temporalidad de los conceptos sociológicos 31

sociedad determinada, ni de ninguna realidad natural o social, 
sino que son construcciones simbólicas que permiten instituir, 
crear y modificar a las sociedades concretas, a la vez que cada 
sociedad concreta constituye como imaginario un cúmulo de 
significaciones específicas. Cornelius Castoriadis señala que 
“lo que mantiene unida a una sociedad es el mantenimiento 
conjunto de su mundo de significaciones” (1985: 313). 

Juan Luis Pintos sostiene que: “Los imaginarios sociales son 
aquellos esquemas abstractos de representación construidos 
socialmente que nos permiten percibir, explicar e intervenir en lo 
que en cada sistema social se considera como realidad, [a la 
par que] rigen los sistemas de identificación y de integración 
social y hacen invisible la invisibilidad social. […] Tienen que ver 
con las ‘visiones del mundo’, con los meta relatos, con las mito-
logías y las cosmologías [...]” (Pintos, 1995: 8).

Por su parte, Charles Taylor señala que los imaginarios sociales 
se refieren a los modos en que las personas imaginan su exis-
tencia social; al tipo de relaciones que mantienen unos con otros; 
al tipo de cosas que ocurren entre ellas; a las expectativas que se 
cumplen habitualmente; y a las imágenes e ideas normativas más 
profundas que subyacen a estas expectativas. Suponen ideas 
con respecto a lo qué podemos esperar, en un momento dado, en 
una situación de interacción; a qué consideramos “normal” y qué 
puede ser catalogado como una “infracción”. Son principios orde-
nadores y fundantes de un orden moral, en una sociedad concreta, 
y a la vez pueden incluir lo que esa sociedad concreta se plantea 
como su “ideal” (Taylor, 2004).

Manuel Antonio Baeza, uno de los teóricos latinoamericanos 
que más ha trabajado la problemática de los imaginarios 
sociales, sostiene que son “construcciones fundacionales que 
contribuyen a la inteligibilidad de lo constantemente experien-
ciado, como creencias, juicios, etcétera” (Baeza, 2000: 23). En 
un texto posterior señala que: “Los imaginarios sociales son 
múltiples y variadas construcciones mentales (ideaciones) 
socialmente compartidas de significancia práctica del mundo, 
en sentido amplio, destinadas al otorgamiento de sentido exis-



Lidia Girola32

tencial” (Baeza, 2003: 12). Son, además, homologadores poten-
ciales de todas las maneras de pensar, de todas las modalidades 
relacionales y de todas las prácticas sociales que reconocemos 
y asumimos como propias en cada sociedad (Baeza, 2003: 25).

Si para historizar un concepto necesitamos incluirlo dentro 
de un contexto (o mejor dicho, dentro de varios contextos: el de 
origen y el actual del investigador, por lo menos) es importante 
considerar que el contexto en cuestión es, como ya se señaló 
más arriba, el entramado de relaciones sociales, políticas, 
económicas, culturales y, específicamente, lingüísticas. También 
que se puede hacer referencia tanto a los aspectos “mate-
riales” como a los simbólicos, a esas ideaciones y esquemas 
de interpretación de la realidad a los que llamamos “imagina-
rios sociales” y de los cuales, en gran medida, derivan los 
conceptos y nociones que utilizamos tanto en la vida cotidiana 
(como legos) como en las disciplinas sociales; y de los que, 
también en gran medida, obtienen sus fundamentos.

Podríamos sintetizar afirmando que los imaginarios sociales 
son “supuestos de trasfondo”, esto es, son narrativas compre-
hensivas, epocales, abstractas, que constituyen conjuntos 
simbólicos de significación y que tienen funciones integrativas, 
identitarias y cognitivas para una sociedad y época determina-
das.12 Cada sociedad, sobre todo cada época histórica, cuenta 
con imaginarios que les son propios y que las constituyen en 
su especificidad.

En general, tomando como referencia a Castoriadis, se 
podría decir que los imaginarios son un magma que impregna 
la organización social, que instituyen lo social a la vez que son 
permanentemente reconfigurados socialmente, al tiempo que 
brindan el contexto ideacional semántico del cual surgen, al 
cual se aplican y al que, en muchos casos, pretenden explicar 
los conceptos que usamos en sociología.

12	 Creo que es en este sentido que Charles Taylor habla de “Imaginarios sociales 
modernos” (Taylor, 2004).



Historicidad y temporalidad de los conceptos sociológicos 33

Representaciones sociales

Una vieja discusión plantea que los imaginarios no son equiva-
lentes a las representaciones sociales. Las representaciones 
serían aspectos más acotados del imaginario y tendrían una 
función convencional y prescriptiva. 

Daniel Mato dice que las representaciones sociales “orga-
nizan la percepción e interpretación de la experiencia; […] son 
palabras o imágenes clave dentro de los discursos de los actores 
sociales” (Mato, 2001: 133).

Varias ideas son importantes al intentar definir qué son las 
representaciones sociales. En primer lugar, son construc-
ciones simbólicas del pensamiento de sentido común; surgen 
de las prácticas recurrentes de los actores en interacción; les 
permiten interpretar el mundo en el que viven; constituyen un 
elemento crucial en las “predisposiciones a actuar” de los 
sujetos y, por lo tanto, orientan la acción; dependen, o al menos 
están estrechamente relacionadas, con las posiciones y perte-
nencias de clase y las actividades de los sujetos, esto es, son 
parte de lo que Bourdieu llamó habitus. Además, hay que tener 
en cuenta que en tanto construcciones simbólicas de signifi-
cados están relacionadas con la percepción que los actores 
tienen de su realidad, aunque no son lo mismo que dichas 
percepciones. Están formadas por nociones y conceptos, aunque 
no son sólo eso. Serge Moscovici señalaba que la percepción 
implica, de alguna manera, la presencia de lo que es perci-
bido; el concepto, por su parte, supone la ausencia (relativa) 
de lo que es conceptualizado. Las representaciones ponen en 
relación la percepción y el concepto porque implican tanto un 
objeto que es percibido y pensado, como sujetos que perciben 
y piensan, y que al hacerlo construyen tanto la realidad como 
su propia relación con ella.

De allí que al construir las redes semánticas que nos per-
miten entender los significados de los conceptos que utilizamos en 
sociología debamos tener en cuenta con qué representa-
ciones sociales se relacionan. 



Lidia Girola34

Los materiales que constituyen a las representaciones 
provienen del fondo cultural acumulado en cada sociedad a lo 
largo de su historia (experiencias prácticas, creencias, valores, 
referencias históricas, memoria colectiva). Los procedimientos 
implican mecanismos de objetivación de lo real que suponen la 
transformación de los conceptos abstractos en formas icónicas 
e imágenes de todo tipo, además de mecanismos de anclaje 
que suponen la inserción del objeto de la representación en un 
marco de referencia conocido y pre-existente, al mismo tiempo 
que su implicación en la dinámica de la sociedad o de los 
grupos, de tal manera que se convierten en instrumentos de 
comunicación entre las personas y de comprensión del contexto 
de la interacción. Las representaciones sociales objetivizadas 
y ancladas son utilizadas por los agentes sociales para inter-
pretar, orientar y justificar los comportamientos y constituyen 
un marco de significación que permite procesar las innovaciones.

Podríamos decir, en resumen, que las representaciones 
sociales se refieren a aspectos acotados más concretos que los 
que consideramos imaginarios sociales. Las representaciones, 
de alguna manera, operacionalizan y tornan concretos, en el 
ámbito de la socialidad cotidiana, elementos que pueden estar 
comprendidos en los imaginarios de manera más abstracta.

Historizar y temporalizar el
concepto de “modernidad” (un esbozo inicial)

Veamos entonces cómo podemos utilizar lo dicho hasta aquí 
para referirnos a los contenidos cambiantes de un concepto 
de uso común en nuestra disciplina, el concepto de moder-
nidad, en el contexto de la sociología latinoamericana. Algo que 
indudablemente hay que tomar en cuenta es la propia pers-
pectiva latinoamericana respecto del papel y uso de los 
conceptos. Durante mucho tiempo destacados filósofos, cien-
tíficos sociales y humanistas latinoamericanos en general 
participaron de lo que Elías Palti, refiriéndose a Leopoldo Zea, 



Historicidad y temporalidad de los conceptos sociológicos 35

llamó “el esquema de los modelos y las desviaciones” (Palti, 
2005), y lo que en otro lugar he denominado “la ideología de la 
carencia”. Esta forma de pensar, defendida por muchos inte-
lectuales en nuestro continente,13 sostiene que conceptos y 
proyectos de crucial importancia como los de “modernidad”, 
“libertad”, “Estado” o “democracia” se inventaron en Europa, y 
que en América Latina lo único que se ha intentado son apli-
caciones las más de las veces forzadas o bizarras, malas 
copias y desviaciones del modelo, que sin embargo se sigue 
teniendo como ideal sin cuestionar su pertinencia y, además, 
asignándole un valor absoluto. De esta visión hay muchas 
variantes, pero lo fundamental es que  participa del “mito de la 
coherencia”, en el sentido de que se piensa que la modernidad 
europea es un proyecto que se plasmó en Europa sin fisuras 
ni contradicciones, mientras que las sociedades latinoameri-
canas son incapaces de alcanzar, por razones fincadas en su 
propia historia, en su origen racial o en su peculiar conforma-
ción identitaria, los niveles de organización racional presentes 
en las metrópolis.

Cualquier intento de historizar, temporalizar y analizar el 
concepto de “modernidad”, tal como ha sido utilizado en 
nuestro continente, tiene que tener en cuenta, por lo tanto, esta 
perspectiva que, si bien en la actualidad es cuestionada, tuvo 
muchos adeptos durante décadas.

Para historizar el concepto de “modernidad”, lo primero que 
habría que tener en cuenta es que la noción de lo moderno 
preexistió al término modernidad que, como sabemos, recién 
se formuló en los años sesenta del siglo xix en Europa.

En el horizonte cultural de la América hispana, lo moderno 
tuvo que ver tanto con la idea de libertad como con la de inde-
pendencia; con la lucha por la autonomía con respecto a la 
metrópoli; y con la construcción de una sociedad nueva.

13	 Son claras al respecto las formulaciones de Octavio Paz, por ejemplo, o anteriormente 
las ideas de Lorenzo de Zavala, en el caso de México, tal como lo indica Krauze 
(2007).



Lidia Girola36

En el terreno económico y político fue parte, al decir de 
Franҫois-Xavier Guerra, de la “modernidad de ruptura” susten-
tada por los Borbones en el Imperio español y que aparece 
asociada con una creciente demanda de libertades en esos 
ámbitos.

En la primera mitad del siglo xx, la modernidad se asoció 
con la irrupción de sectores sociales subalternos en el esce-
nario social y político con la construcción de nuevos procesos 
de representación y con los movimientos de vanguardia en las 
artes, en los cuales se transformó en “modernismo”.

A partir de la segunda mitad del siglo xx las ciencias sociales, 
y específicamente la sociología, entendieron a la modernidad 
como desarrollo, secularización, industrialización y urbaniza-
ción. Según la escuela de pensamiento a la cual se adscri-
bieran, los investigadores asociaron a la modernidad con los 
procesos de despegue económico; con la difícil construcción 
de la democracia y la ruptura con las formas tradicionales de 
distribución del poder; con la dependencia económica y cultural 
con respecto a las metrópolis extranjeras; y/o con la construc-
ción de nuevos pactos sociopolíticos que permitieran el desa-
rrollo sustentable y reconocieran la necesidad de la equidad.

Podemos sostener, entonces, que el concepto de modernidad 
se fue asociando, a lo largo del tiempo, con distintos procesos que 
configuraron nociones modificadas y diversas: una “modernidad 
liberal”, una “modernidad desarrollista”, una “modernidad depen-
diente”, e incluso una “modernidad truncada”.

Para definir (en la medida de lo posible) el concepto de 
modernidad tal y como se utilizó en América Latina es preciso 
tener en cuenta, además, la noción de “lo otro”, realidad a partir 
de la cual la modernidad, del tipo que fuera, se conformó. 
Especialmente nos referimos a las llamadas sociedades tradi-
cionales o campesinas, de raigambre indígena principalmente, 
de cultura mestiza o colonial, centradas en los “usos y costum-
bres”. El concepto de “tradición” y consecuentemente el de 
“sociedades tradicionales” también asumió diversos significados 
a lo largo del tiempo, pero siempre se planteó su “alteridad” 



Historicidad y temporalidad de los conceptos sociológicos 37

con respecto a la estructura social y organizativa de las modernas 
sociedades latinoamericanas. Sólo a fines del siglo xx se ha 
comenzado a pensar en el carácter híbrido de las sociedades 
de América Latina y a cuestionar tanto el concepto de moder-
nidad como el de tradición (véase, entre otros, García Canclini, 
1989).

A fines del siglo xx y comienzos del xxi, la noción de moder-
nidad cobró nuevos  significados, primero asociados a la crisis 
de los procesos de modernización en la región, que no produ-
jeron los resultados anhelados, así como a la crisis del proyecto 
cultural de la modernidad en Europa y al surgimiento de movi-
mientos sociales, en muchos casos similares a los del resto 
del mundo, y en otros distintos como los movimientos políticos 
de reivindicación de los derechos indígenas, propios de América 
Latina. De allí que los nuevos conceptos asociados fueron, pri-
mero, el de posmodernidad y luego, a mediados de la década de 
los noventa, el de globalización. La “modernidad globalizada”, en 
crisis y recomposición, hacía referencia a los procesos migrato-
rios y de refugiados; a la expansión e internacionalización de los 
mercados; a la revolución informática; y a los conflictos y guerras 
focalizados y acotados, en muchos casos ligados al narcotráfico, 
que aunque no golpeaban de igual manera a toda la región eran 
una muestra de la inserción, a veces perversa, de Latinoamérica 
en el mundo.

Si temporalizar un concepto consiste, entre otras cosas, en 
ubicarlo en una secuencia, encontramos que el concepto de 
modernidad puede inscribirse en y al mismo tiempo describe 
varias secuencias. Una, de carácter epocal, supone diferencias 
entre las sociedades prehispánicas; las tradicionales campe-
sinas; las coloniales; y las del subdesarrollo modernizante, 
con varias subetapas o épocas al interior de cada una de ellas. 
Otra secuencia es la que se refiere a los cambios en los conte-
nidos, en los rasgos distintivos que a lo largo del tiempo se 
han venido asociando con la modernidad. No es igual la visión 
que acerca de la modernidad se tenía en las primeras décadas 
del siglo xx, que la que se manifestaba a la mitad del siglo, o la 



Lidia Girola38

que se construyó en años posteriores. Aspectos que se consi-
deraban relevantes en un momento fueron desplazados por 
otros. De tal manera que se puede comprobar algo que señala 
Javier Fernández Sebastián: los conceptos son, por definición, 
indefinibles de una vez y para siempre (Fernández, 2004). 
Puesto que los conceptos tienen historia, cambian, son polisé-
micos, y muestran la perpetua pugna por la apropiación del 
sentido por parte de los actores sociales, ya sean éstos 
sujetos, grupos o instituciones. Cómo esto se conecta con el 
problema de los imaginarios y las representaciones lo trataré 
un poco más adelante. 

La modernidad ha implicado, al menos en Occidente, una 
ruptura y reconstrucción del significado del pasado, un énfasis en 
el presente, y una mirada puesta en el futuro. Ideas asociadas al 
concepto de modernidad han sido las de evolución y progreso; 
el propósito de construcción del mañana; y la importancia de 
la posteridad. En América Latina el concepto implicó la idea 
de una línea del tiempo cuyo significado fue variando con el 
cambio en las élites del poder, así como en los grupos que se 
fueron convirtiendo en interlocutores en el campo político y 
cultural. De concebir el pasado como una rémora y las tradicio-
nes como un obstáculo se pasó a vislumbrar al pasado como 
raíz y fuente de la identidad nacional y regional. De caracte-
rizar a los pueblos nativos como salvajes, atrasados y difícil-
mente integrables a la vida pública se transitó a verlos como 
reducto de tradiciones que valía la pena rescatar (Ortiz, 2000). 
De visualizar el presente como tránsito a la sociedad nueva y 
el futuro como algo a alcanzar, aunque debiera ser construido 
desde el presente y que se podía de alguna manera garantizar 
como mejor, se ha pasado, sobre todo en las últimas décadas, 
a concebir el presente como lo único real, aquello que media-
namente podemos controlar (y ni siquiera eso) y el futuro como 
impredecible y hasta oscuro, impenetrable y poco halagüeño. 
El concepto de modernidad supone, actualmente, una visión 
conflictuada del momento que toca vivir; se refiere al presente 
sobre todo en términos de crisis y al futuro como el reino del 



Historicidad y temporalidad de los conceptos sociológicos 39

riesgo, la contingencia, la incertidumbre y la inseguridad. En 
casos extremos, la temporalidad del concepto de modernidad 
nos puede conducir al sentimiento del horror del tiempo, al 
horror de la fragilidad humana. 

La sociología ha utilizado el concepto de modernidad prác-
ticamente desde sus orígenes como disciplina científica. La 
mayoría de los grandes teóricos han dedicado gran parte de 
sus obras a dilucidar los rasgos distintivos de la modernidad. 
Por ello es imposible encontrar un uso inequívoco y único del 
concepto, que es un claro ejemplo, además, de lo que varios 
autores denominan “concepto flexible” o “concepto elástico” 
(Ramos, 2009: 194); o bien “concepto ómnibus”, ya que parece 
ensancharse y modificarse con su uso y abarca una amplia 
gama de situaciones y nociones asociadas; aunque, a la vez, 
es también un caso típico de la historicidad conceptual: ha ido 
cambiando y transformando sus significados en la medida en 
que la época y el proyecto al cual se refiere va cambiando, 
específicamente según las coordenadas espacio‐temporales 
de su utilización. Por estas razones y por las múltiples referen-
cias a autores que deberían hacerse, lo cual no es posible en 
este texto, sólo mencionaré, en general, algunos de los imagi-
narios sociales que operan como supuesto implícito al usar el 
concepto de modernidad.

En primer lugar, el concepto de modernidad refiere a una 
concepción teleológica, unidireccional, lineal y hasta cierto punto 
etapista de la Historia. La Historia tiene un sentido que está 
asociado con la posibilidad de emancipación humana en el 
futuro. 

El uso del concepto supone la aceptación, como parámetro 
o punto de partida, del imaginario del progreso; del predominio de 
la razón ilustrada, con sus fenómenos concomitantes, el desa-
rrollo de la ciencia y la tecnología; el dominio de la naturaleza 
exterior e interior al servicio de la producción, como garantía 
de un mayor bienestar; el surgimiento y posterior “disciplina-
miento” de la subjetividad; la homogeneización de los tiempos 
sociales, con el predominio de su medición cuantitativa; la 



Lidia Girola40

regularización de la vida social, que implica puntualidad, orden 
y eficacia en la persecución de los fines propuestos.

El significado del concepto cambia según desde dónde se lo 
utilice: los imaginarios de los países industrializados del Occi-
dente europeo y estadounidense (Taylor, 2002) son algo dife-
rentes a los de América Latina, en donde siempre existió un 
sentimiento subterráneo, a veces de incapacidad, de imposibi-
lidad de logro, respecto de las propias capacidades de alcanzar 
la modernidad; además, no es idéntico el uso de los conceptos 
por parte de los intelectuales y los legos, aunque siempre 
suponen imaginarios socioculturales y temporales precisos, esto 
es, maneras específicas de relacionarse con el pasado y el 
futuro; así como narrativas de alto grado de generalidad. De esta 
forma, es posible (aunque no voy a hacerlo ahora) analizar el 
uso del concepto y sus sentidos en la obra de los grandes 
pensadores de la sociología, y advertir el papel que el tiempo 
(en sus dos sentidos, de historicidad y de temporalidad) juega 
en cada autor cuando habla de modernidad. 

En América Latina la modernidad supuso referencias a los 
imaginarios de la modernidad noratlántica en cuanto a la nece-
sidad de desarrollo industrial y comercial (la construcción de 
una economía de mercado); la construcción de la democracia 
(vista siempre como un ideal difícil de alcanzar por las propias 
incapacidades de vencer el tradicionalismo y la corrupción); y la 
conexión cultural con el resto del mundo (primero con las grandes 
urbes europeas, luego con los Estados Unidos). Los imaginarios 
modernos relativos a la construcción del espacio público como 
ámbito de gestación de la ciudadanía han tenido menos peso y 
una historia menos feliz debido a la recurrencia de los gobiernos 
autoritarios y la incapacidad de los Estados latinoamericanos de 
garantizar la inclusión de los indígenas y otros sectores marginados.

Aunque convendría abundar algo más en las similitudes y dife-
rencias entre la noción de imaginario y la de representaciones 
sociales,aquí sólo quiero señalar que las representaciones que 
prevalecen en el uso del concepto de modernidad  implican por 
lo general distinciones: razón/pasión; sociedad/naturaleza; indi-



Historicidad y temporalidad de los conceptos sociológicos 41

viduo/sociedad; tradición/modernización; explotadores/explotados; 
orden/conflicto; campo/ciudad; y muchas más.

Las representaciones sociales de lo moderno incorporan 
como marco de referencia general, y a la vez operacionalizan, 
a los imaginarios sociales relativos a la razón, el conocimiento, 
el progreso y, sobre todo, el imaginario temporal que otorga 
prioridad al futuro. La red conceptual que tiene en su centro a 
la modernidad (y como conceptos asociados fundamentales a lo 
moderno, la modernización, la tecnología, lo nuevo, el avance, 
el progreso y demás) nutre y permite entender las representa-
ciones sociales que la gente tiene para explicar su propia posi-
ción, sus logros y sus aspiraciones.

Lo moderno se comprende en asociación con una amplia 
red conceptual. Podríamos decir que las representaciones 
sociales son formas acotadas y concretizadas de los imagina-
rios. Son la versión más terrena y específica de los imaginarios. 
Así, las utopías higienistas de la última parte del siglo xix y la 
primera mitad del siglo xx; las ideas de puntualidad, responsa-
bilidad personal y hacer lo que se debe según la posición de 
cada uno; la eficiencia y la eficacia en el desempeño de las 
labores de cada cual; el sentido de obligación que se incul-
caba en las escuelas, todas ellas son formas representacio-
nales del imaginario moderno con respecto al predominio de la 
razón, ilustrada e instrumental, y al dominio de las pasiones.

Las representaciones sociales respecto de la necesidad 
del ahorro (desde Benjamín Franklin hasta los puerquitos 
alcancía en las ferias); las representaciones sociales positivas 
referidas al estudio y los beneficios de la educación y la lectura 
para alcanzar una posición mejor (no estoy hablando de la 
actualidad, sino sobre todo de la generación de nuestros 
padres y abuelos) tenían que ver con la importancia de la reali-
zación en el futuro, con el imaginario social que enfatizaba la 
posibilidad de emancipación o, al menos, de bienestar en el 
futuro. Y aunque en la actualidad el imaginario temporal de la 
modernidad está en crisis, de cualquier manera nos encon-
tramos cotidianamente con la representación favorable de la 



Lidia Girola42

previsión, de asegurar el bienestar de los hijos, construir para 
el mañana y demás, aspiraciones que aunque suenan un poco 
irónicas en este momento siguen apareciendo, por ejemplo, 
en la televisión y en los anuncios de los bancos que ofrecen 
créditos hipotecarios para cumplir el sueño, muy moderno, de 
tener casa propia, y que tienen un referente más o menos explí-
cito a la modernidad y, aunque no lo expresen, con la utilización 
de conceptos asociados suponen el concepto de modernidad 
con su compleja carga de significados.

¿Qué novedad implican los tiempos de la globalización en 
cuanto a los cambios conceptuales y específicamente en rela-
ción con el concepto de modernidad? Básicamente encon-
tramos una reconfiguración de las representaciones sociales 
por el hecho de que las expectativas con respecto al futuro 
han cambiado, y de que la moral social se ha vuelto plural e 
individualista al mismo tiempo; existe una sensación de difi-
cultad con respecto a la construcción de la propia vida; y se 
percibe, al menos en América Latina, que el trabajo constante, 
la integridad, la equidad y demás valores democráticos están 
siendo fuertemente cuestionados por una realidad incierta.

En cuanto a los imaginarios modernos, éstos se han colap-
sado por la llamada hipermodernidad en los países industriali-
zados y por una reflexión profunda acerca de lo que significa 
vivir en sociedades postradicionales y, sin embargo, heterogé-
neas e incompletamente modernizadas, incluso jerárquicas y 
profundamente desiguales en América Latina.

Lo anterior tiene impactos también respecto de la tempora-
lidad y la historicidad, ya que la modificación de las expecta-
tivas temporales implica, por ende, dificultades en los procesos 
de secuenciación.

Espero que estas reflexiones iniciales sirvan como primeros 
pasos para un estudio más profundo acerca de los supuestos 
que permitirían analizar los cambios de los instrumentos concep-
tuales de los que nos servimos en la sociología.



Historicidad y temporalidad de los conceptos sociológicos 43

Bibliografia

Arruda, A. y M. de Alba, coordinadores
   2077	Espacios imaginarios y representaciones sociales. 

Aportes desde Latinoamérica, Anthropos-Univer-
sidad Autónoma Metropolitana, Barcelona.

Baeza, Manuel Antonio
  2003	 Imaginarios sociales. Apuntes para la discusión teórica 

y metodológica, Editorial de la Universidad de Concep-
ción, Concepción.

  2000 Los caminos invisibles de la realidad social. Ensayo 
sobre sociología profunda sobre los imaginarios 
sociales, ril Editores, Santiago de Chile.

Bleicher, J.
  1980	 Contemporary Hermeneutics: Hermeneutics as Method, 

Philosophy and Critique, Routledge and Kegan Paul, 
Londres y Boston.

Bourdieu, Pierre, J., C. Chamboredon
y J. C. Passeron
  1975	 El oficio de sociólogo, Siglo xxi Editores, Buenos 

Aires.
Castoriadis, Cornelius

  1985	 La institución imaginaria de la sociedad, vol. ii, Tusquets, 
Barcelona.

De la Calle, Luis y Luis Rubio
  2010	 “Clasemedieros”, Nexos, núm. 389, México D. F., 

pp. 53-60.
Eisenstadt, S., editor

  2000	 Multiple Modernities, Transaction Publishers, Nueva 
Brunswinck y Londres.

Fernández Sebastián, Javier
  2004	 “¿Qué es un diccionario histórico de conceptos polí-

ticos?”, Anales, núms. 7-8, pp. 223-240.
Gadamer, Hans George

  1966	 Verdad y método, Sígueme, Madrid.



Lidia Girola44

García Canclini, Néstor
  1989	 Culturas híbridas: estrategias para entrar y salir de la 

modernidad, Grijalbo, México D. F.
Giddens, Anthony

  1993	 Consecuencias de la modernidad, Alianza Editorial, 
Madrid.

Girola, Lidia
  2005	 “Tiempo, tradición y modernidad: la necesaria re-seman-

tización de los conceptos”, Sociológica, núm. 58, Univer-
sidad Autónoma Metropolitana, unidad Azcapotzalco, 
México D. F., pp. 13-52.

Girola, Lidia y Margarita Olvera
  1994	 “Cambios temático-conceptuales en la sociología mexi-

cana de los últimos veinte años”, Sociológica, núm. 24, 
Universidad Autónoma Metropolitana, unidad Azcapot-
zalco, México D. F., pp. 91-122.

Hobsbawm, Erich y T. Ranger
  2002	 La invención de la tradición, Crítica, Barcelona.

Koselleck, Reinhardt
  1993	 Futuro pasado. Para una semántica de los tiempos 

históricos, Paidós, Barcelona.
Krauze, Enrique

  2007	 “Mirándolos a ellos. Actitudes mexicanas frente a los 
Estados Unidos”, Letras Libres, año ix, núm. 102, 
México D. F., pp. 38-46.

Mato, Daniel
  2001	 “Producción transnacional de representaciones sociales”, 

en D. Mato (coord.), Estudios latinoamericanos sobre 
cultura y transformaciones sociales en tiempos de 
globalización, Colegio Latinoamericano de Ciencias 
Sociales (clacso), Buenos Aires.

Moscovici, Sergei
  1979	 El psicoanálisis, su imagen y su público, Huemul, 

Buenos Aires.



Historicidad y temporalidad de los conceptos sociológicos 45

Orsi, Rocío
  2007	 “Quentin Skinner: ideas con historia”, Isegoría, núm. 

37, pp. 291-295.
Ortiz, R.

  2000	 “From Incomplete Modernity to World Modernity”, en S. 
Eisenstadt, Multiple Modernities, Transaction Publishers, 
Nueva Brunswinck y Londres.

Palti, Elías J.
  2005	 “De la historia de las ‘ideas’ a la historia de los ‘lenguajes 

políticos’. Las escuelas recientes de análisis concep-
tual. El panorama latinoamericano”, Anales, núms. 7-8, 
pp. 63-82.

Pintos, Juan Luis
  1995	 Los imaginarios sociales: la nueva construcción de la 

realidad social, Sal Terrae, Cantabria.
Ramos, R.

  2009	 “La anomia como concepto lunar”, en C. Tejeiro (ed.), 
Émile Durkheim: entre su tiempo y el nuestro, Univer-
sidad Nacional de Colombia, p. 194.

Reguillo, R.
  2000	 “La clandestina centralidad de la vida cotidiana”, en A. 

Lindón (coord.), La vida cotidiana y su espacio-tempo-
ralidad, Anthropos, Barcelona.

Ricoeur, Paul
  2000	 La memoria, la historia, el olvido, Fondo de Cultura 

Económica, Buenos Aires.
  1995	 Tiempo y narración, Siglo xxi Editores, México D. F.

Taylor, Charles
  2004	 Modern Social Imaginaries, Duke University Press, 

Durham y Londres.
The Economist

  2009	 “Why the New Middle Classes are So Good for their 
Countries’ Economies”, en www.economist.com/special-
reports (consultado el 12 de febrero de 2009).



Lidia Girola46

Valencia, G.
  2008	 Entre cronos y kairós. Las formas elementales del 

tiempo sociohistórico, Anthropos, Barcelona.
Wallerstein, Immanuel

  2003	 El moderno sistema mundial, t. i. Siglo xxi, México D. F.
Zabludovsky, Gina, coordinadora

  2007	 Sociología y cambio conceptual, Siglo xxi-Universidad 
Nacional Autónoma de México-Universidad Autónoma 
Metropolitana, México D. F.




