Sociolégica, afho 26, nimero 73, mayo-agosto de 2011, pp. 13-46
Fecha de recepcion: 16/08/2010. Fecha de aceptacion: 28/01/2011

Historicidad y temporalidad
de los conceptos socioldgicos

Historicity and Temporality of Sociological Concepts

Lidia Grrola'

RESUMEN

En este texto se sefalan algunas dimensiones para estudiar el cambio con-
ceptual en sociologia. Cdémo afectan el contexto histérico cultural y discipli-
nar a los conceptos que utilizamos para comprenderlos?; ;como inciden los
conceptos en nuestra comprension de la realidad? Como ejemplo, se consi-
dera la incidencia de multiples factores historicos, temporales y representa-
cionales en la construccion de la nocién de modernidad a lo largo del tiempo.
PALABRAS CLAVE: conceptos sociolégicos, cambio conceptual, historici-
dad, temporalidad, representaciones e imaginarios sociales.

ABSTRACT

This text points out several dimensions for studying conceptual change in
sociology. How do the historical-cultural context and that of the discipline
affect the concepts we use to understand them? How do these concepts
impact our understanding of reality? As an example, the author considers
the impact of multiple historical, temporal, and representational factors on the
construction of the notion of modernity over time.

KEY WORDS: sociological concepts, conceptual change, historicity, tempo-
rality, social representations and imaginaries

' Profesora-investigadora del Departamento de Sociologia, Universidad Autbnoma
Metropolitana, unidad Azcapotzalco. Correo electronico: Igirola@yahoo.com



14 Lipia GiroLA

INTRODUCCION

El problema que se plantea en este texto se refiere a los conceptos
que utilizamos en sociologia y, especificamente, a qué dimen-
siones deberiamos tener en cuenta al utilizarlos. ;Por qué
pensar que los instrumentos conceptuales que utilizamos en
la investigacidon social es importante? Porque los conceptos
delimitan horizontes de inteligibilidad, son instrumentos que
permiten describir y comprender la realidad e, incluso, entender
el sentido del accionar de los sujetos. Los conceptos que utili-
zamos en las ciencias sociales, en la medida en que sirven para
articular significativamente diversas experiencias, formando
redes discursivas que cruzan épocas y trascienden las esferas
de la socialidad inmediata, sirven como indicadores de los
cambios estructurales y de las interpretaciones de esos cambios
gue los actores generan con sus practicas (Palti, 2005).

Como ha senalado Reinhardt Koselleck, un concepto es
mas que una palabra. “Una palabra se convierte en concepto
[para las ciencias sociales] si la totalidad de un contexto de
experiencia y significado sociopolitico, en el que se usay para
el que se usa una palabra, pasa a formar parte de esa Unica
palabra” (Koselleck, 1993: 117).

Los conceptos que usamos en sociologia son, por una parte,
concentrados de muchos contenidos significativos y, por otra,
aunque han surgido en contextos especificos y se refieren a situa-



HISTORICIDAD Y TEMPORALIDAD DE LOS CONCEPTOS SOCIOLOGICOS 15

ciones determinadas, tienen una pretension de generalidad, de
poder ser utilizados para referirse a diversas experiencias y son, por
lo tanto, polisémicos vy dificiles de definir de una manera univoca
de una vez y para siempre. Como decia Nietzsche: “Sélo es
definible aquello que no tiene historia”. Citando nuevamente a
Koselleck:

[...] los conceptos abarcan, ciertamente, contenidos sociales y politicos,
pero su funcién semantica, su capacidad de direccion, no es deducible
solamente de los hechos sociales y politicos a los que se refieren. Un
concepto no es soélo un indicador de los contextos que engloba, también
es un factor suyo. Con cada concepto se establecen determinados hori-
zontes, pero también limites para la experiencia posible y para la teoria
concebible (Koselleck, 1993: 118).

Como lo ha planteado, entre otros, Anthony Giddens: “El
conocimiento sociol6gico [y podriamos agregar, los conceptos
que utilizamos para obtenerlo] da vueltas en espiral dentro y
fuera del universo de la vida social, reconstruyéndose tanto a
si mismo como a ese universo como parte integral de ese
mismo proceso” (Giddens, 1993: 27). Y “Todas las formas de
la vida social estan en parte constituidas por el conocimiento”,
asi como las nociones y conceptos “que los actores poseen
sobre las mismas” (Giddens, 1993: 46)

Esta idea de que los conceptos, tanto los de los legos como
los generados por las ciencias sociales forman parte de la
realidad que nombran y pretenden explicar, a la vez que inciden
sobre ella y son permanentemente modificados por las circuns-
tancias que contribuyeron a interpretar, es fundamental para
entender tanto el caracter reflexivo de la accidbn humana (si bien
los ritmos y alcances de esa reflexividad cambian segun la
época), como una de las formas que asume lo que Giddens ha
denominado la “doble hermenéutica”, propia de la actividad
cognitiva de la sociologia.?

2 Doble hermenéutica es tanto la recursividad mutua de la realidad y del discurso como
el hecho de que para interpretar lo que los actores sociales hacen es preciso interpretar
las propias interpretaciones que los sujetos tienen de la situacion. Por ello, se habla de
unainterpretacion de segundo grado, o de unadoble hermenéutica, como caracteristica
de las ciencias sociales.



16 Lipia GIroLA

Podemos decir entonces que, desde un punto de vista disci-
plinar, los conceptos que utilizamos para explicar la realidad
tienen tanto determinaciones temporales (indican si la situacion,
época o proceso a los que refieren ocurrieron antes o después
que otros); como determinaciones de contenido, que se refieren
a las caracteristicas propias de la situacibn, momento o época a
los que los conceptos aluden.

Todo concepto socioldgico es, por otra parte, un “concepto
universal elastico” en el sentido de que, si bien se refiere a un
conjunto de condiciones o caracteristicas especificas, su sentido
preciso esta sometido a una enorme variabilidad de un contexto
a otro, de una época o coyuntura a otra, segun lo sefala Kose-
lleck. Todo concepto tiene posibilidades semanticas extendibles,
ambivalentes, flexibles y ubicuas, a pesar de lo cual, si de-cons-
truimos sus condiciones de surgimiento y utilizacion podemos
convertirlo en un instrumento lo suficientemente “claro y distinto”
como para que sea de utilidad en la investigacion.

Sin embargo, este esclarecimiento de lo que es un concepto
sociolégico, de como inciden la historia y el transcurso del
tiempo en sus contenidos y aplicaciones, no es un tema que
haya sido tratado en profundidad por la disciplina. Cuando uno
intenta acercarse a la cuestion se encuentra con el hecho de
que, si bien existen analisis del contenido de diversos conceptos,
sobre todo de los llamados “conceptos basicos” o “conceptos
fundamentales”, la discusién fundamentada acerca de qué es
un concepto, como se produce el cambio conceptual y como
su construccion a lo largo del tiempo incide en sus posibili-
dades heuristicas es incipiente.?

Lo primero que voy a hacer, entonces, es proceder a una
explicitacion de las dimensiones que seria importante tener en
cuenta para hablar de conceptos. Estas son: a) historicidad; b)
temporalidad; ¢) imaginarios sociales; d) representaciones
sociales. Aqui me propongo simplemente iniciar la discusion

8 Quizéa uno de los primeros textos en México que han tratado el tema es el coordinado
por Gina Zabludovsky en 2007. Una aproximacion puede encontrarse también en
Girola (2005).



HISTORICIDAD Y TEMPORALIDAD DE LOS CONCEPTOS SOCIOLOGICOS 17

del tema, ya que un desarrollo profundo de estas dimensiones
constituye una muy ambiciosa agenda de investigacion, por lo
cual sOlo sugeriré algunas posibilidades que este tipo de
andlisis puede abrir, asi como un ejemplo de cémo podria enfo-
carse la cuestion.

El objetivo es sentar las bases para debatir posibles maneras
de recobrar el sustrato de experiencia histérica y social concreta
a través de las huellas que ésta deja en el plano simbdlico
conceptual. En un segundo momento, intentaré mostrar algunos
de los elementos a tener en cuenta para explicar los cambios de
significado en un concepto muy utilizado en la reflexion sociolo-
gica de los ultimos cincuenta anos, el concepto 0 nocion de
“modernidad”.

Una primera constatacion es que los términos “historicidad”
y “temporalidad”, asi como los de “representaciones sociales”
e “imaginarios” no tienen (no pueden tener) una definicion
univoca. Por lo tanto, intentaré una primera aproximacion, una
definicibn meramente tentativa y provisoria de dichos términos.

¢ A QUE LE LLAMAMOS ““HISTORICIDAD”’?

El concepto de historicidad, como la mayoria de los conceptos
en ciencias sociales, es complejo y multivoco. Tal como lo voy a
retomar aqui, historicidad se refiere al conjunto de circunstancias
que a lo largo del tiempo constituyen el entramado de relaciones
en las cuales se inserta y cobra sentido algo, es el complejo de
condiciones que hacen que algo sea lo que es: puede ser un
proceso, un concepto o la propia vida.

Asi, Hans Georg Gadamer hace referencia a la historicidad
del intérprete —o del investigador— cuando afirma que todo aquél
que intenta comprender un hecho o un texto lo hace desde su
propia situacion y sus propios intereses. Esto supone que la
comprension, si es por ejemplo de un hecho del pasado, supone
tanto reconocer, hacerse consciente de las propias circunstan-
cias, como de las condiciones en las cuales eso que queremos



18 Lipia GIroLA

comprender se gesto. La historicidad de un término, o de un con-
cepto, se refiere entonces, extendiendo un poco el sentido de
las formulaciones de Gadamer, al entramado de relaciones
(sociales, politicas, culturales, linguisticas y de todo tipo) en el
cual el concepto surge y del cual extrae en principio su signifi-
cado. Ademas, hay que considerar para el caso de los con-
ceptos sociales, o sociologicos, que es lo que nos interesa
aqui, que la reconstruccién de esa historicidad, que no es algo
definido de una vez y para siempre sino que continuamente
“se esta haciendo”, supone una doble tarea por parte del inves-
tigador. Por una parte, debe tener en cuenta la distancia que lo
separa del momento de surgimiento del concepto, lo cual
implica, por lo tanto, tomar conciencia de la “alteridad” del
concepto mismo, de las sucesivas diferencias de significado
que el concepto pudo tener a lo largo del tiempo. Por otra, el
investigador necesita reconocer que todo proceso de compren-
sibn es, al mismo tiempo, un proceso de extrafiamiento y
desarraigo del concepto de sus circunstancias de origen. Reco-
nocer y reconstruir la historicidad de un concepto implica, por
lo tanto, un proceso doble: por un lado, constatar su “alteridad”,
la distancia que nos separa, sus sucesivas diferencias de
significado a lo largo del tiempo; y por el otro, al traerlo a nuestra
propia circunstancia, debido a un interés presente, cuestio-
narlo, de-construirlo y por ultimo analizarlo en sus multiples
significaciones, lo cual le otorga una cierta “intemporalidad”,
una cierta generalidad, que permite su aplicacién a circuns-
tancias diversas.

La comprension de la historicidad de un concepto contiene, al
mismo tiempo, la conciencia de que algo pertenece a su propio
contexto de origen y adquiere su significado en el marco de rela-
ciones que lo suponen y que, al mismo tiempo, pretende repre-
sentar o referir y, ademas, que ese concepto traido por nuestro
interés al presente pertenece a nuestro mundo, en el que lo anali-
zamos, lo utilizamos y lo re-creamos (Gadamer, 1966: 333-375).

Esto no es una tarea sencilla. Por una parte, todos tenemos
“habitos imperceptibles” al pensar. Por ello es necesario estar



HISTORICIDAD Y TEMPORALIDAD DE LOS CONCEPTOS SOCIOLOGICOS 19

dispuestos a sustituir los conceptos previos (nuestros “pre-
juicios”) con los que iniciamos la investigacion, asi como los
significados supuestos que les adjudicamos en principio, por
los que vayan surgiendo y mostrandose como mas adecuados
en el transcurso del trabajo (Gadamer, 1966).

Reinhardt Koselleck también critica la transferencia, inadver-
tida en el pasado, de expresiones de la vida social del presente
(el problema del anacronismo), asi como pensar que las ideas y
conceptos son universales, ya que tienen manifestaciones parti-
culares. Si uno se embarca en un proceso de clarificacion concep-
tual debe entonces tener en cuenta tanto la historia de la lengua
como la historia social, pues “cualquier semantica tiene que ver
con contenidos extra-linguisticos” (Koselleck, 1993: 112).

A esta vigilancia epistemologica imprescindible se refiere
también, desde una perspectiva disciplinar diferente, Pierre
Bourdieu, ya que el modo en que utilizamos nuestros instru-
mentos conceptuales constituye su misma posibilidad de legi-
timacion y objetividad. Sélo asi, “los conceptos [...] podran ser
utilizados como instrumentos que, arrancados de su contexto
original, se abren a nuevos usos” (Bourdieu, Chamboredon y
Passeron, 1975: 15).4

La historicidad, por lo tanto, supone una dimension sincro-
nica (se refiere a un conjunto determinado de circunstancias
en un momento determinado en el tiempo) y una dimension
diacrdnica (se refiere a como se han ido conformando y como
se siguen modificando esas circunstancias a lo largo del tiempo
hasta llegar al presente de quien utiliza el concepto).

Para entender el significado de un concepto no nos despla-
zamos hacia la constitucion psiquica de quienes lo utilizan (algo
que por otra parte seria dificil, si no imposible), sino hacia la pers-
pectiva bajo la cual se ha generado. Esa perspectiva es tanto
cultural como, en el caso de los conceptos sociologicos, disci-

4 Enuno de sus primeros libros, Bourdieu sefiala que “sélo cuando se desconoce como
sujeto producto de una cultura particular y no subordina toda su practica a un
cuestionamiento continuo de este arraigo, el socitdlogo se vuelve vulnerable a lailusion
de la evidencia inmediata o a la tentacion de universalizar inconscientemente una
experiencia singular” (Bourdieu, Chamboredon y Passeron, 1975: 104).



20 Lipia GIroLA

plinar. Vale decir, logramos comprender el significado, o0 mejor,
los significados de un concepto, si logramos captar su histori-
cidad; es decir, si vemos dentro de qué forma de vida ha surgido
y se aplica ese concepto y, en el caso de los conceptos sociold-
gicos, también dentro de qué tradicion se han generado, y si
ademas tomamos conciencia de nuestro propio contexto y
nuestra propia tradicién en juego. Por ello, todo proceso de
“historizar” un concepto es un ejercicio de comprensidn, un ejer-
cicio hermenéutico® y un ejercicio de traduccién. No implica
“ponerse en los zapatos de alguien”, no es un ejercicio de
empatia® sino de reconstruccion de un contexto sociohistérico a
partir de la investigacion.” En esta manera de entender la histori-
cidad, y por lo tanto de comprender y explicar los significados,
encontramos puntos de contacto entre las formulaciones de
Gadamer y las de Ludwig Wittgenstein, para quien sélo cono-
ciendo la forma de vida en la que se genera y utiliza un concepto
es posible entenderlo y traducirlo a nuestro propio mundo.

En resumen, si bien la nocién de “historizar” (o0 reconstruir
la historicidad) de un concepto puede tener distintos signifi-
cados segun la corriente 0 escuela desde la cual se piense, en
general la epistemologia de las ciencias sociales desde la
segunda mitad del siglo xx (en sus mdultiples variantes), la historia
intelectual y conceptual, asi como la historiografia reciente
sostienen que historizar significa ubicar lo que se quiere
explicar en su contexto. El “giro contextual” propuesto por
Quentin Skinner consiste en cargar de contexto a los docu-
mentos y a los conceptos que utilizamos para reconstruir en
toda su riqueza las circunstancias de su enunciacion, sin
asumir que el contexto sea algo cerrado en si mismo (véase
Orsi, 2007). “El contexto no es un escenario externo para el
desenvolvimiento de ideas, sino que es un aspecto inherente

5 Toda problematizacion de un concepto que tenga en cuenta su historicidad y analice
los presupuestos no cuestionados, de trasfondo, que lo conforman, es una forma de
hermenéutica (Bleicher, 1980).

6 Como en su momento pensaron tanto Ranke como Dilthey.

7 En el sentido de la comprension weberiana.



HISTORICIDAD Y TEMPORALIDAD DE LOS CONCEPTOS SOCIOLOGICOS 21

a los discursos, determinando desde dentro la l6gica de su
articulacion” (Palti, 2005: 17).

En el caso de los conceptos, pero también en el de los actos
de habla, y de los procesos sociales en general, tenemos que
situarlos, como ya se ha dicho, en una trama de relaciones,
lingUisticas y de todo tipo. Es importante, entonces, analizar
con qué otros conceptos, nociones e ideas se presentan
asociados la presunta intencionalidad de los agentes que los
utilizan, los supuestos de trasfondo que los originan, modifican
y nutren, asi como las consecuencias o los efectos de su utili-
zacion, para entender a qué se refiere y qué quiere decir un
concepto. Como senala Elias Palti, la importancia del contexto
no radica en que sea determinante para la accidén o para la
construccién conceptual, sino en que es un marco de conven-
ciones que permite entender el significado, el complejo conte-
nido semantico que en un determinado momento tiene un
concepto o0 una expresion. Siguiendo a Reinhardt Koselleck,
Palti sefiala que, en la medida en que condensa una experiencia
histérica, un concepto articula redes semanticas (conjuntos de
ideas, nociones y conceptos relacionados), lo que le confiere un
caracter inevitablemente polisémico. Tal plurivocidad sincro-
nica tiene, pues, fundamentos diacrénicos (es un emergente
de la malla de significados tejida a lo largo de su misma
historia); indica una nueva a-sincronia semantica. En defini-
tiva, en un concepto se encuentran siempre sedimentados
sentidos correspondientes a épocas y circunstancias de enun-
ciacion diversas, los cuales se ponen en juego en cada uno de
sus usos efectivos; esto es, vuelve sincrénico lo diacrénico. De
alli que lo que define a un concepto es su capacidad de tras-
cender su contexto originario y proyectarse en el tiempo (Palti,
2005). “Los conceptos sociales y politicos”, segun Koselleck,
“contienen una concreta pretension de generalidad” y, “una vez
acunado un concepto, contiene en si mismo la posibilidad pura-
mente linguistica de ser usado de forma generalizadora”
(Koselleck, citado por Palti, 2005). Historizar un concepto es
otra forma de hablar de la necesidad de la deconstruccion de



22 Lipia GIroLA

sus condiciones de enunciacion; quién habla, a quién habla,
es decir, quiénes son sus interlocutores, desde donde se
formula y cdmo; a saber, dentro de qué estilo y siguiendo qué
l6gica. Esto es fundamental para entender no sélo la carga
semantica del concepto mismo, sino las diferentes circuns-
tancias que confluyeron para que se vayan constituyendo sus
contenidos, asi como la realidad a la que el concepto pretende
referirse, 0 mas bien, la realidad a la que los sujetos que
utilizan el concepto pretenden referirse.

Historizar es inscribir un hecho, un texto, un acontecimiento,
un concepto, en una situacion. Puede ser interesante también
diferenciar lo que es la situacidbn como contexto de la situacion
como horizonte; lo que Koselleck mencionaba como la dife-
rencia entre el “espacio de experiencia” y el “horizonte de
expectativas”. Esto lo veremos un poco mas adelante.

En definitiva, una operacion de historizacion re-ordena y
re-significa: lo que antes se nombraba o conocia puede
cambiar su sentido. No hay que perder de vista el hecho, que
ya se mencion6 mas arriba, de que los discursos interactuan
con los contextos; lo que en otra parte he llamado el caracter
mutuamente constituyente y recursivo de la realidad y los
discursos, que estan formados entre otras cosas por conceptos
(Girola y Olvera, 1994: 97). Los cambios conceptuales tienen
que ver también con modificaciones en las estructuras que,
como sabemos, dependen de la reiteracion o de los “quiebres”
en las acciones de los actores; de las crisis y de los conflictos
tanto como de los periodos de bonanza y estabilidad.

Podriamos decir, ademas, que cada nocién o concepto que
utilizamos no sélo surge en un determinado contexto sociocul-
tural, sino que incorpora, pero a su vez pretende y muchas
veces logra, describir, explicar, transformar o al menos incidir
en algun aspecto de ese contexto sociocultural que le sirve de
marco y en el cual se origina y cambia. Como sefiala Elias
Palti, un concepto, en tanto que cristalizacién de experiencias
histéricas, puede eventualmente alterarse y ganar nuevos signi-
ficados porque los hechos sociales, que constituyen la trama



HISTORICIDAD Y TEMPORALIDAD DE LOS CONCEPTOS SOCIOLOGICOS 23

extralingtiistica de la que surge, rebasan al lenguaje en la
medida en que la realizacion de una accion excede siempre su
mera enunciacion (Palti, 2005).

La historicidad de los conceptos socioldgicos se refiere,
entonces, a los contenidos que en ellos acusan el paso del tiempo,
a los estratos semanticos que se van depositando en los
conceptos y que son una muestra y una consecuencia del
devenir de la tradicion disciplinar a lo largo del tiempo, ademas de
que implican y muestran el cambio en las condiciones de uso
de los instrumentos conceptuales, al mismo tiempo que en las
realidades que pretenden describir y explicar.

De este modo, para entender los cambios conceptuales en
la investigacidon sociologica es imprescindible no sélo ubicar
los conceptos y nociones en sus contextos respectivos, sino
analizar con qué otros cambios estan asociados, qué ideas se
usan en un determinado momento, y cOmo y por qué algunas
se desgastan y abandonan sin explicacion aparente, y otras,
en cambio, perduran y se enriquecen. Quiza, por lo tanto, un
buen método para entender los cambios conceptuales sea
pensar los conceptos no aisladamente sino en sus asociaciones
con otras ideas, representaciones y modelos, como parte de
redes semanticas.

¢ QUE QUIERE DECIR “TEMPORALIZAR”?

En general, se refiere a ubicar una situacion, un proceso, en
una secuencia historica; construir su propio tiempo; poner en rela-
cion el asunto con el presente desde el cual se lo interroga;
hacerse cargo de aquello que de los acontecimientos pasados
queda en el presente; y del futuro que estamos pre-figurando
y construyendo en el presente.

Temporalizar es problematizar la experiencia del devenir: el
pasado ya no es, salvo porque lo estamos trayendo al presente
por un interés o pregunta especifica. El futuro ain no es, salvo
porque lo estamos intentando construir o prever desde el presente.



24 Lipia GIroLA

Y el presente es fugaz e inasible. Temporalizar implica esta-
blecer una relacion entre el transcurrir del tiempo, la accion
humana y la transformacién del mundo social, asi como con
los instrumentos conceptuales con los que pretendemos cono-
cerlos. Este tema, propio de la historia y de la filosofia reviste,
desde el punto de vista del analisis conceptual en la socio-
logia, un interés especial.

Si la historizacién de un concepto requiere de un conoci-
miento profundo de eventos complejos tanto metadisciplina-
rios como intradisciplinarios, que constituyen el contexto histérico,
cultural y epistemologico en el cual un concepto funcionay se
utiliza —lo que implica una gran dificultad—, la temporalizacion
del mismo puede proporcionar un eje para organizar la infor-
macion, ya que su proposito es poner en relacion el pasado, el
presente y el futuro. La temporalidad se asocia con un antes
y un después (o varios), y con la idea de sucesion. La tempo-
ralidad de los conceptos puede verse también como sinbnimo
de su transitoriedad, reafirmando el caracter instrumental, hipo-
tético y precario de los conceptos que utilizamos.

Cada concepto que utilizamos esta prefiado de tiempo no
s6lo porque asi podemos explicarnos su surgimiento y su utiliza-
cidn, sino porque cada concepto implica una definicion de tiempo
y de tiempos diversos; cada concepto no sélo se ubica en el
tiempo sino que supone definiciones y caracterizaciones acerca
del tiempo; cada concepto tiene, de manera mas o menos expli-
cita, una carga temporal.

Conscientemente, o no, cada vez que hacemos uso de un
concepto, sea cual fuere, estamos suponiendo un entramado
temporal especifico asi como también un conjunto de signifi-
cados mas o menos especificos referidos a contextos sociocul-
turales determinados.

¢Por qué relacionar los conceptos y sus cambios con el
problema del tiempo? Porque cada concepto enunciado es
sintesis de un complejo de significados que cobra sentido 0, mas
bien, que cobra diferentes sentidos en tiempos determinados.



HISTORICIDAD Y TEMPORALIDAD DE LOS CONCEPTOS SOCIOLOGICOS 25

Por otra parte, los conceptos se usan, se desgastan, pasan
de moda, resurgen o son modificados de tal manera que, aunque
parezcan referirse a lo mismo, probablemente se refieran a otra
cosa, a otra realidad. Aunque un término se mantenga durante
un determinado periodo de tiempo dificilmente las circunstan-
cias han permanecido igual, las situaciones con su carga de
experiencias acumuladas cambian, y el horizonte en el cual
ese concepto cobra significados puede ampliarse o estre-
charse, y también tener un sentido distinto para las personas
que utilizan el concepto.

Todo concepto socioldgico, al ubicarse en un tiempo determi-
nado y referirse a él, implica una toma de posicidn con respecto a
“lo otro”, a lo que no abarca y de lo que se diferencia, a la vez que
implica “lo otro” para definirse a si mismo. Todo concepto sociolo-
gico se constituye en el tiempo, sea que responda a una coyuntura
especifica que implica cambios con respecto a lo anterior 0 a lo
largo del tiempo, mientras va modificando sus contenidos y defi-
niendo y re-definiendo su especificidad.

Los conceptos, al igual que las circunstancias histéricas que
los originan, tienen una estructura temporal interior en un
multiple sentido. Por una parte, pueden tanto enfatizar carac-
teristicas temporales relativas a la estabilidad, la continuidad,
la duracion y la permanencia, como referir o implicar transfor-
macion, cambio, crisis. En los ultimos tiempos nos hemos
acostumbrado a que la estructura temporal de los conceptos
que utilizamos en la sociologia hace hincapié en el caracter
transitorio de las situaciones a las que se aplican; son “conceptos
liminares” porque se refieren a la labilidad y porosidad de los limites
de las situaciones en las que vivimos, a situaciones que
suponen una cierta amenaza, o inestabilidad intrinsecas, como

L 1]

los conceptos de “riesgo”, “contingencia’ y “peligro”. Conceptos

sociologicos como “estatus”, “clase social” o “tradicion”® refieren

8 Parael anélisis de conceptos se puede tomar el término tradicion en varios acepciones:
en un sentido restringido, como marco teérico-epistemolédgico-cultural de las
disciplinas que lo generan; en sentido amplio, como el conjunto de convenciones,
acuerdos explicitos y no explicitos, y las memorias colectivas que se transmiten y



26 Lipia GIroLA

a condiciones que implican una cierta permanencia en el tiempo,
una especifica conformacion de situaciones estructurales. Otros
son conceptos que de suyo implican movimiento, cambio,
tendencias de desarrollo como “urbanizaciéon”, “secularizacion”,
“alfabetizacion”, etcétera. Otros mas se refieren a categorias
sociales definidas por la temporalidad, como “nifiez”, “juventud”
y “vejez” (Reguillo, 2000).

Por otra parte, todo concepto sociologico forma parte de una
narrativa que es su marco teérico-epistemoldgico, y toda narra-
tiva implica una experiencia y una referencia temporal. Puede
ser una narrativa cultural en la medida en que forma parte de una
manera de ver el mundo mas o menos convencionalmente
aceptada por una comunidad; como una narrativa especifica-
mente disciplinar, es decir, que forma parte, o se contrapone,
a una determinada tradicidn o perspectiva socioldgica. Uno puede
suscribir la hipétesis de la caducidad y/o crisis de las grandes
narrativas o metarrelatos socioculturales (la llustracion, la
modernidad) e incluso de las teorias pan-explicativas en socio-
logia (por ejemplo, el marxismo o el estructural-funcionalismo),
que fueron en su momento grandes narrativas disciplinarias.
Sin embargo, hay que reconocer que los conceptos sociol6-
gicos, aunque en muchos casos surjan del lenguaje lego, van
conformando su sentido especifico y su capacidad interpreta-
tivo-explicativa como parte de perspectivas, narrativas o
modelos experiencial-temporales que conforman tradiciones
disciplinarias.

Finalmente, temporalizar un concepto no es lo mismo que
hacer un recuento cronologico de acontecimientos que constitu-
yeron sus diferentes significados a lo largo del tiempo. Es mas
bien un ejercicio para de-construir y re-construir el recorrido
temporal que condujo a un especifico significado. Para ello,
parafraseando a Ricoeur, uno debe analizar cada concepto “bajo
el signo de lo mismo” (se refiere, o no, a “lo mismo”; es, o no,
similar a otro concepto); de “lo otro” (en qué estriba la diferencia,

brindan el marco en el cual transcurren las acciones humanas. Para el caracter
construido de las tradiciones, véanse Hobsbawm y Ranger (2002).



HISTORICIDAD Y TEMPORALIDAD DE LOS CONCEPTOS SOCIOLOGICOS 27

cual es el papel que le asignamos a la comparacion); y de “lo
analogo” (caracteristicas similares y diferentes a la vez).

En principio, existen dos formas temporalizadoras de la expe-
riencia: la duracion, que se refiere al transcurrir en el tiempo y
que puede tener distinta extension; y la simultaneidad, que es la
sucesion y la unicidad e irrepetibilidad del acontecimiento. Todas
estas experiencias acerca del tiempo inciden en la forma en que
periodizamos, en como representamos el tiempo, en cdmo carac-
terizamos desde el presente acontecimientos del pasado o preten-
demos prever o prefigurar acontecimientos del futuro, y también
en la manera en que discriminamos cuales conceptos van a ser
mas fructiferos (Valencia, 2008).

Si bien temporalidades hay muchas (las de la Naturaleza,
que pueden en cierto sentido asimilarse a la cronologia; las de
la Historia; la de los procesos cibernéticos; las de la organiza-
cién laboral, entre muchas otras, cada una con su especificidad),
lo que las unifica es su referencia a la experiencia del tiempo en
su propio ambito. La temporalidad de los conceptos sociolo-
gicos tiene que ver con la ubicacion de los conceptos en esta
relacion entre pasado, presente y futuro, que fundamentalmente
sirve para reorganizar el campo de la experiencia de investiga-
cion al reflexionar sobre la pertinencia de cada concepto para
interpretar y explicar situaciones especificas en un determi-
nado tiempo.

Koselleck proponia dos metacategorias fundamentales que
definen las formas propiamente historicas de la temporalidad.
El “espacio de experiencias” y el “horizonte de expectativas”,
que indican los diversos modos posibles en que se pueden
vincular el presente, el pasado y el futuro. Cada momento histo-
rico determinado es un complejo de experiencias articuladas,
un ambito donde los sujetos interactuan, producen y repro-
ducen sus condiciones de vida. La experiencia es un pasado
presente cuyos acontecimientos han sido incorporados y
pueden ser recordados. La expectativa se efectua en el hoy,
es futuro hecho presente, apunta al todavia-no, a lo no experi-
mentado, a lo que se puede descubrir. Cada época historica,



28 Lipia GIroLA

cada sociedad y cada grupo social definen sus propios “espacio
de experiencias” y “horizonte de expectativas”. Los conceptos
sociologicos, tanto desde el punto de vista de su construccion
como desde el de su aplicacidn y sus pretensiones de validez,
se refieren a (y participan de) esas dos metacategorias de la
temporalidad.

En la actualidad es dificil pensar en cualquier concepto
sociologico sin tener en cuenta los procesos de cambio y, sobre
todo, la aceleracidn de los ritmos de cambio propios de nues-
tras sociedades.

Los conceptos de modernidad, tradicion o globalizacién,
por ejemplo, no soOlo se refieren a una época determinada,
sino que implican estructuras economicas, culturales y organi-
zativas especificas en procesos de cambio crecientemente
acelerados. Son, por una parte, como diria Koselleck: “Conceptos
temporales de experiencia histérica, que proclaman la imposi-
bilidad de intercambiar su singularidad como unidades del
acontecer” (1993: 308). Y, a la vez, problematizan la posibi-
lidad de ser aplicados a circunstancias diversas.® Sin embargo,
aunque utilizar los conceptos de modernidad, tradicién o globa-
lizacion implica referirse a entramados temporales y socioes-
paciales relativamente definidos, su conexion temporal implica
que su aplicabilidad puede ampliarse o restringirse, segun los
intereses y perspectivas de sus usuarios.'® Con lo que podria
decirse que todo concepto socioldgico, si bien muestra un
tiempo determinado, es hasta cierto punto flexible en tanto que
es un instrumento construido por el investigador, por una escuela
0 por una corriente dentro de la disciplina que puede variar,
ampliar o estrechar sus ambitos de aplicacion.

En resumen, podemos decir que temporalizar los conceptos
que utilizamos en sociologia se refiere a tener en cuenta su

¢ Modernidad Gnica o modernidades multiples.

" De alli que puede pensarse a la globalizacion, por ejemplo, como una situacion
estrechamente ligada a la expansioén comercial y a la mundializacion del intercambio
de mercancias desde el siglo xvi, como hace Wallerstein; o bien concebirse como un
fendbmeno caracteristico de la revolucion informatica, al estilo de Castells y, por lo
tanto, como algo propio de la segunda mitad del siglo xx.



HISTORICIDAD Y TEMPORALIDAD DE LOS CONCEPTOS SOCIOLOGICOS 29

transformacion durante la historia de la disciplina, a lo largo del
tiempo, y al hecho de que las modificaciones en sus signifi-
cados y ambitos de utilizacion, que en principio podemos rela-
cionar con cambios en los contextos sociales a los cuales los
conceptos se refieren y pretenden explicar, van trazando
huellas en las tradiciones disciplinarias de tal manera que,
vistos retrospectivamente, podemos re-construir la secuencia
de la que forman parte.

Por otra parte, la aceleracion del cambio es un fenbmeno
que también incide en el marco conceptual de la disciplina.
Conceptos considerados de gran importancia para la investiga-
cion socioldgica, que durante décadas formaron parte incues-
tionable del acervo disciplinar, han perdido importancia o, al
menos, han “pasado de moda” ya sea porque otros los suplan-
taron como recurso explicativo para entender las transforma-
ciones sociales del mundo contemporaneo, o porque al cambiar
la perspectiva teorica el poder analitico y critico del concepto
se evapora (como ha ocurrido con el concepto de “clase social”,
que fue desplazado por el de “movimientos sociales”, sobre
todo a finales del siglo xx; o por el hecho de que muchos inves-
tigadores asumieron que gran parte de la sociedad mundial es
de “clase media”,"! con la respectiva falta de definicion y preci-
sion del término).

El cambio acelerado del marco conceptual se observa,
entre otras cosas, en el hecho de que nuevas nociones surgen
todo el tiempo e, incluso, nuevos adjetivos transforman un
concepto y lo hacen otro.

Temporalizar implica colocar a los conceptos en una dina-
mica; y si bien el investigador al interpretar los “estabiliza” tempo-
ralmente y los fija a una situacion, no por ello desmiente el
caracter dinamico de la construccion de conocimientos y de
la realidad a la que el conocimiento se refiere.

" Sobre el concepto de “clase media”, véanse De la Calle y Rubio (2010); y The
Economist (2010).



30 Lipia GIroLA

IMAGINARIOS SOCIALES COMO
SUPUESTOS DE TRASFONDO

Eltérmino “imaginario social” tiene, como muchos otros conceptos,
diversas acepciones. Algo que llama la atencion de cualquier
investigador que intente ahondar en el tema es que diversas
corrientes han abordado el complejo entramado de constructos
simbolicos que conforman los imaginarios sociales y han contri-
buido, desde distintas perspectivas, al conocimiento de esta
dimensidn crucial de la interaccidén humana.

¢Por qué es relevante el tema de los imaginarios sociales para
la elucidacion de lo que son los conceptos socioldgicos y cuéles
son las dimensiones que hay que tener en cuenta al analizar su
constitucion y sus cambios?

Porque, entre otras cosas, los imaginarios sociales son los
supuestos de trasfondo de los que surgen los conceptos. Aqui
voy a considerar como “supuestos de trasfondo” el cimulo de
creencias, convenciones socioculturales, valores, cosmovisiones,
ideaciones diversas en torno al pasado, el presente y el futuro,
narrativas, e incluso mitos, que proveen de esquemas de inter-
pretacion de la realidad que son construidos y compartidos
socialmente.

Cornelius Castoriadis propuso y trabajo con extrema agudeza
el concepto. Para él, este término comprende tanto a las prac-
ticas como a las representaciones que se refieren a las identi-
dades de los miembros de una comunidad sociopolitica; esto
es, a los modos de pertenencia, normas comunes y aspira-
ciones; asignacion de significado a sucesos que se consideran
cruciales; y narrativas diversas. El imaginario es una construccion
simbdlica que hace posibles las relaciones entre personas,
objetos e imagenes. Segun Castoriadis, el imaginario es el que
puede dar cuenta de las instituciones de una sociedad, la cons-
titucidbn de motivos y necesidades de sus miembros, y la exis-
tencia de sus tradiciones y mitos.

Para la comprension de lo que son los imaginarios sociales
es conveniente tener en cuenta que no son reflejo de ninguna



HISTORICIDAD Y TEMPORALIDAD DE LOS CONCEPTOS SOCIOLOGICOS 31

sociedad determinada, ni de ninguna realidad natural o social,
sino que son construcciones simbodlicas que permiten instituir,
crear y modificar a las sociedades concretas, a la vez que cada
sociedad concreta constituye como imaginario un cumulo de
significaciones especificas. Cornelius Castoriadis sefiala que
“lo que mantiene unida a una sociedad es el mantenimiento
conjunto de su mundo de significaciones” (1985: 313).

Juan Luis Pintos sostiene que: “Los imaginarios sociales son
aquellos esquemas abstractos de representacion construidos
socialmente que nos permiten percibir, explicar e intervenir en lo
que en cada sistema social se considera como realidad, [a la
par que] rigen los sistemas de identificacion y de integracion
social y hacen invisible la invisibilidad social. [...] Tienen que ver
con las ‘visiones del mundo’, con los meta relatos, con las mito-
logias y las cosmologias [..]” (Pintos, 1995: 8).

Por su parte, Charles Taylor sefiala que los imaginarios sociales
se refieren a los modos en que las personas imaginan su exis-
tencia social; al tipo de relaciones que mantienen unos con otros;
al tipo de cosas que ocurren entre ellas; a las expectativas que se
cumplen habitualmente; y a las imagenes e ideas normativas mas
profundas que subyacen a estas expectativas. Suponen ideas
con respecto a lo qué podemos esperar, en un momento dado, en
una situacion de interaccidn; a qué consideramos “normal” y qué
puede ser catalogado como una “infraccién”. Son principios orde-
nadores y fundantes de un orden moral, en una sociedad concreta,
y a la vez pueden incluir lo que esa sociedad concreta se plantea
como su “ideal” (Taylor, 2004).

Manuel Antonio Baeza, uno de los teoricos latinoamericanos
que mas ha trabajado la problematica de los imaginarios
sociales, sostiene que son “construcciones fundacionales que
contribuyen a la inteligibilidad de lo constantemente experien-
ciado, como creencias, juicios, etcétera” (Baeza, 2000: 23). En
un texto posterior sefala que: “Los imaginarios sociales son
multiples y variadas construcciones mentales (ideaciones)
socialmente compartidas de significancia practica del mundo,
en sentido amplio, destinadas al otorgamiento de sentido exis-



32 Lipia GIroLA

tencial” (Baeza, 2003: 12). Son, ademas, homologadores poten-
ciales de todas las maneras de pensar, de todas las modalidades
relacionales y de todas las practicas sociales que reconocemos
y asumimos como propias en cada sociedad (Baeza, 2003: 25).

Si para historizar un concepto necesitamos incluirlo dentro
de un contexto (o0 mejor dicho, dentro de varios contextos: el de
origen y el actual del investigador, por lo menos) es importante
considerar que el contexto en cuestion es, como ya se sefald
mas arriba, el entramado de relaciones sociales, politicas,
econdmicas, culturales y, especificamente, lingtisticas. También
que se puede hacer referencia tanto a los aspectos “mate-
riales” como a los simbdlicos, a esas ideaciones y esquemas
de interpretacion de la realidad a los que llamamos “imagina-
rios sociales” y de los cuales, en gran medida, derivan los
conceptos y nociones que utilizamos tanto en la vida cotidiana
(como legos) como en las disciplinas sociales; y de los que,
también en gran medida, obtienen sus fundamentos.

Podriamos sintetizar afirmando que los imaginarios sociales
son “supuestos de trasfondo”, esto es, son narrativas compre-
hensivas, epocales, abstractas, que constituyen conjuntos
simbdlicos de significacion y que tienen funciones integrativas,
identitarias y cognitivas para una sociedad y época determina-
das.”? Cada sociedad, sobre todo cada época histérica, cuenta
con imaginarios que les son propios y que las constituyen en
su especificidad.

En general, tomando como referencia a Castoriadis, se
podria decir que los imaginarios son un magma que impregna
la organizacion social, que instituyen lo social a la vez que son
permanentemente reconfigurados socialmente, al tiempo que
brindan el contexto ideacional semantico del cual surgen, al
cual se aplican y al que, en muchos casos, pretenden explicar
los conceptos que usamos en sociologia.

2 Creo que es en este sentido que Charles Taylor habla de “Imaginarios sociales
modernos” (Taylor, 2004).



HISTORICIDAD Y TEMPORALIDAD DE LOS CONCEPTOS SOCIOLOGICOS 33

REPRESENTACIONES SOCIALES

Una vieja discusion plantea que los imaginarios no son equiva-
lentes a las representaciones sociales. Las representaciones
serian aspectos mas acotados del imaginario y tendrian una
funcién convencional y prescriptiva.

Daniel Mato dice que las representaciones sociales “orga-
nizan la percepcion e interpretacion de la experiencia; [...] son
palabras o imagenes clave dentro de los discursos de los actores
sociales” (Mato, 2001: 133).

Varias ideas son importantes al intentar definir qué son las
representaciones sociales. En primer lugar, son construc-
ciones simbdlicas del pensamiento de sentido comun; surgen
de las préacticas recurrentes de los actores en interaccion; les
permiten interpretar el mundo en el que viven; constituyen un
elemento crucial en las “predisposiciones a actuar” de los
sujetosy, por lo tanto, orientan la accion; dependen, o al menos
estan estrechamente relacionadas, con las posiciones y perte-
nencias de clase y las actividades de los sujetos, esto es, son
parte de lo que Bourdieu llamo6 habitus. Ademas, hay que tener
en cuenta que en tanto construcciones simbolicas de signifi-
cados estan relacionadas con la percepcidén que los actores
tienen de su realidad, aunque no son lo mismo que dichas
percepciones. Estan formadas por nociones y conceptos, aunque
no son solo eso. Serge Moscovici sefialaba que la percepcion
implica, de alguna manera, la presencia de lo que es perci-
bido; el concepto, por su parte, supone la ausencia (relativa)
de lo que es conceptualizado. Las representaciones ponen en
relacién la percepcidn y el concepto porque implican tanto un
objeto que es percibido y pensado, como sujetos que perciben
y piensan, y que al hacerlo construyen tanto la realidad como
su propia relaciéon con ella.

De alli que al construir las redes semanticas que nos per-
miten entender los significados de los conceptos que utilizamos en
sociologia debamos tener en cuenta con qué representa-
ciones sociales se relacionan.



34 Lipia GIroLA

Los materiales que constituyen a las representaciones
provienen del fondo cultural acumulado en cada sociedad a lo
largo de su historia (experiencias practicas, creencias, valores,
referencias histéricas, memoria colectiva). Los procedimientos
implican mecanismos de objetivacion de lo real que suponen la
transformacion de los conceptos abstractos en formas icdnicas
e imagenes de todo tipo, ademas de mecanismos de anclaje
que suponen la insercion del objeto de la representacion en un
marco de referencia conocido y pre-existente, al mismo tiempo
que su implicacién en la dinamica de la sociedad o de los
grupos, de tal manera que se convierten en instrumentos de
comunicacion entre las personas y de comprension del contexto
de la interaccion. Las representaciones sociales objetivizadas
y ancladas son utilizadas por los agentes sociales para inter-
pretar, orientar y justificar los comportamientos y constituyen
un marco de significacion que permite procesar las innovaciones.

Podriamos decir, en resumen, que las representaciones
sociales se refieren a aspectos acotados mas concretos que los
que consideramos imaginarios sociales. Las representaciones,
de alguna manera, operacionalizan y tornan concretos, en el
ambito de la socialidad cotidiana, elementos que pueden estar
comprendidos en los imaginarios de manera mas abstracta.

HISTORIZAR Y TEMPORALIZAR EL
CONCEPTO DE “MODERNIDAD” (UN ESBOZO INICIAL)

Veamos entonces cdmo podemos utilizar lo dicho hasta aqui
para referirnos a los contenidos cambiantes de un concepto
de uso comun en nuestra disciplina, el concepto de moder-
nidad, en el contexto de la sociologia latinoamericana. Algo que
indudablemente hay que tomar en cuenta es la propia pers-
pectiva latinoamericana respecto del papel y uso de los
conceptos. Durante mucho tiempo destacados filésofos, cien-
tificos sociales y humanistas latinoamericanos en general
participaron de lo que Elias Palti, refiriéndose a Leopoldo Zea,



HISTORICIDAD Y TEMPORALIDAD DE LOS CONCEPTOS SOCIOLOGICOS 35

llamo “el esquema de los modelos y las desviaciones” (Palti,
2005), y lo que en otro lugar he denominado “la ideologia de la
carencia”. Esta forma de pensar, defendida por muchos inte-
lectuales en nuestro continente,”® sostiene que conceptos y
proyectos de crucial importancia como los de “modernidad”,
“libertad”, “Estado” 0 “democracia” se inventaron en Europa, y
que en América Latina lo unico que se ha intentado son apli-
caciones las mas de las veces forzadas o bizarras, malas
copias y desviaciones del modelo, que sin embargo se sigue
teniendo como ideal sin cuestionar su pertinencia y, ademas,
asignandole un valor absoluto. De esta vision hay muchas
variantes, pero lo fundamental es que participa del “mito de la
coherencia”, en el sentido de que se piensa que la modernidad
europea es un proyecto que se plasmo6 en Europa sin fisuras
ni contradicciones, mientras que las sociedades latinoameri-
canas son incapaces de alcanzar, por razones fincadas en su
propia historia, en su origen racial o en su peculiar conforma-
cion identitaria, los niveles de organizacion racional presentes
en las metropolis.

Cualquier intento de historizar, temporalizar y analizar el
concepto de “modernidad”, tal como ha sido utilizado en
nuestro continente, tiene que tener en cuenta, por lo tanto, esta
perspectiva que, si bien en la actualidad es cuestionada, tuvo
muchos adeptos durante décadas.

Para historizar el concepto de “modernidad”, lo primero que
habria que tener en cuenta es que la nocién de lo moderno
preexistié al término modernidad que, como sabemos, recién
se formul6 en los anos sesenta del siglo xix en Europa.

En el horizonte cultural de la América hispana, lo moderno
tuvo que ver tanto con la idea de libertad como con la de inde-
pendencia; con la lucha por la autonomia con respecto a la
metropoli; y con la construccion de una sociedad nueva.

'8 Sonclaras al respecto las formulaciones de Octavio Paz, por ejemplo, o anteriormente
las ideas de Lorenzo de Zavala, en el caso de México, tal como lo indica Krauze
(2007).



36 Lipia GIroLA

En el terreno econémico y politico fue parte, al decir de
Francois-Xavier Guerra, de la “modernidad de ruptura” susten-
tada por los Borbones en el Imperio espanol y que aparece
asociada con una creciente demanda de libertades en esos
ambitos.

En la primera mitad del siglo xx, la modernidad se asoci6
con la irrupcion de sectores sociales subalternos en el esce-
nario social y politico con la construccion de nuevos procesos
de representacion y con los movimientos de vanguardia en las
artes, en los cuales se transformo en “modernismo”.

A partir de la segunda mitad del siglo xx las ciencias sociales,
y especificamente la sociologia, entendieron a la modernidad
como desarrollo, secularizacidn, industrializacion y urbaniza-
cion. Segun la escuela de pensamiento a la cual se adscri-
bieran, los investigadores asociaron a la modernidad con los
procesos de despegue econdmico; con la dificil construccién
de la democracia y la ruptura con las formas tradicionales de
distribucion del poder; con la dependencia econémica y cultural
con respecto a las metropolis extranjeras; y/o con la construc-
cion de nuevos pactos sociopoliticos que permitieran el desa-
rrollo sustentable y reconocieran la necesidad de la equidad.

Podemos sostener, entonces, que el concepto de modernidad
se fue asociando, a lo largo del tiempo, con distintos procesos que
configuraron nociones modificadas y diversas: una “modernidad
liberal”, una “modernidad desarrollista”, una “modernidad depen-
diente”, e incluso una “modernidad truncada”.

Para definir (en la medida de lo posible) el concepto de
modernidad tal y como se utilizd en América Latina es preciso
tener en cuenta, ademas, la nocion de “lo otro”, realidad a partir
de la cual la modernidad, del tipo que fuera, se conformo.
Especialmente nos referimos a las llamadas sociedades tradi-
cionales o campesinas, de raigambre indigena principalmente,
de cultura mestiza o colonial, centradas en los “usos y costum-
bres”. El concepto de “tradicién” y consecuentemente el de
“sociedades tradicionales” también asumio diversos significados
a lo largo del tiempo, pero siempre se planteé su “alteridad”



HISTORICIDAD Y TEMPORALIDAD DE LOS CONCEPTOS SOCIOLOGICOS 37

con respecto ala estructura social y organizativa de las modernas
sociedades latinoamericanas. Solo a fines del siglo xx se ha
comenzado a pensar en el caracter hibrido de las sociedades
de América Latina y a cuestionar tanto el concepto de moder-
nidad como el de tradicion (véase, entre otros, Garcia Canclini,
1989).

A fines del siglo xx y comienzos del xxi, la nocion de moder-
nidad cobr6 nuevos significados, primero asociados a la crisis
de los procesos de modernizacion en la region, que no produ-
jeron los resultados anhelados, asi como a la crisis del proyecto
cultural de la modernidad en Europa y al surgimiento de movi-
mientos sociales, en muchos casos similares a los del resto
del mundo, y en otros distintos como los movimientos politicos
de reivindicacion de los derechos indigenas, propios de América
Latina. De alli que los nuevos conceptos asociados fueron, pri-
mero, el de posmodernidad y luego, a mediados de la década de
los noventa, el de globalizacion. La “modernidad globalizada”, en
crisis y recomposicion, hacia referencia a los procesos migrato-
rios y de refugiados; a la expansion e internacionalizacion de los
mercados; a la revolucién informatica; y a los conflictos y guerras
focalizados y acotados, en muchos casos ligados al narcotréfico,
que aunque no golpeaban de igual manera a toda la region eran
una muestra de la insercidn, a veces perversa, de Latinoamérica
en el mundo.

Si temporalizar un concepto consiste, entre otras cosas, en
ubicarlo en una secuencia, encontramos que el concepto de
modernidad puede inscribirse en y al mismo tiempo describe
varias secuencias. Una, de caracter epocal, supone diferencias
entre las sociedades prehispanicas; las tradicionales campe-
sinas; las coloniales; y las del subdesarrollo modernizante,
con varias subetapas o épocas al interior de cada una de ellas.
Otra secuencia es la que se refiere a los cambios en los conte-
nidos, en los rasgos distintivos que a lo largo del tiempo se
han venido asociando con la modernidad. No es igual la vision
gue acerca de la modernidad se tenia en las primeras décadas
del siglo xx, que la que se manifestaba a la mitad del siglo, o la



38 Lipia GIroLA

que se construyd en afios posteriores. Aspectos que se consi-
deraban relevantes en un momento fueron desplazados por
otros. De tal manera que se puede comprobar algo que sefala
Javier Fernandez Sebastian: los conceptos son, por definicion,
indefinibles de una vez y para siempre (Fernandez, 2004).
Puesto que los conceptos tienen historia, cambian, son polisé-
micos, y muestran la perpetua pugna por la apropiacion del
sentido por parte de los actores sociales, ya sean éstos
sujetos, grupos o instituciones. Cémo esto se conecta con el
problema de los imaginarios y las representaciones lo trataré
un poco mas adelante.

La modernidad ha implicado, al menos en Occidente, una
ruptura y reconstruccion del significado del pasado, un énfasis en
el presente, y una mirada puesta en el futuro. Ideas asociadas al
concepto de modernidad han sido las de evolucion y progreso;
el propésito de construccion del manana; y la importancia de
la posteridad. En América Latina el concepto implico la idea
de una linea del tiempo cuyo significado fue variando con el
cambio en las élites del poder, asi como en los grupos que se
fueron convirtiendo en interlocutores en el campo politico y
cultural. De concebir el pasado como una rémoray las tradicio-
nes como un obstaculo se pasoé a vislumbrar al pasado como
raiz y fuente de la identidad nacional y regional. De caracte-
rizar a los pueblos nativos como salvajes, atrasados y dificil-
mente integrables a la vida publica se transitd a verlos como
reducto de tradiciones que valia la pena rescatar (Ortiz, 2000).
De visualizar el presente como transito a la sociedad nueva y
el futuro como algo a alcanzar, aunque debiera ser construido
desde el presente y que se podia de alguna manera garantizar
como mejor, se ha pasado, sobre todo en las ultimas décadas,
a concebir el presente como lo Unico real, aquello que media-
namente podemos controlar (y ni siquiera eso) y el futuro como
impredecible y hasta oscuro, impenetrable y poco halagleno.
El concepto de modernidad supone, actualmente, una vision
conflictuada del momento que toca vivir; se refiere al presente
sobre todo en términos de crisis y al futuro como el reino del



HISTORICIDAD Y TEMPORALIDAD DE LOS CONCEPTOS SOCIOLOGICOS 39

riesgo, la contingencia, la incertidumbre y la inseguridad. En
casos extremos, la temporalidad del concepto de modernidad
nos puede conducir al sentimiento del horror del tiempo, al
horror de la fragilidad humana.

La sociologia ha utilizado el concepto de modernidad prac-
ticamente desde sus origenes como disciplina cientifica. La
mayoria de los grandes teéricos han dedicado gran parte de
sus obras a dilucidar los rasgos distintivos de la modernidad.
Por ello es imposible encontrar un uso inequivoco y unico del
concepto, que es un claro ejemplo, ademas, de lo que varios
autores denominan “concepto flexible” o “concepto elastico”
(Ramos, 2009: 194); o bien “concepto dmnibus”, ya que parece
ensancharse y modificarse con su uso y abarca una amplia
gama de situaciones y nociones asociadas; aunque, a la vez,
es también un caso tipico de la historicidad conceptual: ha ido
cambiando y transformando sus significados en la medida en
que la época y el proyecto al cual se refiere va cambiando,
especificamente segun las coordenadas espacio-temporales
de su utilizacion. Por estas razones y por las multiples referen-
cias a autores que deberian hacerse, lo cual no es posible en
este texto, s6lo mencionaré, en general, algunos de los imagi-
narios sociales que operan como supuesto implicito al usar el
concepto de modernidad.

En primer lugar, el concepto de modernidad refiere a una
concepcion teleoldgica, unidireccional, lineal y hasta cierto punto
etapista de la Historia. La Historia tiene un sentido que esta
asociado con la posibilidad de emancipacion humana en el
futuro.

El uso del concepto supone la aceptacién, como parametro
o punto de partida, del imaginario del progreso; del predominio de
la razdn ilustrada, con sus fenbmenos concomitantes, el desa-
rrollo de la ciencia y la tecnologia; el dominio de la naturaleza
exterior e interior al servicio de la produccion, como garantia
de un mayor bienestar; el surgimiento y posterior “disciplina-
miento” de la subjetividad; la homogeneizacion de los tiempos
sociales, con el predominio de su medicion cuantitativa; la



40 Lipia GIroLA

regularizacion de la vida social, que implica puntualidad, orden
y eficacia en la persecucion de los fines propuestos.

El significado del concepto cambia segun desde donde se lo
utilice: los imaginarios de los paises industrializados del Occi-
dente europeo y estadounidense (Taylor, 2002) son algo dife-
rentes a los de América Latina, en donde siempre existié un
sentimiento subterraneo, a veces de incapacidad, de imposibi-
lidad de logro, respecto de las propias capacidades de alcanzar
la modernidad; ademas, no es idéntico el uso de los conceptos
por parte de los intelectuales y los legos, aunque siempre
suponen imaginarios socioculturales y temporales precisos, esto
es, maneras especificas de relacionarse con el pasado y el
futuro; asi como narrativas de alto grado de generalidad. De esta
forma, es posible (aunque no voy a hacerlo ahora) analizar el
uso del concepto y sus sentidos en la obra de los grandes
pensadores de la sociologia, y advertir el papel que el tiempo
(en sus dos sentidos, de historicidad y de temporalidad) juega
en cada autor cuando habla de modernidad.

En América Latina la modernidad supuso referencias a los
imaginarios de la modernidad noratlantica en cuanto a la nece-
sidad de desarrollo industrial y comercial (la construccion de
una economia de mercado); la construccidén de la democracia
(vista siempre como un ideal dificil de alcanzar por las propias
incapacidades de vencer el tradicionalismo y la corrupcién); y la
conexion cultural con el resto del mundo (primero con las grandes
urbes europeas, luego con los Estados Unidos). Los imaginarios
modernos relativos a la construccion del espacio publico como
ambito de gestacion de la ciudadania han tenido menos peso y
una historia menos feliz debido a la recurrencia de los gobiernos
autoritarios y la incapacidad de los Estados latinoamericanos de
garantizar la inclusion de los indigenas y otros sectores marginados.

Aunqgue convendria abundar algo mas en las similitudes y dife-
rencias entre la nocioén de imaginario y la de representaciones
sociales,aqui s6lo quiero sefalar que las representaciones que
prevalecen en el uso del concepto de modernidad implican por
lo general distinciones: razon/pasién; sociedad/naturaleza; indi-



HISTORICIDAD Y TEMPORALIDAD DE LOS CONCEPTOS SOCIOLOGICOS 41

viduo/sociedad; tradicién/modernizacion; explotadores/explotados;
orden/conflicto; campo/ciudad; y muchas mas.

Las representaciones sociales de lo moderno incorporan
como marco de referencia general, y a la vez operacionalizan,
a los imaginarios sociales relativos a la razon, el conocimiento,
el progreso vy, sobre todo, el imaginario temporal que otorga
prioridad al futuro. La red conceptual que tiene en su centro a
la modernidad (y como conceptos asociados fundamentales a lo
moderno, la modernizacién, la tecnologia, lo nuevo, el avance,
el progreso y demas) nutre y permite entender las representa-
ciones sociales que la gente tiene para explicar su propia posi-
cion, sus logros y sus aspiraciones.

Lo moderno se comprende en asociacion con una amplia
red conceptual. Podriamos decir que las representaciones
sociales son formas acotadas y concretizadas de los imagina-
rios. Son la version mas terrena y especifica de los imaginarios.
Asi, las utopias higienistas de la ultima parte del siglo xix y la
primera mitad del siglo xx; las ideas de puntualidad, responsa-
bilidad personal y hacer lo que se debe segun la posicion de
cada uno; la eficiencia y la eficacia en el desempeno de las
labores de cada cual; el sentido de obligacion que se incul-
caba en las escuelas, todas ellas son formas representacio-
nales del imaginario moderno con respecto al predominio de la
razén, ilustrada e instrumental, y al dominio de las pasiones.

Las representaciones sociales respecto de la necesidad
del ahorro (desde Benjamin Franklin hasta los puerquitos
alcancia en las ferias); las representaciones sociales positivas
referidas al estudio y los beneficios de la educacidn y la lectura
para alcanzar una posicidbn mejor (no estoy hablando de la
actualidad, sino sobre todo de la generacion de nuestros
padres y abuelos) tenian que ver con la importancia de la reali-
zacion en el futuro, con el imaginario social que enfatizaba la
posibilidad de emancipacion o, al menos, de bienestar en el
futuro. Y aunque en la actualidad el imaginario temporal de la
modernidad esta en crisis, de cualquier manera nos encon-
tramos cotidianamente con la representacion favorable de la



42 Lipia GIroLA

prevision, de asegurar el bienestar de los hijos, construir para
el mafiana y demas, aspiraciones que aunque suenan un poco
irbnicas en este momento siguen apareciendo, por ejemplo,
en la television y en los anuncios de los bancos que ofrecen
créditos hipotecarios para cumplir el suefio, muy moderno, de
tener casa propia, y que tienen un referente mas o menos expli-
cito a la modernidad y, aunque no lo expresen, con la utilizacion
de conceptos asociados suponen el concepto de modernidad
con su compleja carga de significados.

¢Qué novedad implican los tiempos de la globalizacion en
cuanto a los cambios conceptuales y especificamente en rela-
cion con el concepto de modernidad? Basicamente encon-
tramos una reconfiguracion de las representaciones sociales
por el hecho de que las expectativas con respecto al futuro
han cambiado, y de que la moral social se ha vuelto plural e
individualista al mismo tiempo; existe una sensacion de difi-
cultad con respecto a la construccidén de la propia vida; y se
percibe, al menos en América Latina, que el trabajo constante,
la integridad, la equidad y demas valores democraticos estan
siendo fuertemente cuestionados por una realidad incierta.

En cuanto a los imaginarios modernos, éstos se han colap-
sado por la llamada hipermodernidad en los paises industriali-
zados y por una reflexion profunda acerca de lo que significa
vivir en sociedades postradicionales y, sin embargo, heterogé-
neas e incompletamente modernizadas, incluso jerarquicas y
profundamente desiguales en América Latina.

Lo anterior tiene impactos también respecto de la tempora-
lidad y la historicidad, ya que la modificacion de las expecta-
tivas temporales implica, por ende, dificultades en los procesos
de secuenciacion.

Espero que estas reflexiones iniciales sirvan como primeros
pasos para un estudio mas profundo acerca de los supuestos
que permitirian analizar los cambios de los instrumentos concep-
tuales de los que nos servimos en la sociologia.



HISTORICIDAD Y TEMPORALIDAD DE LOS CONCEPTOS SOCIOLOGICOS 43

BIBLIOGRAFIA

Arruda, A. y M. de Alba, coordinadores

2077 Espacios imaginarios y representaciones sociales.
Aportes desde Latinoamérica, Anthropos-Univer-
sidad Autébnoma Metropolitana, Barcelona.

Baeza, Manuel Antonio

2003 Imaginarios sociales. Apuntes para la discusion tedrica
y metodologica, Editorial de la Universidad de Concep-
cién, Concepcion.

2000 Los caminos invisibles de la realidad social. Ensayo
sobre sociologia profunda sobre los imaginarios
sociales, riL Editores, Santiago de Chile.

Bleicher, J.

1980 Contemporary Hermeneutics: Hermeneutics as Method,
Philosophy and Critique, Routledge and Kegan Paul,
Londres y Boston.

Bourdieu, Pierre, J., C. Chamboredon
y J. C. Passeron

1975 El oficio de socidlogo, Siglo xxi Editores, Buenos

Aires.
Castoriadis, Cornelius

1985 La institucion imaginaria de la sociedad, vol. i, Tusquets,
Barcelona.

De la Calle, Luis y Luis Rubio

2010 “Clasemedieros”, Nexos, num. 389, México D. F.,
pp. 53-60.

Eisenstadt, S., editor

2000 Multiple Modemities, Transaction Publishers, Nueva

Brunswinck y Londres.
Fernandez Sebastian, Javier

2004 “;Qué es un diccionario histérico de conceptos poli-

ticos?”, Anales, nums. 7-8, pp. 223-240.
Gadamer, Hans George
1966 Verdad y método, Sigueme, Madrid.



44 Lipia GIroLA

Garcia Canclini, Néstor
1989 Culturas hibridas: estrategias para entrar y salir de la
modernidad, Grijalbo, México D. F.
Giddens, Anthony
1993 Consecuencias de la modernidad, Alianza Editorial,
Madrid.
Girola, Lidia
2005 “Tiempo, tradiciény modernidad: la necesariare-seman-
tizacién de los conceptos”, Socioldgica, num. 58, Univer-
sidad Autbnoma Metropolitana, unidad Azcapotzalco,
México D. F., pp. 13-52.
Girola, Lidia y Margarita Olvera
1994 “Cambios tematico-conceptuales en la sociologia mexi-
cana de los ultimos veinte afios”, Sociologica, nim. 24,
Universidad Autonoma Metropolitana, unidad Azcapot-
zalco, México D. F., pp. 91-122.
Hobsbawm, Erich y T. Ranger
2002 La invencion de la tradicion, Critica, Barcelona.
Koselleck, Reinhardt
1993 Futuro pasado. Para una semantica de los tiempos
historicos, Paidos, Barcelona.
Krauze, Enrique
2007 “Mirandolos a ellos. Actitudes mexicanas frente a los
Estados Unidos”, Letras Libres, anho i1x, num. 102,
México D. F., pp. 38-46.
Mato, Daniel
2001 “Produccion transnacional de representaciones sociales”,
en D. Mato (coord.), Estudios latinoamericanos sobre
cultura y transformaciones sociales en tiempos de
globalizacion, Colegio Latinoamericano de Ciencias
Sociales (cLAcso), Buenos Aires.
Moscovici, Sergei
1979 El psicoanalisis, su imagen y su publico, Huemul,
Buenos Aires.



HISTORICIDAD Y TEMPORALIDAD DE LOS CONCEPTOS SOCIOLOGICOS 45

Orsi, Rocio

2007 “Quentin Skinner: ideas con historia”, Isegoria, num.

37, pp. 291-295.
Ortiz, R.

2000 “From Incomplete Modernity to World Modernity”, en S.
Eisenstadt, Multiple Modemities, Transaction Publishers,
Nueva Brunswinck y Londres.

Palti, Elias J.

2005 “Delahistoriade las ‘ideas’ ala historia de los ‘lenguajes
politicos’. Las escuelas recientes de analisis concep-
tual. El panorama latinoamericano”, Anales, nums. 7-8,
pp. 63-82.

Pintos, Juan Luis

1995 Los imaginarios sociales: la nueva construccion de la

realidad social, Sal Terrae, Cantabria.
Ramos, R.

2009 “La anomia como concepto lunar”, en C. Tejeiro (ed.),
Emile Durkheim: entre su tiempo y el nuestro, Univer-
sidad Nacional de Colombia, p. 194.

Reguillo, R.

2000 “La clandestina centralidad de la vida cotidiana”, en A.
Lindon (coord.), La vida cotidiana y su espacio-tempo-
ralidad, Anthropos, Barcelona.

Ricoeur, Paul

2000 La memoria, la historia, el olvido, Fondo de Cultura
Econdmica, Buenos Aires.

1995 Tiempo y narracion, Siglo xxi Editores, México D. F.

Taylor, Charles

2004 Modern Social Imaginaries, Duke University Press,

Durham y Londres.
The Economist

2009 “Why the New Middle Classes are So Good for their
Countries’ Economies”, en www.economist.com/special-
reports (consultado el 12 de febrero de 2009).



46 Lipia GIroLA

Valencia, G.
2008 Entre cronos y kairos. Las formas elementales del
tiempo sociohistorico, Anthropos, Barcelona.
Walllerstein, Immanuel
2003 EI moderno sistema mundial, t. 1. Siglo xxi, México D. F.
Zabludovsky, Gina, coordinadora
2007 Sociologia y cambio conceptual, Siglo xxi-Universidad
Nacional Autbnoma de México-Universidad Autbnoma
Metropolitana, México D. F.





