
El espíritu

97Vol. 33, No. 1, enero-febrero 2010

Revisión de la bibliografía internacional

Salud Mental 2010;33:97-99

El espíritu.

Ensayo sobre la unidad paradójica

de los flujos energéticos de la dinámica psíquica
Pierre Marchais. L’Esprit.* Essai sur l’unité paradoxale des flux énergétiques de la

dynamique psychique. Ed. L’Harmattan, col. Trouvailles et retrouvailles,

París, 2009, 244 páginas

Robert-Michel Palem

Este libro es el más reciente de Pierre Marchais y la corona-
ción de su obra (el décimo séptimo como autor único), la
piedra angular de su edificio, de su sistema. Admirable
constancia en su legítima preocupación: hacernos pensar
justamente en psiquiatría para integrar, por fin, a la psi-
quiatría dentro del «círculo de las ciencias» donde nunca
ha sido verdaderamente tomada en serio. Perseverancia
también en el esfuerzo y la comunicación (numerosas in-
tervenciones eruditas en la Société Médico-Psychologique
de la que fue tan largo tiempo el sostén, un personaje ma-
yor). Si como lo piensa Helvetius: «en las cuestiones com-
plicadas no basta para ver bien tener el espíritu justo: es
necesario también tenerlo amplio…».1 El autor cumple, y
hay que reconocerlo con todas las garantías. Bajo la anti-
gua reserva, empero, de Auguste Comte: «hay que preocu-
parse del método y de la metodología hasta que la ciencia
ya esté constituida». Así, es esto lo que no dejarán de pen-
sar aquellos que reconociendo l’Esprit tal como lo diseca
admirablemente el autor a lo largo de su libro, pensarán
que desmiente a esos antiguos griegos para quienes todas
las desgracias del hombre provenían de que no podían unir
el principio y el fin. Porque el autor lo logra bastante bien
aquí, de cierta manera. En otros términos, el espíritu no es
el descubrimiento y la recompensa de su largo camino, sino
el tesoro oculto que guardaba de alguna manera en él, en
herencia («y este trabajo permanece marcado por un
antropocentrismo evidente», reconoce en la página 20).
Desde hace tiempo que esto se sospechaba.

¿Pero en herencia de qué? Es a esta pregunta a la que
Pierre Marchais puede brindar (y brinda) respuestas inte-
resantes.

Cuando dice que «el espíritu es la piedra angular del
edificio psíquico», no se puede dudar que superpone o con-
funde ventajosamente a este último con la representación
piramidal y «metafórica» del recorrido progresivo del cono-
cimiento que da en la página 55 (gráfica 6) y en las páginas
198-199 (gráfica 26); providencialmente señalado por las
obras del autor, testigos oportunos de las diversas etapas de
su investigación, sin que el ascensor se haya equivocado en
algún momento de piso. Habla así (p. 83) de su «metáfora de
un pico de conocimiento por escalar y habiendo alcanzado
su cima con nuestro estudio sobre la conciencia humana…».2

Pero se le agradece que rechace todo reduccionismo o
dogmatismo y que aborde esta problemática con «una pers-
pectiva ampliada de tipo interdisciplinario y un método su-
ficientemente riguroso y flexible como el método sistémico»,
inspirada en la teoría de los conjuntos, fiel a «un enfoque
dualista operatorio de pertenencia cartesiana» precisa en la
página 62; situándose dentro de «una perspectiva dinámica
y estructural del pensamiento». Marchais no parte, no obs-
tante, de una tabula rasa cualquiera y permanece fiel, en prin-
cipio, a «una representación estructurada del sistema psí-
quico, es decir a una arquitectónica apoyada en la biología»
(p. 33). Los seguidores de Henri Ey estarán contentos.

Ahí donde Ph. Prats subraya la importancia del prin-
cipio del tercero excluido de Aristóteles en la comprensión
de la Conciencia según Ey, Pierre Marchais manifiesta un
vivo interés por el principio del tercero incluido de Lupasco,3

1 De l’Esprit (1758).

2 La Conscience humaine. Des flux énergétiques réflexifs, interactifs et
trascendants. L’Harmattan, París, 2007, 392 p.
3 Este autor estipula que dos factores aparentemente contrarios pueden
coexistir al mismo tiempo, incitando a buscar un tercer factor común subya-
cente (Le principe d’antagonisme et la logique de l’énergie. Prolégomènes à
une science de la contradiction, segunda ed. Le Rocher, Coll. L’Esprit et la
matière. París, 1987, p. 68).

* La palabra francesa Esprit tiene múltiples significados en castellano: Espíritu, inspiración divina, don sobrenatural, gracia, mente, alma, mentalidad,
ánimo, carácter, índole, pensamiento, idea, intención, entendimiento, inteligencia, juicio, razón, sentido, disposición, por lo que su traducción resulta
frecuentemente problemática, y el traductor debe elegir de acuerdo al contexto de la frase el equivalente más adecuado (N. del E).



Palem

98 Vol. 33, No. 1, enero-febrero 2010

del que subraya el interés para su tema y el deslizamiento
inevitable hacia una «empresa analógica» y de los «mun-
dos virtuales». Jung aparece como un precursor a propósi-
to de la noción de analogía epistémica.

«Hablando analógicamente, no corresponde a nuestra
lógica habitual que evoca el principio del tercero excluido
el decidir si existe o no un espíritu unitario. Es la existencia
admitida y reconocida de este último por sus diversos efec-
tos observables lo que conduce a utilizar otros tipos de ra-
zonamiento recurriendo al tercero incluido, los cuales pue-
den no obstante conservar un cierto rigor» (p. 113).

En las páginas 124 y 125 se plantea la pregunta de la
unicidad del espíritu o de sus polarizaciones contrarias.
Porque existe por supuesto una fuerza energética [¿se tra-
taría de la Locura de los antiguos?] que va en contra de los
principios conocidos de armonía, de simetría y de inte-
gración, pronto personificada como «mauvais esprit»
(«mala índole»). Pero el espíritu (que no podrá confun-
dirse con lo divino) se multiplica menos que las
divinidades. La perspectiva psicológica (fenomenológica)
se opone ahí a las perspectivas (teorías) constructivista y
ontológica (p. 153).

¿QUÉ ES PUES EL ESPÍRITU? DEFINICIONES

Principio de fuerza implícita al hombre, que activa su pen-
samiento, da un sentido a las dinámicas de pensamiento y
del que dan testimonio los fenómenos vividos existenciales,
creativos y morales, los «flujos energéticos». Se puede con-
siderar al espíritu «como una realidad intrínseca o como
una representación de nuestra actividad de pensamiento».

«Que este concepto sea el efecto de una construcción
natural del pensamiento o el origen de este pensamiento,
sigue siendo un asunto de creencia». Se cree o no se cree.
«El espíritu, la creditividad [aptitud para creer] y la creen-
cia están así estrechamente ligados» (p. 91). El espíritu «per-
tenece inicialmente más a la creencia que a un pensamien-
to reflexivo ya capaz de definirlo… se presenta como una
dinámica profunda que surge con el ser».

«Fundamento del sistema psíquico con todos sus as-
pectos positivos o negativos», hay que distinguirlo de la
conciencia4 y del conocimiento, aunque las relaciones en-
tre todos ellos sean muy estrechas.

Es un «principio organizador», un «operador» que sir-
ve para ligar las estructuras progresivamente formadas
(arreglo complejo de bucles retro-antero-activos integra-
dos en los diferentes niveles), sin necesariamente ser el
único en constituirlos dado que pueden intervenir también
factores exteriores y retroacciones esperadas de las estruc-
turas siguientes. Pero «es ilusorio querer localizar al espí-

ritu dentro de la arquitectónica psíquica», de la que no es
más que el «principio motor», la «dinámica energética», el
espejo (una «representación metafórica imaginaria», p. 86),
el «baño nutricio».

En cuanto a decir como algunos que es un contenido
sin forma, o como otros que «el espíritu es la forma del
cuerpo» (los aristotélico-tomistas), se trata de bellas fór-
mulas pero de valor probatorio desigual o incierto, entre
actitud operatoria y aserción existencial (págs. 102-104).

Lo que es más seguro es que el espíritu es «una estruc-
tura viviente de integraciones sucesivas y ávida de una in-
tegración tan total como sea posible… tentada por la re-
presentación de un absoluto».

Por el espíritu, «el hombre aparece así objeto y sujeto
de una fuerza que lo integra al medio y le da la posibilidad
de actuar sobre sí mismo y sobre los demás».

Hay tres buenas páginas (59-61) sobre el dualismo, el
espíritu y el alma en Platón, Aristóteles, Epicuro, Tertulia-
no, Orígenes… también se aprecia el enfoque junguiano.

Observemos de paso: que un metodólogo y epistemó-
logo de la calidad de Pierre Marchais, apasionado por las
matemáticas y la informática, esté obligado a recurrir a un
«subterfugio metafórico» y a entregarse a un verdadero «tra-
bajo de ilusionista» (p. 111), evocando las «construcciones
que conducen a ficciones» (p. 141)… nos tranquiliza y nos
alegra al mismo tiempo. Son las bellas imágenes las que nos
hablan (entre metáforas y … peticiones de principio) cuan-
do el autor nos dice que «el espíritu irradia en el ser y todo
alrededor de él» (p. 57), que él «sopla», que «él se trascien-
de» (p. 157), que él «anima y vivifica el pensamiento y per-
manece como fuente de la libertad» (p. 221).

«Desde su comienzo, cuando la aparición del ser, ani-
ma al pensamiento y contribuye a formar la conciencia, con
las innumerables dinámicas psíquicas y los automatismos
que participan en su constitución, contribuyendo así a es-
tructurar el conocimiento. No obstante, es al mismo tiempo
el efecto y la esencia de una energía original, energía que
realiza una aptitud dinámica de síntesis para comunicar con
los demás, uno de cuyos aspectos es la palabra antes incluso
de su formalización realizada por el lenguaje (que puede ser
engañoso) y los útiles técnicos que son las lenguas, las cua-
les denotan su variedad expresiva» (p. 204).

En las páginas 176-180 hay un excelente párrafo sobre
los «ceñuelos trascendentales», donde se recuerda que no hay
que «tomar el camino de las abstracciones del pensamien-
to por una auténtica trascendencia del espíritu»; que la es-
piritualidad no deberá reducirse a los determinismos psi-
cológicos ni tampoco desembocar necesariamente hacia una
«trascendencia espiritual llamada sobrenatural». Ahora el
espíritu puede trascenderse en razón de la doble acción de
un impulso mental por las fuerzas del ser viviente y una
aspiración por las representaciones del universo. Las de
los místicos agregan dimensiones ilusionales, catatímicas,
estéticas y megalomaniacas bien conocidas. Hay allí una

4 Fundada según tres principios fundamentales: la armonicidad, la simetría
y la integración.



El espíritu

99Vol. 33, No. 1, enero-febrero 2010

posibilidad suplementaria, una actividad de lujo, un bello
escape contingente y facultativo.

Pierre Marchais no disimula su satisfacción por encon-
trar y prolongar, dentro de una vasta corriente histórica de
«isomorfismos» y de «homeomorfías», los valores platóni-
cos de lo Bello, del Bien y de lo Verdadero (pp. 205, 214).
Se une en gran medida a estas perspectivas clásicas y opti-
mistas.

En el capítulo IV, «Síntesis», el autor insiste sobre su
método…

La apuesta era, en un principio, explicar el espíritu de
manera suficientemente rigurosa, sin ser exageradamente
«científico»; no «captarlo», sino «aproximarse a él» distin-
guiéndolo de la actividad psíquica y de la conciencia con
las cuales constituye una trilogía indisociable. Se trataba
«cuando mucho de inspirarse de las empresas racionales

5 Ver sobre este tema las reflexiones de N. Puig-Verges (Annales Médico-
Psychologiques, 166, 2, 127-131) y el excelente libro de Christian Poirel: La
Neurophilosophie et la question de l’être. L’Harmattan, París, 2008.

para estudiar, en el hombre, un operador de pensamiento
inaparente que le permite integrar y desarrollar el funcio-
namiento psíquico a la vez con fines personales y más ge-
nerales de orden sociocultural».

Apuesta mantenida en este libro de referencia del que
no se podrá, en el futuro y sobre este tema, dejar de citar, y
que llega a punto para completar las lagunas y subrayar las
limitaciones de una cierta «filosofía del espíritu» de origen
anglosajón propulsada por las neurociencias.5

(traducción de H.P-R.)


