
Signos Filosóficos,  vol. xxiii, no. 45, January-June, 2021, 28-53

Heraclitus and Ephesus: Philosophy of the cosmos 
on a city-state scale

Nazyheli Aguirre de la Luz
ORCID.ORG/0000-0002-0138-6799
Universidad Nacional Autónoma de México
a.nazyheli@comunidad.unam.com

Abstract: This paper, inspired by Vernant’s belief that Greek reason is “a creature of 
the city”, explores the connection linking Heraclitus’ thought to the political and social 
circumstances prevailing at Ephesus. Indeed, the tension arising from Heraclitus’ own 
historical framework and this philosopher’s resulting outlook on it led him to conceive 
of a rule for organizing a city, according to which a pólis should be governed by the 
same principle guiding the universe —i. e. the lógos—, which would materialize in 
concrete form as a monarchical government.

Keywords: Presocratics; Ionian cities; polis; logos; nomos

Reception: 09/05/2020                                                      Acceptance: 07/08/2020



Signos Filosóficos, vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 28-53

Heráclito y Éfeso: filosofía del cosmos 
a escala urbana

Nazyheli Aguirre de la Luz
ORCID.ORG/0000-0002-0138-6799

Universidad Nacional Autónoma de México
a.nazyheli@comunidad.unam.com

Resumen: El presente artículo, inspirado en la idea de Vernant de que la razón 
griega es “hija de la ciudad”, aborda el vínculo existente entre las circunstancias 
políticas y sociales de Éfeso y el pensamiento heraclíteo. En efecto, a partir de 
la tensión que se produjo entre la realidad histórica en que vivió Heráclito y el 
resultado de su propia reflexión sobre ella, el filósofo desarrolló una idea de orga-
nización de la ciudad, según la cual una pólis debería ser gobernada por el mismo 
principio rector del universo —i. e. el lógos—, lo cual, en términos prácticos, se 
traduciría en un modelo político monárquico.

Palabras clave: presocráticos; ciudades jonias; pólis; lógos; nómos

Recibido: 09/05/2020                                                            Aceptado: 07/08/2020



Nazyheli Aguirre de la Luz

30

Signos Filosóficos,  vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 28-53, ISSN: 1665-1324 

En los estudios modernos sobre filosofía griega es común todavía encon-
trar la noción de que los pensadores presocráticos vivían encasillados en 
el estudio del cosmos y, en general, de todos los procesos y entidades 

englobados en la concepción antigua de φύσις.1 En efecto, debido a la impor-
tancia que este concepto reviste en las teorías presocráticas, hasta el punto de 
reflejarse en el título atribuido tradicionalmente a los tratados de esos pensadores 
(es decir, Περὶ φύσεως Περὶ φύσεως) —pese a la polivalencia del término φύσις 
que se percibe claramente en los fragmentos textuales que nos han llegado de 
éstos—, se los consideró como un grupo unitario desde la antigüedad, de lo cual 
hay testimonios elocuentes y de indudable valor en Platón y Aristóteles,2 además 
de una documentación abundante, recogida en los capítulos correspondientes de 
la edición canónica de los fragmentos de los presocráticos a cargo de Hermann 
Diels y Walther Kranz (1960), así como en la recientemente publicada compila-
ción selectiva de testimonios y fragmentos de los presocráticos por André Laks y 
Glenn Most (2016). Sin embargo, como oportunamente señaló William Guthrie 
(1962: 345-346), una interpretación demasiado estrecha de dichos testimonios 
puede conducirnos a una concepción erróneamente restringida del amplio es-
pectro de observación intelectual abarcado por el pensamiento de esos primeros 
filósofos, pues normalmente se dejan de lado o, cuando menos, se minimizan 
sus preocupaciones éticas, políticas y sociales, pese a que también ocupaban un 
puesto importante en sus reflexiones y actividades.3

1	 Aunque el presente artículo pretende poner de relieve —en el caso específico de Heráclito— la 
amplitud del espectro que abarca la investigación presocrática de la φύσις, para ahondar más en 
dicho concepto y en el campo semántico que cubre en el pensamiento arcaico véase, Heidel, 
1910.

2	 Cfr. Pl., Phd. 96a 5-7 ss., Lys. 214b y Phlb. 44b; así como Arist., Metaph. 987b1 y GC 333b 17-18. 
Véase además Hip., VM 20.

3	 La exclusión o, al menos, el relegamiento a un papel secundario de las componentes urbanas 
aquí señaladas se verifica incluso en trabajos que buscan dar cuenta más cabal del carácter enci-
clopédico de los tratados presocráticos —por ejemplo, Rossetti, 2006: 120-127—, pues persiste 
la tendencia a concentrarse en los aspectos científicos y filosóficos de éstos y a considerar lo 
demás como anomalías o rarezas.



Heráclito y Éfeso: filosofía...

31

Signos Filosóficos, vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 28-53, ISSN: 1665-1324 

En refuerzo de lo anterior, cabe aducir una serie de testimonios de diversas 
fuentes recogidas en última instancia por Diógenes Laercio, principalmente, en 
los que se presenta a varios de estos pensadores como participantes activos en 
el ámbito político y social de sus respectivas comunidades de origen o adopción. 
Así, por ejemplo, nos enteramos de que Tales parece haberse interesado activa-
mente en la defensa de la Jonia frente a la invasión persa, al grado de aconsejar 
la creación de una federación jonia con centro en Teos (según Heródoto I 170); 
asimismo, leemos que Pitágoras y sus discípulos estuvieron directa y activamente 
involucrados en tareas de gobierno en Crotona y otras ciudades del sur de Italia 
(D. L. VIII 3). Existe, además, una tradición creada por extensión de la anterior 
que conecta a Pitágoras con legisladores itálicos como Zaleuco y Carondas (D. 
L. VIII 16),4 e incluso otra que lo hace preceptor del propio rey romano Numa 
(Plutarco, Numa 1.3-4; 8.5-9; 12-20; 22.5). Otra noticia compatible con las ante-
riores la tenemos también en Diógenes Laercio (VIII 6-7), donde se atribuye al 
filósofo de Samos una obra intitulada Πολιτικόν “Sobre el Estado”, seguramente 
un pseudepígrafo atribuido a él quizá en época helenística, que resulta como sea 
indicativo de la importancia que tuvieron en la construcción de su imagen públi-
ca sus preocupaciones y actividades relacionadas con el ámbito político y social. 
Junto a estos testimonios acerca de Pitágoras, entre otros indicios de la probable 
actividad política de los pensadores presocráticos, encontramos también referen-
cias a la participación de Parménides en la redacción de la constitución de Elea 
(D. L. IX 23) y a la de su discípulo y conciudadano Zenón en la conspiración 
contra el tirano local Nearco (D. L. IX 26).

Por ello, resulta natural suponer que los pensadores presocráticos articu-
laban la reflexión y el quehacer político con sus investigaciones sobre la φύσις.5 
Esta amalgama de saberes es reflejo del pensamiento arcaico que presume la 
unidad del mundo y la existencia de un único principio racional ordenador. En 
efecto, según las teorías de los presocráticos, la vida en el mundo surge a partir de 

4	 Sobre el origen peripatético de este y otros testimonios acerca de la conexión de Pitágoras con 
legisladores itálicos, véase Álvarez Salas, 2020. 

5	 En Guthrie (1962: 345-346) encontramos una breve exposición acerca de algunos filósofos 
presocráticos, en la que se pone de relieve la presencia constante en ellos de una preocupación 
de orden ético y político.



Nazyheli Aguirre de la Luz

32

Signos Filosóficos,  vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 28-53, ISSN: 1665-1324 

estos principios de carácter hilozoista, principios que son vitales por sí mismos. 
En este sentido, era casi natural que, en sus modelos cosmológicos, el principio 
material del cual todo se origina fuera también, al mismo tiempo, el principio que 
rige ese todo. Sobre esta misma cuestión, Aecio (I 3.4 D.) nos transmite una de-
claración atribuida a Anaxímenes (13 B 2 DK),6 quizá una cita textual de su libro, 
como testimonio de la que podría ser la primera formulación explícita acerca de 
la interrelación entre macrocosmos y microcosmos,7 pues plantea un paralelismo 
entre el papel del alma (ἡ ψυχή) en el hombre y el del aliento y el aire (πνεῦμα καὶ 
ἀήρ) en el universo (κόσμος). Es decir, tal como el alma da vida y consistencia al 
hombre, el aliento y el aire lo hacen con todas las cosas del mundo, incluyendo 
al hombre, ya que, como se puede ver en el fragmento mencionado, el alma es, 
también, de naturaleza aérea (ἀὴρ οὖσα). En el caso de Heráclito, intentaremos 
mostrar que el principio racional, designado por él mismo como lógos e identifica-
do con el fuego como principio material, atraviesa el plano cosmológico-cosmo-
gónico para llegar al plano de lo humano, donde tiene también un papel principal, 
especialmente en las cuestiones de orden político y ético.8

6	 Aët. I 3, 4 (D. 278): οἷον ἡ ψυχή, φησίν, ἡ ἡμετέρα ἀὴρ οὖσα συγκρατεῖ ἡμᾶς, καὶ ὅλον τὸν 
κόσμον πνεῦμα καὶ ἀὴρ περιέχει (“Del mismo modo, dice, que nuestra alma, en tanto que 
es aire, nos mantiene unidos, así también soplo y aire envuelven todo el universo”). Todas las 
traducciones al español son mías.

7	 Acerca de la dimensión antrópica del pensamiento presocrático, Álvarez Salas (2008) hace un 
análisis detallado del paralelismo entre el cosmos y el hombre (en calidad de micro-cosmos) y 
de la relación entre el alma cósmica y el principio material en los presocráticos, comenzando por 
la propuesta de Tales hasta la formulación heraclítea sobre la identidad entre el fuego, principio 
material, y el lógos, principio racional.

8	 Sobre esta cuestión, resulta muy ilustrativo el reciente trabajo de Raaflaub (2017), en el que, 
mediante el uso de diversas fuentes textuales, hace una detallada exposición acerca del contexto 
político y social de las ciudades griegas en los siglos VI-V a. C. —aborda, por ejemplo, el caso 
de Atenas y, específicamente, la propuesta política de Solón— y ofrece una revisión panorámica 
del pensamiento político en los filósofos arcaicos, apelando en uno y otro caso a la importan-
cia que cobró la promulgación de leyes en Grecia durante ese período. A partir de este doble 
análisis, Raaflaub propone que, para Heráclito, la ley (νόμος), como producto de un ejercicio 
de deliberación comunitaria (ξυνός), es un elemento fundamental en su pensamiento político. Si 



Heráclito y Éfeso: filosofía...

33

Signos Filosóficos, vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 28-53, ISSN: 1665-1324 

En consonancia con lo anterior, la doxografía, junto con algunos de los frag-
mentos aceptados como auténticos, da prueba de que, entre las preocupaciones 
principales del pensador de Éfeso, estaban cuestiones de orden ético, político y 
social, o, mejor dicho, que su investigación acerca de la φύσις estaba ligada de 
manera muy estrecha —quizá indisoluble— con la investigación del orden social 
y político. En una de sus reflexiones de aplicación socio-política, como anticipá-
bamos pocas líneas más arriba, Heráclito proponía que las leyes universales y las 
leyes humanas debían estar en armonía con la ley divina y única, según afirma 
abiertamente en el fr. 22 B 114 DK, al cual regresaremos más adelante en el de-
sarrollo de este estudio. 

Otro indicio de la existencia de una reflexión heraclitea acerca del ámbito 
político lo tenemos de nuevo en Diógenes Laercio (IX 5), quien transmite el dato 
de que el libro de Heráclito, intitulado Περὶ φύσεως, habría estado dividido en tres 
λόγοι o secciones, una sobre el universo (περὶ τοῦ παντός), otra acerca de la orga-
nización de la ciudad-estado (πολιτικόν) y una tercera sobre cuestiones relativas a 
lo divino (θεολογικόν), donde habría abordado las creencias y el culto a los dioses. 
Dicha división de la obra, que no necesariamente tendría que remontarse al mo-
mento de la composición por parte de Heráclito, corresponde, por lo demás, a 
una concepción tradicional de la actividad de los intelectuales antiguos, en la que 
la participación política y la formulación de una teoría o de una serie de prescrip-
ciones sobre la organización de la sociedad era un ingrediente obligado. Sin lugar 
a dudas, esto llevó a algunos lectores antiguos del libro de Heráclito a leer todo su 
contenido en clave política, como es el caso de un antiguo gramático de nombre 
Diódoto —mencionado también dentro de una larga lista de intérpretes del libro 
del efesio por Diógenes Laercio (IX 15)—, quien sostenía que la obra de Herá-
clito trataba en realidad de la organización del estado (περὶ πολιτείας) y que las 
cuestiones acerca de la φύσις sólo servían para ejemplificar el tema central de su 
obra. A partir de estos dos testimonios de Diógenes Laercio se pone de relieve el 
hecho de que, en las corrientes exegéticas del pensamiento de Heráclito, la clave 

bien comulgamos con el análisis contextual ofrecido por Raaflaub, aun así, como intentaremos 
mostrar más adelante, consideramos que la ley, o en términos generales, la organización política 
de la pólis, no era para Heráclito una cuestión subjetiva, sino que obedecía también al principio 
rector del universo, i. e., el λόγος.



Nazyheli Aguirre de la Luz

34

Signos Filosóficos,  vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 28-53, ISSN: 1665-1324 

política tenía un lugar a tal grado esencial que podía ser vista como la intuición 
dominante. Asimismo, se enfatiza la presencia de una tríada temática, a saber, el 
universo, el orden socio-político y la esfera divina, tripartición que, como hemos 
dicho, si bien probablemente no estaba señalada de manera explícita en su libro, 
es testimonio de que dichas cuestiones habrían aparecido como fundamentales 
en la recepción posterior del efesio. De este modo, se confirma el planteamiento 
expuesto acerca de la φύσις y la organización política como dos temas esenciales 
y entretejidos en la propuesta heraclitea.

A propósito de este punto, cabe señalar además que, en fecha reciente, el 
estudioso ruso Serge Mouraviev (2011),9 con base en un arduo estudio analítico 
de toda la tradición sobre el contenido y la estructura del escrito de Heráclito, lle-
vado a cabo durante varios decenios, publicó una nueva reconstrucción del libro 
de dicho pensador como un texto continuo hilvanado a partir de los fragmentos 
sobrevivientes y los testimonios doxográficos. Es pertinente observar que, entre 
los diversos ejes temáticos de que se vale la reconstrucción propuesta, al lado de 
otros testimonios destaca justamente la ya mencionada declaración de Diógenes 
acerca de una división tripartita de la obra de Heráclito; de tal suerte que, gracias 
a la combinación o —para expresarlo con mayor precisión— a la intersección 
entre diversas clasificaciones temáticas, los fragmentos relacionados con la pólis y 
sus dinámicas sociales aparecen atravesados por otros elementos, revelando así el 
entretejido realizado por el filósofo entre los distintos órdenes del mundo, i. e., 
entre el ámbito cosmológico-cosmogónico, el divino y el humano. 

Tras reconocer que la pólis constituyó uno de los temas primordiales en He-
ráclito, a continuación trazaremos, con base en la documentación antigua super-
viviente, una breve panorámica de la relación que el filósofo guardó con Éfeso 
en cuanto espacio de su reflexión filosófica. Sin embargo, cabe señalar que los 
testimonios arqueológicos y textuales que dan cuenta sobre la ciudad de Éfeso en 
los siglos VI y V a. C. —período en que vivió ahí Heráclito— son muy escasos. 
Entre los testimonios textuales, encontramos unas cuantas inscripciones,10 algu-

9	 Una traducción española de la reconstrucción del libro de Heráclito por parte de Mouraviev, 
junto con una serie de ensayos críticos sobre los alcances y límites de esta propuesta, se encuen-
tra en Álvarez Salas y Hülsz, 2015.

10	 El material epigráfico relativo a Éfeso está recogido en Wankel, 1979-1984.



Heráclito y Éfeso: filosofía...

35

Signos Filosóficos, vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 28-53, ISSN: 1665-1324 

nas referencias en Heródoto y otras más en los fragmentos del propio texto de 
Heráclito, de las que, por su especial importancia, nos ocuparemos especialmente 
en este trabajo.

Así pues, sabemos que, en tiempos de Heráclito, Éfeso, como todas las ciu-
dades griegas de Asia Menor, cayó bajo el dominio persa (como se describe en 
Heródoto I 141 ss.),11 aunque podemos suponer que mantuvo una relación diplo-
mática y pacífica con los persas mientras estuvo bajo su control, pues, a diferen-
cia de otras ciudades jonias, no se la menciona como partícipe de la sublevación 
contra el Imperio persa en los testimonios conservados.12 Curiosamente, aunque 
la relación entre esta ciudad jonia y Persia no resuena en los fragmentos del 
filósofo que llegaron hasta nosotros, hay un probable reflejo de ella en una co-
rrespondencia pseudepígrafa entre el rey persa Darío y Heráclito, fabricada quizá 
en época helenística, que da cuerpo a una tradición difundida en la antigüedad 
sobre un probable contacto entre estos dos personajes, según la cual el filósofo 
habría rechazado la invitación del rey para ir a su corte (D. L. IX 13-14), lo que 
resulta coherente con la tradición acerca del apego del filósofo a su ciudad natal, 
que nunca habría abandonado (D. L. IX 15). Por otra parte, al igual que el resto 
de las ciudades griegas jonias, Éfeso tenía una fuerte influencia oriental que se 
manifestaba en una forma de vida inclinada a la abundancia material y a la sofisti-
cación, situación propiciada especialmente por su cercanía geográfica con Sardes, 
la capital del imperio lidio y encarnación por excelencia del lujo excesivo propio 
de los pueblos asiáticos (cfr. Crielaard, 2013: 359). Una prueba fehaciente de tal 
exuberancia es ofrecida por distintos testimonios externos que confirman la pre-
sencia en Éfeso de una opulencia comparable a la de Mileto y Samos, con las que 

11	 Acerca de esto véanse también las pertinentes observaciones de Osborne, 1998: 373 ss.
12	 Cfr. Hdt. V 100, donde se narra cómo la expedición jonia llegó a Éfeso y de ahí partió hacia 

Sardes con la guía de algunos efesios, sin aludir a ningún apoyo armado. Más adelante, en V 
102, se alude a una batalla entre persas y jonios que tuvo lugar en Éfeso, sin embargo, no parece 
haber una participación de los pobladores de dicha ciudad, sino sólo una referencia a Éfeso 
como mera ubicación geográfica del enfrentamiento. Además, en VI 16, se cuenta cómo los 
habitantes de Quíos llegan a Éfeso, huyendo del enemigo persa, y los efesios atacan, pensando 
que se trataba de unos bandidos que buscaban llevarse a sus mujeres, lo cual sugiere que Éfeso 
se había mantenido al margen de la sublevación jonia.



Nazyheli Aguirre de la Luz

36

Signos Filosóficos,  vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 28-53, ISSN: 1665-1324 

tenía en común la posesión de un gran templo, hacia el cual se daba un vasto flujo 
de peregrinaje y ofrendas (cfr. Osborne, 1998: 113; 373). Nos referimos al templo 
consagrado a Ártemis, cuya importancia y magnificencia es confirmada por la 
descripción transmitida por Pausanias (IV 31, 8),13 que se extiende al mito fun-
dacional del edificio y del culto que albergaba. Es bastante probable, pues, que el 
lujo ostentado por el templo de Ártemis tuviera un reflejo no tan pálido en mu-
chos de los demás edificios públicos de la ciudad, así como en general en el tenor 
de vida de sus habitantes. En refuerzo de nuestra argumentación, podemos citar 
también el fr. 22 B 125a DK: “Efesios —dijo— que su riqueza no los abandone 
para que se pongan en evidencia sus acciones perversas”,14 en el que Heráclito 
censura a sus conciudadanos por su forma de vida y sus prácticas comunitarias, 
refiriéndose a ellos explícitamente como personas acostumbradas a una vida muy 
holgada en el plano material. Sobre dicho fragmento cabe reconocer, como se-
ñalan varios estudiosos,15 la posibilidad de que se trate de una fabricación tardía, 
debido a que el vocabulario utilizado en él no parece corresponder bien al de 
Heráclito; sin embargo, lo hemos considerado en nuestro análisis porque, por 
una parte, es acorde con los testimonios sobre la boyante situación económica de 
Éfeso entre los siglos VI-V a. C. y, por otra, su contenido es congruente con lo 

13	 Τὸ μὲν δὴ τῆς Λαφρίας ἀφίκετο ὄνομα ἔς τε Μεσσηνίους καὶ ἐς Πατρεῖς Ἀχαιῶν μόνους, Ἐφεσίαν δὲ 

Ἄρτεμιν πόλεις τε νομίζουσιν αἱ πᾶσαι καὶ ἄνδρες ἰδίᾳ θεῶν μάλιστα ἄγουσιν ἐν τιμῇ· τὰ δὲ αἴτια ἐμοὶ 

δοκεῖν ἐστὶν Ἀμαζόνων τε κλέος, αἳ φήμην τὸ ἄγαλμα ἔχουσιν ἱδρύσασθαι, καὶ ὅτι ἐκ παλαιοτάτου 

τὸ ἱερὸν τοῦτο ἐποιήθη. τρία δὲ ἄλλα ἐπὶ τούτοις συνετέλεσεν ἐς δόξαν, μέγεθός τε τοῦ ναοῦ τὰ παρὰ 

πᾶσιν ἀνθρώποις κατασκευάσματα ὑπερηρκότος καὶ Ἐφεσίων τῆς πόλεως ἡ ἀκμὴ καὶ ἐν αὐτῇ τὸ 

ἐπιφανὲς τῆς θεοῦ. (“Mientras el nombre de Lafría llegó a los mesenios y, de entre los aqueos, 
sólo a los de Patras, todas las ciudades, en cambio, honran a Ártemis efesia e incluso los varones, 
en el culto privado, la tienen en máxima veneración entre los dioses. Me parece que esto se debe 
a la reputación de las Amazonas, quienes tienen la fama de haber levantado su estatua y también 
porque este templo se construyó desde muy antiguo. Además de éstos, contribuyeron otros tres 
factores a su celebridad: la magnitud del templo que sobresalía junto a las estructuras de todos 
los hombres, la fuerza de la ciudad de Éfeso y, dentro de ésta, la conspicuidad de la diosa.”)

14	 Μὴ ἐπιλίποι ὑμᾶς πλοῦτος, ἔφη, Ἐφέσιοι, ἵν’ ἐξελέγχοισθε πονηρευόμενοι. 
15	 Como Kahn (1981: 288) y habría que agregar que también Marcovich (1967) lo omite en su 

importante edición, dado que no lo considera como una declaración auténtica de Heráclito.



Heráclito y Éfeso: filosofía...

37

Signos Filosóficos, vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 28-53, ISSN: 1665-1324 

que encontramos en otros fragmentos indudablemente auténticos, por ejemplo, 
el fr. 22 B 29 DK,16 donde el filósofo efesio censura el apego a los objetos perece-
deros (θνητά) por parte de la masa humana (οἱ πολλοί), así como, por supuesto, el 
importante fr. 22 B 121 DK, sobre el que trataremos ampliamente más adelante.

Ahora bien, pese a la fuerte crítica de Heráclito en contra de la organización 
política y social de su ciudad, es indiscutible que su interacción con la ciudad 
de Éfeso fue un elemento toral en su reflexión. No obstante, en contraste con 
otros pensadores presocráticos que desempeñaron un papel importante en la 
política interna y externa de sus póleis, Heráclito, quien posiblemente perteneciera 
a (o, al menos, tuviera nexos con) una de las familias que detentaban el poder o 
tenían una posición conspicua en Éfeso,17 se habría mantenido al margen de la 
administración política por su propia voluntad, según se desprende de algunos 
testimonios de carácter anecdótico, como, por ejemplo, D. L. IX 2:

ἀξιούμενος δὲ καὶ νόμους θεῖναι πρὸς αὐτῶν ὑπερεῖδε διὰ τὸ ἤδη κεκρατῆσθαι 
τῇ πονηρᾷ πολιτείᾳ τὴν πόλιν.

Pese a haber sido juzgado por sus conciudadanos digno de establecer sus leyes, me-
nospreció <la invitación> por estar la ciudad dominada ya por un régimen político 
perverso.

16	 En contraste con la opinión negativa de Kahn y Marcovich acerca de la autenticidad del fr. 22 
B 125a, se puede citar el comentario favorable de Robinson (1987: 163), quien propone que se 
trata de la posible restitución posterior de un fragmento del efesio.

17	 Un testimonio (de difícil interpretación) sobre dicho vínculo se remonta a Antístenes de Rodas 
(Antisth. Rhod. FGrHist 508 F 10 Jacoby = fr. 10 Giannant.), probablemente el peripatético de 
los ss. III-II a. C. invocado en D. L. IX 6: σημεῖον δ’ αὐτοῦ τῆς μεγαλοφροσύνης Ἀντισθένης 
φησὶν ἐν Διαδοχαῖς· ἐκχωρῆσαι γὰρ τἀδελφῷ τῆς βασιλείας (“Antístenes afirma en sus Su-
cesiones que esto es indicativo de su magnanimidad: pues abdicó la función de rey en favor de 
su hermano”). Otro indicio todavía más escurridizo de un vínculo entre Heráclito y el estrato 
gobernante de Éfeso se lee en Clem. Strom. I 14, 65, 4, 1, en el que se representa al filósofo 
persuadiendo al tirano Melancomas de dejar el poder.



Nazyheli Aguirre de la Luz

38

Signos Filosóficos,  vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 28-53, ISSN: 1665-1324 

Esta tradición, no sabemos hasta qué punto verídica, en la que aparece He-
ráclito rechazando colaborar en temas legislativos con su ciudad debido a la de-
cadencia de la misma, revela como sea varios aspectos sobre su postura respecto 
a la forma de gobierno entonces prevaleciente en Éfeso. Antes que nada, se ha 
de puntualizar que no retrata a un filósofo que se aparte de la participación en 
actividades de gobierno por considerarla una labor indigna de él; por el contra-
rio, lo que rechaza de manera tajante son las prácticas políticas imperantes en 
su ciudad, las cuales reflejaban las condiciones éticas y morales en las que se 
encontraban sus conciudadanos. Así pues, este testimonio no indica que, para 
el de Éfeso, la búsqueda de un principio ontológico o cosmológico tuviera una 
jerarquía superior al ejercicio político, pues, como veremos más adelante, el efe-
sio no consideraba estas dos actividades (i. e. la filosófico-científica y la política) 
como cuestiones separadas. En otras palabras, Heráclito no se habría negado a 
asumir una responsabilidad pública por considerarla de menor dignidad que la 
especulación filosófica —la cual, por cierto, aún no se concebía como una dis-
ciplina claramente delimitada—, sino porque estaba en total desacuerdo con las 
políticas administrativas adoptadas por su ciudad, ya que pronosticaba que ellas 
devendrían en un panorama desolador para la ciudad, una ruina irremediable. 
De hecho, la continuación del pasaje citado ofrece la anécdota —aparentemente 
construida a partir del contenido de Heraclit. 22 B 52 DK,18 que hace una ana-

18	 Αἰὼν παῖς ἐστι παίζων, πεσσεύων· παιδὸς ἡ βασιληίη (“El tiempo es un niño que se divierte 
jugando a las fichas: El reinado de un niño”). Es relevante señalar que la traducción del verbo 
πεσσεύω por ‘jugar a las fichas’ se sustenta en el artículo de Austin (1940), quien afirma que en 
el periodo arcaico y el clásico había una clara distinción entre los juegos en los que se utilizaban 
piezas (πεττεία), los cuales eran más bien de estrategia, y los que implicaban el uso de dados (κυ-
βεία). Gracias al Onomasticon de Pollux se han podido reconocer dos juegos de fichas distintos, a 
saber, πόλεις ‘ciudades’ y πεντέγραμμα. Al parecer hay alusiones al primero tanto en Platón (R. 
422e) como en Aristóteles (Pol. 1253a). Todavía de mayor interés para la cuestión tratada en este 
artículo resulta el trabajo de Kurke (1999), quien coincide con la idea de Austin de que en Grecia 
los juegos en que se hacía uso de piezas (πεσσοί) requerían de un cierto orden, pues se trataba 
de juegos de guerra, que ponían a prueba habilidades propias de un estratega militar; pero, 
además propone que este tipo de juegos desempeñaba un papel muy significativo en Grecia, 
porque favorecían la formación del buen ciudadano. Como parte de su argumentación, Kurke 



Heráclito y Éfeso: filosofía...

39

Signos Filosóficos, vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 28-53, ISSN: 1665-1324 

logía entre el αἰών o ciclo temporal de la existencia y un niño que juega a las fi-
chas— del retiro de Heráclito al templo de Ártemis, donde se entretiene jugando 
con los niños, ante la mirada sorprendida de los ciudadanos de Éfeso, a quienes 
habría interpelado de la siguiente manera (D. L. IX 3): “¿De qué se sorprenden, 
personas ruines? ¿Acaso no es mejor hacer esto que participar con ustedes en 
la administración de la ciudad?”.19 A final de cuentas, según el mismo testimo-
nio de Diógenes Laercio —cuya fuente no es mencionada—, el descontento de 
Heráclito hacia sus compatriotas llegó a tal grado que se habría convertido en 
misántropo y retirado a la montaña.

Sin duda, los testimonios de este tenor pueden contener un grado consi-
derable de elaboración anecdótica, como una suerte de dramatización a partir 
de pasajes auténticos de Heráclito que, en el caso recién mencionado, quizá esté 
sustentado en el fr. 22 B 121 DK, en el que los niños (los ἄνηβοι) figuran como 
mejores depositarios de los asuntos de la ciudad que los efesios mayores de edad. 
Aun así, la imagen de Heráclito como un filósofo interesado de manera genuina 
en el estudio y el mejoramiento de la pólis se confirma en algunos fragmentos 
literales de su obra.20 Un testimonio de dicha preocupación por su ciudad y de su 
sólido anclaje en los espacios urbanos y en los rituales públicos se hace patente en 
la tradición sobre el acto de depositar su libro en el templo de Ártemis,21 que es el 

cita justamente la anécdota de D. L. (IX 3, véase nota siguiente), en la que Heráclito juega con 
unos niños, desdeñando la invitación a participar en la organización de la ciudad, para mostrar 
así que podría tratarse de una analogía entre el juego de fichas y la ciudad, sustentada en el hecho 
de que para ambos se necesita atender al orden establecido, i. e., a un conjunto de normas o 
leyes (νόμοι). La interpretación de Kurke se basa en la presunción de que el infinitivo πολιτεύ-
εσθαι pueda tener un segundo significado, ‘jugar póleis’. Por último, cabe mencionar también 
un trabajo de Finkelberg (2009) en el que, en conformidad con los planteamientos de Austin y 
Kurke, expone las implicaciones cosmológicas de la metáfora del juego de fichas en Heráclito. 

19	 “Τί, ὦ κάκιστοι, θαυμάζετε;” εἶπεν: “ἢ οὐ κρεῖττον τοῦτο ποιεῖν ἢ μεθ᾽ ὑμῶν πολιτεύεσθαι;”
20	 Entre éstos, se encuentra el fr. B 33 DK que se analizará más adelante.
21	 Cfr. D. L. IX 6. Para ahondar en el probable papel central desempeñado por el templo de Ár-

temis en la conservación y, quizá también, difusión del libro de Heráclito, véase Álvarez Salas, 
2015: 240 s. y n. 7; 245 s.



Nazyheli Aguirre de la Luz

40

Signos Filosóficos,  vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 28-53, ISSN: 1665-1324 

símbolo o encarnación de la esencia de Éfeso,22 con lo que su escrito se convierte 
en una ofrenda para la diosa y, al mismo tiempo, en un instrumento disponible 
para la ciudad misma, porque su obra, además de ser una especie de mensaje pro-
fético, es también una guía práctica para el correcto desarrollo de la vida.

Así pues, desde nuestra perspectiva, el libro de Heráclito sería un intento por 
transmitir el conocimiento necesario tanto para comprender el universo como 
para dirigir la vida de la pólis. Conocimiento al que el filósofo se refiere con el tér-
mino lógos, que designa la formulación lingüística de un mensaje constituido por 
materia fónica que el destinatario debe percibir acústicamente y decodificar luego 
con uso del νόος y, al mismo tiempo, la ley divina que atraviesa y rige todos los 
órdenes del mundo, el cosmogónico-cosmológico y el humano, pues, para nues-
tro filósofo, todo, como se aprecia en 22 B 33 DK, obedece a un solo principio 
rector e intelectivo, que es común a todos y que se identifica con el lógos (como en 
22 B 2 DK) y con τὸ σοφόν (i. e. “lo sabio”, como en 22 B 41), mismo que, en un 
pasaje de gran relevancia para comprender la función de control total asignada a 
este principio abstracto, es equiparado con el dios supremo Zeus (22 B 32 DK).23 
Alrededor de este aspecto gira precisamente la relación entablada entre Heráclito 
y la comunidad de Éfeso, a la cual el filósofo habría propuesto su modelo del lógos 
como eje rector del universo y, en el marco de éste, de la vida humana. 

22	 Una prueba de esta fuerte asociación entre Éfeso y el templo de Ártemis, que es una constante 
en los testimonios históricos, literarios y epigráficos, aparece con especial intensidad en las 
monedas antiguas de la ciudad, en las que las representaciones originales son la abeja y el cier-
vo, ambos símbolos indudables de la diosa Ártemis efesia, la primera por su conexión con el 
mito de la fundación de Éfeso que se sedimentó en sus sacerdotisas llamadas μέλισσαι “abejas” 
—véase en Wankel (1979-1984) el texto de la inscripción 2109: τούτου τοῦ ἡρώου ἡ γερουσία 
καὶ οἱ νενεοποιηκότες καὶ αἱ μέλισσαι τῆς θεοῦ [κήδονται])— y, el segundo, por ser su animal 
emblemático a nivel panhelénico; tales imágenes zoológicas fueron reemplazadas con el paso 
de los siglos por la efigie local de la diosa (en postura hierática anatolia) frente a la fachada del 
templo, a veces acompañada o flanqueada por ciervos; para un análisis de la documentación 
numismática véase Burrell y Sheedy, 2020: cap. 2 “The Bee and the Deer” y cap. 8 “The image 
of  Artemis at Ephesus”.

23	  Ἕν τὸ σοφὸν μοῦνον λέγεσθαι οὐκ ἐθέλει καὶ ἐθέλει Ζηνὸς ὄνομα (“Uno, lo único sabio, no 
quiere y quiere ser designado con el nombre de Zeus”).



Heráclito y Éfeso: filosofía...

41

Signos Filosóficos, vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 28-53, ISSN: 1665-1324 

En síntesis, el libro de Heráclito era, pues, un intento por compartir con sus 
conciudadanos un mensaje, articulado en varios niveles, sobre la explicación del 
mundo. Sin embargo, pese a que dicha explicación está contenida en un lógos que 
enuncia y transmite de manera cabal un mensaje relevante para todos los órdenes 
de la existencia, los hombres aun así se revelan incapaces de entender en todo 
momento, incluso tras haber percibido la imagen acústica del mismo, como el 
filósofo de Éfeso habría afirmado en el que probablemente haya sido el inicio 
mismo de su obra (22 B 1 DK): 

Aunque este lógos existe perpetuamente, los hombres son incapaces de entenderlo, 
ya sea antes de escucharlo o tras haberlo escuchado. En efecto, aunque todo sucede 
conforme a este lógos, parecen unos inexpertos cuando experimentan palabras y 
obras como las que yo expongo, al tiempo que distingo cada cosa según su natu-
raleza y explico cuál es su condición. En cambio, a los demás hombres les pasan 
inadvertidas cuantas cosas hacen despiertos, del mismo modo que olvidan cuantas 
hacen dormidos.24

Lo anterior parecería indicar que Heráclito, antes de poner por escrito y fijar 
canónicamente su texto, habría pronunciado públicamente en el ágora de Éfe-
so una versión preliminar de dicho lógos, sin lograr que sus receptores, es decir, 
los ciudadanos de dicha urbe, dieran muestras de haber captado el mensaje. Es 
probable que la razón de este fracaso comunicativo estribe en una especie de 
condición paradójica de la mayoría de los hombres, que consiste en que, pese a 
contar con los órganos sensoriales adecuados y poseer la capacidad común del en-
tendimiento,25 comenten el error de emitir un juicio basado en apreciaciones in-
dividuales que los apartan del universal noético. Esto se traduce en una aparente 

24	 Τοῦ δὲ λόγου τοῦδ᾽ ἐόντος ἀεὶ ἀξύνετοι γίνονται ἄνθρωποι καὶ πρόσθεν ἢ ἀκοῦσαι καὶ ἀκο-
ύσαντες τὸ πρῶτον· γινομένων γὰρ πάντων κατὰ τὸν λόγον τόνδε ἀπείροισιν ἐοίκασι πει-
ρώμενοι καὶ ἐπέων καὶ ἔργων τοιούτων ὁκοίων ἐγὼ διηγεῦμαι κατὰ φύσιν διαιρέων ἕκαστον 
καὶ φράζων ὅκως ἔχει· τοὺς δὲ ἄλλους ἀνθρώπους λανθάνει ὁκόσα ἐγερθέντες ποιοῦσιν 
ὅκωσπερ ὁκόσα εὕδοντες ἐπιλανθάνονται.

25	 Véase el fr. 22 B 114 DK, donde Heráclito relaciona el νόος con lo común (ξυνός) por medio 
de un juego de palabras, a lo cual regresaremos con más detalle en las siguientes páginas.



Nazyheli Aguirre de la Luz

42

Signos Filosóficos,  vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 28-53, ISSN: 1665-1324 

obcecación intelectual que afecta incluso a los líderes de opinión, como denuncia 
Heráclito a propósito de Hesíodo (frr. 22 B 57 y 106 DK), Pitágoras, Jenófanes 
y Hecateo (fr. 22 B 40 DK). Con todo, en el ámbito urbano de Éfeso, la falla 
de su público por captar el contenido del discurso heraclíteo acerca del orden 
del mundo se manifiesta en una especie de ignorancia, o más bien, de necedad 
colectiva por parte de los efesios, que les impide captar el lógos. Para el filósofo, 
esta necedad se ve concretada en la expulsión del mejor hombre de la ciudad, 
Hermodoro, quien, según una tradición tardía que se materializó sobre todo en 
las cuatro cartas dirigidas por ‘Heráclito’ a Hermodoro que forman parte de un 
corpus pseudepígrafo quizá formado entre los siglos I-II d. C. (cfr. Tarán, 1972), 
habría tenido una participación activa en la administración pública de Éfeso o in-
cluso en la promulgación de leyes, a tal grado que una tradición también posterior 
lo convirtió en uno de los involucrados en la composición de la Ley de las XII 
Tablas en Roma.26 Es así que, en el fr. 22 B 121 DK, leemos: 

Todos los efesios en edad adulta merecen ahorcarse y dejar la ciudad a los jóvenes; 
aquéllos que a Hermodoro, el hombre de más valía entre ellos, expulsaron con estas 
palabras: “ninguno sea de mayor valía entre nosotros, de lo contrario, que lo sea en 
otro lugar y en medio de otros”.27

En el fragmento anterior podemos ver también un reflejo de la oposición 
planteada por Heráclito entre la dignidad y validez del Uno frente a la confusión y 
falta de juicio de los muchos, la cual, con apoyo en otros pasajes, puede ser trans-
portada al plano de lo político, donde la oposición se refleja en dos modelos de 
gobierno, uno válido, que consiste en una oligarquía o, más bien, “monarquía”, 
en la que el mando recae en un solo hombre que debe ser el mejor de todos (como 
se afirma en 22 B 49 DK, que se transcribe más adelante); mientras que su contra-
rio es un régimen igualitario, una democracia, peyorativamente, oclocracia, donde 
ninguno sobresale, una comunidad en la que el filósofo de Éfeso percibe una me-

26	 Strab. 14, 1, 25 y Plin. Nat. Hist. 34, 21; cfr. Digesto I 2, 2, 4, donde se dice que se exilió a Italia.
27	Ἄξιον Ἐφεσίοις ἡβηδὸν ἀπάγξασθαι πᾶσι καὶ τοῖς ἀνήβοις τὴν πόλιν καταλιπεῖν, οἵτινες 

Ἑρμόδωρον ἄνδρα ἑωυτῶν ὀνήιστον ἐξέβαλον φάντες· ἡμέων μηδὲ εἷς ὀνήιστος ἔστω, εἰ δὲ 
μή, ἄλλη τε καὶ μετ’ ἄλλων.



Heráclito y Éfeso: filosofía...

43

Signos Filosóficos, vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 28-53, ISSN: 1665-1324 

dianía generalizada en sentido negativo, de acuerdo con su frecuente censura de 
la masa y de las creencias irracionales hacia las que ésta tiende.28 Es así que, en el 
fr. B 121, hallamos una de las principales causas de la crítica del filósofo contra 
su ciudad, la expulsión del mejor individuo de la pólis, causada por su misma su-
perioridad en el marco de una organización política que busca la homogeneidad 
y la igualdad. 

Acerca de las primeras palabras del fr. B 121 DK, “todos los efesios en edad 
adulta merecen ahorcarse y dejar la ciudad a los jóvenes”, es plausible suponer que 
no se trataría de un castigo efectivo sugerido por él, sino del corolario obligado de 
seguir unas premisas como las formuladas en los Frr. B 49, “Uno vale por diez mil 
para mí si es el mejor”,29 y B 33 “Ley también es obedecer la voluntad de uno”,30 
donde se establece el valor inconmensurablemente mayor frente a la realidad po-
lítica de un individuo excelente como era Hermodoro. De lo anterior, podemos 
inferir que, si bien la injusticia cometida por los efesios parece afectar a Hermo-
doro, en realidad, atenta directamente contra la ciudad y contra ellos mismos, ya 
que al expulsar al único individuo valioso de la comunidad se han privado de la 
posibilidad de tener un buen gobierno para el microcosmos urbano de Éfeso y, 
con ello, han faltado no solamente a la ley de los hombres, sino también al orden 
divino que prevalece en el universo.31

Asimismo, conviene subrayar que Hermodoro es un personaje de la antigüe-
dad del que tenemos muy poca información, pero que aparece en los fragmentos 
de Heráclito como uno de los dos únicos hombres por los que el filósofo expresa 
admiración. Por ello, su papel paradigmático en el marco del pensamiento hera-
clíteo acerca de la organización política es muy significativo, sobre todo, cuando 
la alta opinión sobre Hermodoro se contrasta con la que se expresa en aquellos 
otros fragmentos en los que el pensador efesio desacredita a los representantes 

28	 Esto se ve, por ejemplo, en los frr. 22 B 56, 57 y, en especial, 104 DK.
29	 Εἷς ἐμοὶ μύριοι, ἐὰν ἄριστος ᾖ. Volveremos más abajo a este fragmento y al citado en la nota 

siguiente.
30	 Νόμος καὶ βουλῇ πείθεσθαι ἑνός.
31	 Kahn (1981: 178) argumenta también en este sentido, explicando que, si tal comportamiento de 

los efesios se hubiera aplicado de manera recursiva, habría llegado el momento en que todos los 
hombres habrían sido expulsados de la ciudad.



Nazyheli Aguirre de la Luz

44

Signos Filosóficos,  vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 28-53, ISSN: 1665-1324 

más grandes de la tradición cultural griega, es decir, Homero y Hesíodo, y a los 
intelectuales más reconocidos de su tiempo, como eran Pitágoras, Jenófanes y 
Hecateo (cfr. fr. 22 B 40 DK).

Esto nos lleva a considerar ahora el caso del único otro hombre que, en lo 
que nos llegó de su obra, el filósofo de Éfeso presenta como digno de alabanza, 
a saber, Bías de Priene, de quien afirma en el fr. 22 B 39: “cuyo lógos es superior 
al de los demás”.32 Declaración que, junto con lo dicho acerca de Hermodoro, 
nos indica que para Heráclito una conditio sine qua non del hombre extraordinario 
estribaba en que, además de descollar por encima de una masa que reconocie-
ra su superioridad, sus esfuerzos debían estar encauzados a lograr el bienestar 
social. Esto es compatible con lo que Diógenes Laercio cuenta de Bías, a quien 
la tradición más antigua atribuye mayoritariamente sentencias de orden ético y 
moral,33 entre las que destaca aquella condena perentoria del comportamiento 
de la muchedumbre humana, pues sostiene (D. L. I 88): οἱ πλεῖστοι κακοί (“la 
masa es perniciosa”).34 En efecto, en esta declaración podemos observar una cla-
ra convergencia con el pensamiento heraclíteo, para el que la multitud (οἱ πολλοί) 
es una concepción que tiene un valor peyorativo, tanto que, al final del fr. 22 B 
104, Heráclito retoma casi literalmente la sentencia atribuida a Bías, que glosa de 
la siguiente manera: οἱ πολλοὶ κακοί, ὀλίγοι δὲ ἀγαθοί (“la muchedumbre es per-
niciosa, pocos son valiosos”). La masa tanto para el sabio de Priene como para 
el sabio efesio constituye una suerte de entidad colectiva carente de buen juicio 
y sin valor intelectual ni moral, pues confía en la autoridad de personajes cuya 
capacidad, como vimos antes, Heráclito pone en tela de juicio.

En aras de una interpretación más precisa del ya citado fr. 22 B 39, es ne-
cesario profundizar en el uso que ahí se hace del término lógos, ya que el campo 
semántico que abarca este vocablo griego es muy amplio y, en algunas ocasiones, 
puede dar pie a distintos niveles de interpretación, como es el caso en este frag-
mento. Sin duda, el primer valor que de manera natural parecería corresponder 

32	 Ἐν Πριήνῃ Βίας ἐγένετο ὁ Τευτάμεω, οὗ πλείων λόγος ἢ τῶν ἄλλων.
33	 Hdt. I 170, 1 y Arist., EN 1130a 1 y Rh. 1389b 23.
34	 La misma sentencia de Bías es citada poco antes (D. L. I 87) en discurso indirecto, mientras que, 

en Estobeo (III 1, 172 ϛ = Die Sieben Weisen 10.3.ϛ.1 DK), aparece bajo la siguiente forma: οἱ 
πλεῖστοι ἄνθρωποι κακοί.



Heráclito y Éfeso: filosofía...

45

Signos Filosóficos, vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 28-53, ISSN: 1665-1324 

a dicho término en el fragmento en cuestión es el de discurso, en atención a la 
tradición que presenta a Bías como un defensor de causas y, en especial, como 
alguien que se servía de la palabra para exponer un caso ante un tribunal desde 
una óptica favorable.35 Sin embargo, en este caso no parece tratarse únicamente 
del discurso como herramienta de persuasión retórica, pues sabemos que Herá-
clito consideraba que muchos de los λόγοι que circulaban en su época eran una 
especie de artilugio para confundir a la gente con una simulación de racionali-
dad, en lugar de hacer una exposición que, con una congruencia entre palabras, 
contenidos y hechos revelara el verdadero orden del mundo, de ahí que fuera un 
severo crítico tanto de los cantos de los poetas como de las doctrinas de otros 
pensadores de su tiempo. En otras palabras, cuando Heráclito afirma que el lógos 
de Bías “es superior (πλείων) al de los demás”, no es una mera apreciación acerca 
de la cualidad estilística o narrativa de sus discursos, ni tampoco parece referirse 
simplemente a una capacidad innata o profesional de persuasión. Se trata, sobre 
todo, de un discurso superior en tanto explicación coherente y argumentativa-
mente contundente, pero no en términos retóricos, sino como reflejo fidedigno 
del orden del mundo que se concreta en un acto de palabra llevado a cabo en el 
espacio urbano, más específicamente, en el ágora. De esta manera, la palabra lógos 
en el fragmento en cuestión contiene el valor de discurso en su aspecto formal y 
de contenido, pero además como manifestación fónico-acústica de aquella capa-
cidad común o universal que da origen al discurso individual, que corresponde a 
lo que en el lenguaje común denominamos razón o intelecto.

Un caso análogo a este uso de lógos lo encontramos en el fr. B 1, citado 
antes,36 el cual representa también el pasaje en que Heráclito profundiza más 
en este concepto. En lo que toca a dicho fragmento, Kahn (1981: 96-97) señala 
que el valor del término lógos en la apertura del libro de Heráclito responde a 

35	 Cfr. D. L. I 84: λέγεται δὲ καὶ δίκας δεινότατος γεγονέναι εἰπεῖν. ἐπ᾽ ἀγαθῷ μέντοι τῇ τῶν 
λόγων ἰσχΰι προσεχρῆτο (“Se cuenta que [Bías] era sumamente hábil para exponer las causas. 
Con todo, echaba mano de la fuerza de las palabras con un fin positivo”); se trata de una 
tradición surgida en vida del propio Bías, como queda confirmado por la antigüedad de las 
referencias a su gran capacidad argumentativa, al igual que la de su contemporáneo el poeta del 
s. VI a. C. Hiponacte (fr. 123 West = 12 Degani), también mencionado en D. L. I 84.

36	 Vid. supra, n. 24.



Nazyheli Aguirre de la Luz

46

Signos Filosóficos,  vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 28-53, ISSN: 1665-1324 

una especie de fórmula tradicional utilizada en los proemios, de lo que Hecateo 
de Mileto ofrece un claro ejemplo en el inicio de las Historiai (o Genealogiai);37 de 
modo que lógos en estos casos remite sin lugar a dudas a una especie de discurso o 
exposición oral que el autor pronuncia. Asimismo, Kahn encuentra que, en con-
traste con sus antecesores, Heráclito parece dotar al vocablo de un sentido más 
amplio, de tal forma que abarca, además de los valores ya consagrados, también 
el orden del universo.38 Por otra parte, como indicamos antes, la probable alusión 
al fracaso comunicativo del lógos expuesto por el filósofo permite confirmar que 
hubo una o más ejecuciones en vivo de un discurso que se pronunció frente a 
un público, escena que, probablemente, haya tenido lugar en el ágora o en el 
templo de Ártemis. En consecuencia, podemos afirmar que en el fr. B 39 lógos 
abarca diferentes niveles semánticos que se pueden resumir más o menos de la 
siguiente manera: la razón o inteligencia de Bías, que es superior a la del resto 
de los hombres y se materializa en su discurso, que refleja fielmente el orden del 
universo. Bías, al igual que Hermodoro y que el propio Heráclito, pertenece a 
aquella minoría selecta que ha sido capaz de decodificar adecuadamente la mani-
festación verbal del lógos y de comprenderla en tanto orden del universo, cosa que 
ha buscado luego transmitir a los hombres, si bien en vano.

Ahora bien, para entender la idea heraclítea de la oposición entre un solo 
hombre sobresaliente y una masa obtusa es indispensable analizar en detalle dos 
pasajes citados antes. Por una parte, el fr. 22 B 49 DK que, en traducción espa-
ñola, reza “Uno vale por diez mil para mí si es el mejor” y, por otra, el fr. 22 B 
33 DK “Ley también es obedecer la voluntad de uno”,39 que hace un importante 
apunte sobre el orden deseable en la ciudad según Heráclito. Aunque a primera 
vista parece que entre estos dos fragmentos existe una congruencia ideológica 

37	 FGrH 1 fr. 1: τάδε γράφω, ὥς μοι δοκεῖ ἀληθέα εἶναι· οἱ γὰρ Ἑλλήνων λόγοι πολλοί τε καὶ 
γελοῖοι, ὥς μοι φαίνονται, εἰσίν (“Escribo lo siguiente con apego a la verdad, según considero 
yo, pues las explicaciones de los griegos son muchas y risibles, según se me presentan”).

38	 Otros importantes trabajos sobre este tema son Kahn, 1983, artículo donde se exponen con 
detalle varias cuestiones relacionadas con el lenguaje heraclíteo, así como Robb, 1983, donde se 
analiza el tema de la influencia sobre el estilo heraclíteo de la tradición oral anterior a la intro-
ducción de la escritura en Grecia.

39	 El texto griego de ambos fragmentos fue citado antes (nn. 29 y 30).



Heráclito y Éfeso: filosofía...

47

Signos Filosóficos, vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 28-53, ISSN: 1665-1324 

casi perfecta, cabe señalar aun así dos elementos de suma importancia contenidos 
sólo en el fr. B 33. En primer lugar, tenemos la presencia del concepto nómos, del 
que se desprende de manera casi natural la idea de que el pensador de Éfeso pa-
recería ser partidario de un sistema político en el que un solo hombre estuviera al 
frente del estado, si aceptamos que ambos fragmentos se encuentran referidos al 
ámbito humano. Sin embargo, el genitivo ἑνός “de uno” en el fr. B 33 puede refe-
rirse ya sea a un individuo masculino o a un “uno” neutro, abriendo así la posibili-
dad a una interpretación que abarque también la dimensión de un orden cósmico. 
En este sentido, el genitivo del adjetivo numeral puede aludir tanto a un hombre 
superior que, de acuerdo con el fr. 22 B 49 DK, es equivalente a diez mil, como a 
aquella inteligencia superior única y ordenadora del mundo que aparece en fr. 22 
B 50 DK, “Quienes no me escuchan a mí sino al lógos reconocen que lo sabio es 
que todas las cosas son Uno (ἕν)”,40 y fr. B 41 DK, “Una sola cosa (ἕν) es lo sabio, 
conocer el juicio que gobierna todas las cosas a través de todas”,41 fragmentos en 
los que no hay duda alguna de que el adjetivo numeral hace referencia a un orden 
abstracto superior, caracterizado gramaticalmente con el género neutro.

En consonancia con lo arriba expuesto, encontramos en el fr. 22 B 114 una 
exposición todavía más amplia acerca de la idea del Uno como principio supremo 
que ordena todo el universo y que, por tanto, idealmente debe regir también la 
vida de los hombres, pues Heráclito advierte ahí:

Es necesario que quienes hablen con inteligencia (ξὺν νόῳ λέγοντας) se apoyen 
en lo que es común (ξυνός) de todas las cosas (πάντων), del mismo modo que la 
ciudad <lo hace> en la ley, e incluso más firmemente. Pues todas las leyes de los 
hombres (πάντες οἱ ἀνθρώπειοι νόμοι) se nutren de una divina que es única (ὑπὸ ἑνὸς 
τοῦ θείου): pues ésta domina cuanto quiere, y basta y sobra para todas las cosas.42

40	 Οὐκ έμοῦ, αλλὰ τοῦ λόγου ἀκούσαντας ὁμολογεῖν σοφόν ἐστιν ἓν πάντα εἶναι.
41	 Ἓν τὸ σοφόν, ἐπίστασθαι γνώμην, ὁτέη ἐκυβέρνησε πάντα διὰ πάντων. Acerca del valor del 

genitivo πάντων véase Kahn, 1981: 181.
42	 Ξὺν νόῳ λέγοντας ἰσχυρίζεσθαι χρὴ τῷ ξυνῷ πάντων, ὅκωσπερ νόμῳ πόλις καὶ πολὺ 

ἰσχυροτέρως· τρέφονται γὰρ πάντες οἱ ἀνθρώπειοι νόμοι ὑπὸ ἑνὸς τοῦ θείου· κρατεῖ γὰρ 
τοσοῦτον ὁκόσον ἐθέλει καὶ ἐξαρκεῖ πᾶσὶ καὶ περιγίνεται.



Nazyheli Aguirre de la Luz

48

Signos Filosóficos,  vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 28-53, ISSN: 1665-1324 

En este fragmento, Heráclito, para el desarrollo de su idea sobre el principio 
de control racional, se vale de un juego de palabras muy significativo basado en la 
homofonía entre el sintagma ξὺν νόῳ “con inteligencia”, y el adjetivo ξυνός “co-
mún” en caso dativo (ξυνῷ), vinculando así la inteligencia con lo que es común a 
todos, que, según veremos, es justamente el mundo. Por ello, no es casual que, en 
la primera parte del fragmento, con el participio λέγοντας (“quienes hablen”) se 
remita a la idea de un lógos como discurso que contiene una explicación basada en 
la inteligencia  y que, por lo tanto, es capaz de dar cuenta del orden del universo, 
sólo que aquí Heráclito, en lugar de utilizar directamente el término lógos, emplea 
una construcción con el participio del verbo λέγω acompañado del sintagma ξὺν 
νόῳ (“con inteligencia”) que sugiere enfáticamente el sentido de “discurso in-
teligente” propio de λόγος, no de las formas de discurso vacuo como las que, 
con una multiplicación negativa (marcada por el uso del plural λόγοι), Herácli-
to habría escuchado de otros filósofos o polymatheis,43 ni como el de los poetas, 
contra los que él polemiza acremente.44 Acerca de dicho discurso explica que es 
necesario reforzarlo o apoyarlo  (ἰσχυρίζεσθαι) en lo que es común para todos 
(τῷ ξυνῷ πάντων) —o para todas las cosas—, y aquello que es común a todos los 
hombres o a todas las cosas existentes es el mundo, en tanto κόσμος o estruc-
tura ordenada racionalmente, como sugiere el juego de palabras señalado líneas 
arriba, que lo identifica con el νόος (“inteligencia”). Así pues, todo lo anterior, 
aunado a la ambigüedad referencial que hay en el genitivo πάντων —que puede 
interpretarse como masculino “de todos los hombres” o bien como neutro “de 
todas las cosas”—, que es retomada al final en el dativo πᾶσι —que vale igual-
mente como masculino “para todos los hombres” y como neutro “para todas las 
cosas”—, da al pasaje dos niveles de lectura, uno referido a la palabra humana, 
construida como discurso verbalizado coherente y otro en el que este discurso 

43	 A este tipo de discurso vacuo o fallido de otros intelectuales contemporáneos o anteriores a él se 
refiere Heráclito en el fr. 22 B 108: ὁκόσων λόγους ἤκουσα οὐδεὶς ἀφικνέεται ἐς τοῦτο, ὥστε 
γινώσκειν ὅτι σοφόν ἐστι πάντων κεχωρισμένον (“Ninguno cuyo discurso yo haya escuchado 
llega hasta el punto de reconocer que lo sabio es algo separado de todas las cosas”).

44	 La dura polémica de Heráclito contra los poetas e intelectuales de su tiempo y anteriores se hace 
patente, entre otros pasajes, en los Frr. 22 B 40, 42, 56, 57 y 104.



Heráclito y Éfeso: filosofía...

49

Signos Filosóficos, vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 28-53, ISSN: 1665-1324 

resulta ser una representación del orden de todo el universo, en tanto reflejo o 
manifestación de un orden racional. 

Asimismo, es muy revelador de la validez universal de la explicación con-
tenida en el discurso racional proyectado por Heráclito en 22 B 114 que, en la 
continuación del pasaje, refuerce la alusión a la totalidad de las cosas o universo 
como construcción racional por excelencia a través de una comparación explícita 
con la ciudad. Así pues, el filósofo hace un paralelismo entre dos órdenes de co-
sas: así como una ciudad se sostiene o fortalece en un código legal urbano (bajo 
la forma de una pluralidad de normas humanas o νόμοι) que no es más que una 
emanación de una ley singular divina, de ese mismo modo el discurso inteligente 
debe apoyarse en aquello que es común a todas las cosas, es decir, la inteligencia 
ordenadora, pero en un grado todavía mayor de lo que la ciudad depende de 
la ley, cosa que parecería implicar una crítica a las prácticas políticas habituales. 
Pero, ¿cuál es la semejanza que existe entre lo común (τὸ ξυνόν) y la ley (νόμος)? 
Para nuestro filósofo, la ley es una manifestación de lo común, pues está ligada 
con un orden cósmico divino, esto es, a un θεῖος νόμος. En otras palabras, la ley 
que sostiene o fortalece a la ciudad no es concebida como el producto de una 
convención social, pues, para el de Éfeso, la convención humana en tanto orden 
artificial es considerada un desacierto. De ahí que, cuando en 22 B 33 afirma que 
“Ley es también obedecer la voluntad de uno”, no se trata simplemente de un 
juicio o deseo personal, sino que parece apuntar a que se debe vivir conforme 
a este orden universal único, cuya comprensión, sin embargo, está casi siempre 
reservada a un solo hombre, que estaría destinado a fungir como guía de la masa 
humana. Es así que, en la segunda parte del fragmento, concluye diciendo que 
las leyes de los hombres están supeditadas a una sola ley divina. Esta postura es 
compatible con lo que encontramos también en otros fragmentos que postulan 
una superioridad de la potencia divina o una dependencia de la capacidad huma-
na frente a la divina (por ejemplo, los frr. 22 B 78, 79, 83 y 102 DK).

***
En conclusión, en virtud de la unidad del saber que constituye la base teórica 
de la doctrina heraclítea, los planteamientos de orden político presentes en sus 
fragmentos están entretejidos de manera estrecha con cuestiones cosmológicas y 
teológicas. En otras palabras, para Heráclito el lógos es la única razón autorizada 



Nazyheli Aguirre de la Luz

50

Signos Filosóficos,  vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 28-53, ISSN: 1665-1324 

y capaz de ordenar los distintos niveles del cosmos, sentido en el que se identifica 
con la unidad fundamental de todas las cosas y con la sabiduría única; de tal suer-
te que cualquier intento por establecer un orden nacido de la convención humana 
para gobernar la ciudad resulta aberrante, en especial si es de corte democrático, 
pues la pluralidad heterogénea implícita en un sistema de tal índole se opone por 
completo al principio del lógos, donde el eje rector es único.

El lógos heraclíteo es la razón ordenadora del mundo y, al mismo tiempo, la 
verbalización de la explicación de dicho orden, lo que equivale a decir que éste 
mismo es el mensaje y su emisor. Por otro lado, aunque la inteligencia (νόος) 
—instrumento necesario para decodificar el lógos y así comprender el orden del 
universo— es común (ξυνός) a todos los hombres, en la práctica sólo unos cuan-
tos han sido capaces de comprenderlo a cabalidad y de transmitirlo. Por ello, 
estos hombres deben estar al frente de la ciudad, pues son los depositarios de 
este conocimiento supremo del cosmos y, en consecuencia, los únicos capaces 
de implantar y mantener en la ciudad el orden universal. En términos prácticos, 
esto parece sugerir que el gobierno de la ciudad no debe quedar en manos de una 
mayoría ignorante del orden del cosmos por su incapacidad de captar el mensaje 
cifrado en el lógos, que es justamente el principio rector del universo. Según Herá-
clito, dicho lógos sólo es alcanzado por unos cuantos individuos, como él mismo 
y algunos personajes excelentes como Bías y Hermodoro, quienes, en tanto co-
nocedores del lógos, son los únicos capaces de trasladar al ámbito urbano el orden 
universal y, por lo tanto, son quienes deberían quedar en calidad de μόναρχοι 
(“soberanos”) al frente de sus respectivas póleis.

Bibliografía
Álvarez Salas, Omar (2020), “Aristotle’s Outlook on Pythagoras and the (so-called) Py-

thagoreans”, en Chelsea Harry y Justin Habash (eds.), Brill´s Companion to the 
Reception of Presocratic Natural Philosophy in Later Classical Thought, Leiden, 
Brill, pp. 221-260.

Álvarez Salas, Omar (2015), “Cratylus and the reception of Heraclitus’ doctrine in 
Athens”, en Omar Álvarez Salas y Enrique Hülsz Piccone (eds.), El libro de He-
ráclito 2500 años después, México, Universidad Nacional Autónoma de México, 
pp. 239-268.



Heráclito y Éfeso: filosofía...

51

Signos Filosóficos, vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 28-53, ISSN: 1665-1324 

Álvarez Salas, Omar (2008), “Alma, cosmos e intelecto en el pensamiento presocrático: 
de Tales a Heráclito”, Nova Tellus, vol. 26, núm 1, pp. 19-54.

Álvarez Salas, Omar y Enrique Hülsz Piccone (eds.) (2015), El libro de Heráclito 2500 
años después, México, Universidad Nacional Autónoma de México.

Aristóteles (1894), Aristotelis Ethica Nicomachea, edición de Ingram Bywater, Oxford, 
Clarendon Press.

Aristóteles (1959), Aristotelis Ars Rhetorica, edición de William Ross, Oxford, Claren-
don Press.

Aristóteles (1957), Metaphysica, edición de Werner Jaeger, Oxford, Clarendon Press.
Austin, Roland G. (1940), “Greek board-games”, Antiquity, vol. 14, núm. 55, pp. 257-

271.
Burrell, Barbara (2020), “The coinage of Ephesus”, en Kenneth Sheedy (ed.), Sydney 

Macquarie University, disponible en: [https://www.mq.edu.au/research/resear-
ch-centres-groups-and-facilities/resilient-societies/centres/australian-centre-
for-ancient-numismatic-studies/exhibitions/the-coinage-of-ephesus], fecha de 
consulta: 3 de abril de 2020.

Crielaard, Jan (2013), “Cities”, en Kurt Raaflaub y Hans van Wees (eds.), A Companion 
to Archaic Greece, Chichester, Wiley-Blackwell, pp. 349-372.

Diels, Hermann y Walther Kranz (1960), Die Fragmente der Vorsokratiker, Berlín, 
Weidmannsche Verlagsbuchhandlung.

Mommsen, Theodor y Paul Krüger (eds.) (1973 [c. 1870]), Digesta Iustiniani Augusti, 
Dublín/Zurich, Weidmann. 

Finkelberg, Aryeh (2009), “The cosmic cycle, a playing child, and the rules of the 
game”, en Enrique Hülsz Piccone (ed.), Nuevos ensayos sobre Heráclito. Actas 
del Segundo Symposium Heracliteum, México, Universidad Nacional Autónoma 
de México, pp. 315-336. 

Guthrie, William (1962), A History of Greek Philosophy, vol. 2: The Presocratic Tradi-
tion from Parmenides to Democritus, Cambridge, Cambridge University Press.

Heidel, William Arthur (1910), “Περὶ Φύσεως. A study of the conception of nature 
among the Pre-Socratics”, Proceedings of the American Academy of Arts and 
Sciences, vol. 24, núm. 4, pp. 79-133. 

Hipócrates (1996), Hippocrate. Airs, eaux, lieux, traducción de Jacques Jouanna, París, 
Les Belles Lettres.



Nazyheli Aguirre de la Luz

52

Signos Filosóficos,  vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 28-53, ISSN: 1665-1324 

Kahn, Charles (1983), “Philosophy and the written word: Some thoughts on Heraclitus 
and the early greek uses of prose”, en Kevin Robb (ed.), Language and Thought 
in Early Greek Philosophy, La Salle, Hegeler Institute, pp. 110-124.

Kahn, Charles (1981), The Art and Thought of Heraclitus, Cambridge, Cambridge Uni-
versity Press.

Kurke, Leslie (1999), “Ancient Greek board games and how to play them”, Classical 
Philology, vol. 94, julio, pp. 247-267.

Laercio, Diógenes (2013), Diogenes Laertius. Lives of Eminent Philosophers, edición de 
Tiziano Dorandi, Cambridge, Cambridge University Press.

Laercio, Diógenes (1999), Diogenis Laertii Vitae Philosophorum, edición de Miroslav 
Marcovich, Stuttgart/Leipzig, B. G. Teubner.

Laks, André y Glenn Most (eds.) (2016), Early Greek Philosophy, Harvard, Loeb Clas-
sical Library, 9 vols.

Marcovich, Miroslav (1967), Heraclitus: Greek Text with a Short Commentary, Mérida, 
Los Andes University Press.

Mouraviev, Serge (2011), Heraclitea IV.A: Refectio, San Agustín/Bonn, Academia 
Verlag.

Osborne, Robin (1998), La formación de Grecia, 1200-479 a. C., Madrid, Crítica.
Platón (1903), Platonis Opera, edición de John Burnet, Oxford, Clarendon Press.
Raaflaub, Kurt (2017), “Shared responsibility for the common good: Heraclitus, early 

philosophy, and political thought”, en Enrica Fantino, Ulrike Muss, Charlotte 
Schubert y Kurt Sier (eds.), Heraklit im Kontext, Berlín/Boston, De Gruyter, pp. 
103-128.

Robb, Kevin (1983), “Preliterate ages and the linguistic art of Heraclitus”, en Kevin 
Robb (ed.), Language and Thought in Early Greek Philosophy, La Salle, Hegeler 
Institute, pp. 152-206.



Heráclito y Éfeso: filosofía...

53

Signos Filosóficos, vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 28-53, ISSN: 1665-1324 

Robinson, Thomas More (1987), Heraclitus. Fragments: A Text and Translation with a 
Commentary, Toronto: University of Toronto Press.

Rossetti, Livio (2006), “Caratteristiche tipologiche dei trattati Περὶ φύσεως nei secoli 
VI-V a. C.”, Noua Tellus, vol. 24, núm. 2, pp. 111-146.

Tarán, Leonardo (1972), “Lettere Pseudo-Eraclitee”, en Rodolfo Mondolfo y Leonar-
do Tarán (eds.), Eraclito, Testimonianze e imitazioni. Introduzione, traduzione e 
commento, Florencia, La Nuova Italia, pp. 279-359.

Vernant, Jean (1992), Los orígenes del pensamiento griego, traducción española de Ma-
rino Ayerra, Barcelona, Paidós.

Wankel, Hermann (1979-1984), Die Inschriften von Ephesos, Bonn, Habelt.

Nazyheli Aguirre de la Luz: doctora en Letras Clásicas por la Universidad Na-
cional Autónoma de México (unam). Su investigación de doctorado pone de 
relieve las reflexiones de tipo semiótico que subyacen a las propuestas episte-
mológicas de Heráclito y Parménides.  Como desarrollo de esa misma línea, 
actualmente realiza una estancia posdoctoral en el Instituto de Investigaciones 
Filosóficas, unam, enfocada en el estudio de la recepción por parte de Teo-
frasto de las teorías presocrácticas sobre la percepción sensorial, con especial 
interés en Parménides y Empédocles.

D. R. © Nazyheli Aguirre de la Luz, Ciudad de México, enero-junio, 2021.


