
160� Secuencia, ISSN 0186-0348, núm. 99  |  septiembre-diciembre de 2017  |  pp. 160-184

Modelos en tensión: las disputas  
entre el obispo y los curas párrocos 

en torno a la centralización de la 
Iglesia católica en la década de 

1930 (Tucumán, Argentina)

Models in Tension: the Disputes between 
the Bishop and Parish Priests Regarding 

the Centralization of the Catholic Church 
in the 1930s (Tucuman, Argentina)

Lucía Santos Lepera
Instituto Superior de Estudios Sociales 
Conicet-Universidad Nacional de Tucumán, Argentina

 orcid.org/0000-0001-6088-8134
luciasantoslepera@gmail.com

Resumen: El objetivo de este artículo es analizar las tensiones que atravesaron 
la relación entre el obispo, Agustín Barrere, y los curas párrocos de la diócesis 
de Tucumán en la década de 1930. Con ese fin, indagamos en la reforma del 
clero que buscó impulsar el nuevo prelado, regida por el ideal de un modelo 
de sacerdocio basado en la unidad y la obediencia a la jerarquía. Se sostiene la 
hipótesis de que las políticas obispales encontraron fuertes resistencias entre 
los curas párrocos, cuyas experiencias al frente de las parroquias de la diócesis 
modelaron una tradición propia de su papel, opuesta al perfil de cura proyec-
tado por Barrere. En esa dirección, analizamos dos casos de sacerdotes cuya 
labor pastoral los llevó a un enfrentamiento abierto con la jerarquía, ponien-
do al descubierto los límites de las políticas obispales. 

Palabras clave: Iglesia católica; romanización; obispo; curas párrocos; Tucumán. 

http://orcid.org/0000-0001-6088-8134
mailto:luciasantoslepera@gmail.com


Secuencia, ISSN 0186-0348, núm. 99  |  septiembre-diciembre de 2017  |  pp. 160-184� 161

Abstract: This article analyzes the tensions in the relationship between the 
bishop, Agustín Barrere, and the parish priests of the Tucumán diocese in the 
1930s. To this end, we explore the reform of the clergy that sought to promote 
the new prelate, whose ideal model of priesthood was based on unity and obe-
dience to hierarchy. This supports the hypothesis that the bishop’s policies 
encountered significant resistance from the parish priests, whose experiences 
with the diocese’s parishes shaped a specific tradition for their role, in oppo-
sition to the priest profile projected by Barrere. In this regard, we analyze two 
cases of priests whose pastoral duties led them to an open confrontation with 
the hierarchy, revealing the limits of the bishop’s policies. 

Key words: catholic Church; romanization; bishop; parish priests; Tucumán.

Fecha de recepción: 19 de mayo de 2014  Fecha de aceptación: 6 de abril de 2015

Lejos de haber constituido un proceso unívoco y lineal, la romanización 
de la Iglesia católica en América Latina reflejó una dinámica compleja 

representada por la recepción y adhesión dispar de las iglesias locales a las 
políticas centralizadoras impulsadas desde el Vaticano. Definido como una 
tendencia mundial de la Iglesia que condujo a la concentración del poder 
papal en los terrenos dogmático, doctrinario y disciplinario, el proceso de 
romanización se manifestó a través de la creación del Colegio Pío Latinoa-
mericano en 1858, la injerencia en las políticas locales mediante el envío de 
nuncios apostólicos, la celebración del Primer Concilio Plenario de América 
Latina en 1899 (cuyo principal fin fue uniformar la disciplina eclesiástica) y 
la sanción del Código de Derecho Canónico en 1917.1 La tesis de la romani-
zación adquirió especial relevancia en la historiografía sobre la Iglesia católi-
ca al ofrecer un marco interpretativo sobre la centralización de la autoridad 
papal y sus efectos en las iglesias nacionales desde mediados del siglo xix.2 

	 1	 Dentro de la amplia bibliografía que reflexionó sobre esta tendencia de la Iglesia ca-
ben destacar las historias generales de Aubert et al. (1977, p. 65-75) y Schatz (1992). Otra di-
mensión de este proceso en Saranyana (2002, pp. 225-252). Sobre el impacto de estas políticas 
en la Iglesia argentina véase Di Stefano y Zanatta (2000).
	 2	 En un reciente estado de la cuestión sobre las investigaciones en torno a la Iglesia 
católica en México y Argentina, Miranda Lida (2007) ha dado cuenta del modo en que la 
tesis de la romanización –junto a la de la secularización– modelaron un marco interpretativo 
desde el cual se abordó el estudio de la Iglesia entre fines del siglo xix y principios del xx. En 



162� Lucía Santos Lepera

No obstante los numerosos avances en esa dirección, aún resta profundizar 
enfoques que ponderen el impacto, los alcances y las resistencias que las po-
líticas vaticanas generaron en las estructuras eclesiásticas locales. Es decir, 
resulta necesario ahondar las reflexiones críticas en torno a la idea de una 
romanización progresiva e inexorable, desde una perspectiva que problema-
tice y matice ese proceso. 

A tono con este proceso general, durante las primeras décadas del siglo 
xx la Iglesia argentina se fortaleció institucionalmente, ganó presencia en 
el espacio público y, en consecuencia, consolidó su influencia social y polí-
tica.3 Los alcances de ese desarrollo se evidenciaron hacia los años treinta, 
periodo de importantes conquistas para la Iglesia. En ese marco, los logros 
institucionales tales como el nacimiento de la Acción Católica, la creación de 
diez nuevas diócesis y la organización del Congreso Eucarístico Internacio-
nal estuvieron acompañados por un clima cultural y social de “renacimiento 
católico”. La Iglesia parecía, de ese modo, crecer a “la sombra de la romani-
zación” y adquirir un perfil fiel al proyecto papal de centralizar y jerarquizar 
la institución eclesiástica. Tal cuadro de situación llevó a algunos autores a 
caracterizar a la Iglesia argentina como “una de las que más internalizó” ese 
proceso (Di Stefano y Zanatta, 2000, pp. 332-336).

Este artículo avanza en la contraparte del proyecto centralizador de la 
Iglesia, es decir, en las resistencias, tensiones y conflictos que atravesaron el 
proceso de crecimiento y consolidación institucional. Con este fin, retoma 
las reflexiones críticas sobre la producción bibliográfica en torno a la historia 
de la Iglesia católica en los años treinta. Estas sentaron las bases para repen-
sar la imagen de una institución eclesiástica que, a partir de su creciente for-
taleza, unidad y disciplina, había conseguido conquistar posiciones sociales, 
políticas e ideológicas, y con ello convertir al catolicismo en un pilar de la 
identidad nacional.4 

consecuencia, se proyectó una historia signada por los ciclos de “derrota” frente a las refor-
mas liberales, de deseos de “revancha” y de “triunfo” hacia la década de 1930. 
	 3	 Se trató de un proceso de cambios ampliamente abordado por la historiografía. Des-
de distintas perspectivas, los estudios sobre la Iglesia de los años treinta dieron cuenta de las 
políticas desplegadas por las cúpulas eclesiásticas, de los vínculos estrechos que estas cons-
truyeron con las Fuerzas Armadas y el Estado y de las transformaciones ideológicas por las 
que atravesó el catolicismo en esa década (Bianchi, 1997, 2002; Di Stefano y Zanatta, 2000; 
Ghio, 2007; Mallimacci, 1988, y Zanatta, 1996). 
	 4	 Trabajos recientes llamaron la atención sobre la necesidad de revisar estas premisas. 
Brindaron nuevos aportes tendentes a complejizar la idea de “renacimiento católico” y a ate-
nuar el carácter rupturista con el que se había concebido la década de los treinta en la historia 



Secuencia, ISSN 0186-0348, núm. 99  |  septiembre-diciembre de 2017  |  pp. 160-184� 163

A través del análisis de la diócesis de Tucumán, el estudio busca dar 
cuenta del proyecto de Iglesia plasmado por el obispo Agustín Barrere quien, 
desde su asunción en 1930, impulsó un conjunto de medidas con el objeto de 
ordenar el funcionamiento de la institución y robustecer la autoridad ecle-
siástica. Sin embargo, el proceso de afirmación del poder obispal no fue sen-
cillo ni estuvo exento de tensiones, especialmente frente a un clero diocesano 
cuya tradición de autonomía fue difícil soslayar. En ese marco, nos interesa 
indagar en la reforma eclesiástica dirigida al cuerpo de sacerdotes de la dió-
cesis, centrado en modelar un perfil de cura acorde a las exigencias de disci-
plina y unidad que emanaban de la codificación eclesiástica. Se sostiene la 
hipótesis de que las políticas obispales de centralización encontraron fuertes 
resistencias entre los curas párrocos, cuyas experiencias al frente de las pa-
rroquias de la diócesis modelaron una tradición opuesta al perfil proyectado 
por Barrere, centrado en la obediencia a la jerarquía.

Con el fin de estudiar más detenidamente las tensiones que atrave-
saron las relaciones del obispo y los curas párrocos, analizamos dos casos 
de sacerdotes cuya labor pastoral los llevó a un enfrentamiento abierto con 
la jerarquía, poniendo al descubierto los límites de las políticas obispales y 
desnudando las contradicciones implícitas al proyecto de Barrere. Este modo 
de analizar el problema busca revisar la noción de una Iglesia en la que el 
principio de autoridad que guía las relaciones de obispos y sacerdotes supone 
la obediencia indiscutible. En ese sentido, la reflexión en torno al modo en 
que los curas párrocos concibieron su papel nos lleva a reparar en las tensio-
nes que atravesaron su relación con el obispo y, en definitiva, en las pugnas 
por los modelos de sacerdocio.5 Pero también nos remite al problema de los 
alcances y límites de la reforma del clero, una arista del proceso de romani-
zación de la Iglesia católica que implicó tensiones y enfrentamientos entre los 
actores eclesiásticos.

de la Iglesia (Lida, 2009). En esta línea, véanse también otros trabajos de la autora (Lida, 
2006, 2010) y de Diego Mauro (2009 y 2010). 
	 5	 En este enfoque, retomamos una fructífera línea de investigación desarrollada para 
el periodo tardocolonial y comienzos del siglo xix que indagó en torno al papel y perfiles de 
los párrocos, su autonomía y condicionamientos, y los cambios en el ejercicio del ministerio 
parroquial (Ayrolo, 2006; Barral, 2007). Sobre la renovación de los estudios sobre el clero en 
la historiografía argentina (Di Stefano, 2008). 



164� Lucía Santos Lepera

LAS DIFICULTADES DE LA CONSTRUCCIÓN 
DE LA AUTORIDAD OBISPAL 

En 1930, Agustín Barrere se convirtió en el tercer obispo de la diócesis de Tu-
cumán y ejerció su gobierno a lo largo de 22 años, hasta su fallecimiento en 
1952. La diócesis, creada en los estertores del siglo xix, había terminado de 
conformar sus límites poco antes, cuando las provincias de Santiago del Es-
tero y Catamarca se separaron (1907-1910) y su territorio coincidió con el de la 
provincia de Tucumán.6 De ese modo, Barrere asumía al frente de una dióce-
sis relativamente nueva cuya creación respondía a un proceso más amplio de 
descentralización de la estructura territorial de la Iglesia argentina y de mo-
dernización de la administración eclesiástica (Di Stefano y Zanatta, 2000).

La carrera del nuevo prelado se adecuó a la trayectoria que en general 
siguió la jerarquía católica, en la que predominaban las carreras burócratas en 
las estructuras episcopales o las carreras docentes en los seminarios, donde las 
funciones parroquiales no formaban parte (Bianchi, 1997, p. 30). Si bien nació 
en Buenos Aires, durante su infancia su familia se trasladó a Francia, país en 
el que Barrere estudió e ingresó a la Congregación de Padres Lourdistas. Pos-
teriormente fue enviado a la Universidad Gregoriana en Roma donde se gra-
duó con el doble título de doctor en Filosofía y Teología. En efecto, aquellos 
seminaristas que mostraban destacadas aptitudes eran enviados a Roma con 
el objeto de formar funcionarios eclesiásticos dentro de la disciplina vaticana 
y del más estricto tomismo, garantizando así la adhesión a la autoridad pa-
pal. Barrere, “destacándose entre los mejores”, transitó este camino.7 Una vez 
ordenado sacerdote en 1891, fue destinado a Argentina donde tras una larga 
trayectoria como sacerdote, en la que se desempeñó como docente y director 
del Seminario Conciliar de Tucumán, Barrere se consagró obispo a los 65 
años de edad. Ciertamente, su formación romana, su subordinación a la au-

	 6	 De ese modo, los límites de la diócesis coincidieron con los límites políticos de la 
provincia, cuyos 22 836 km² y sus 216 000 habitantes la convirtieron en una de las más den-
samente pobladas (9.33 habitantes por km²), cifra que la ubicó por encima del resto de los 
distritos. Datos extraídos del II Censo nacional de 1895 (Bravo, 2008, p. 27). Véase mapa 1.
	 7	 Bodas de oro sacerdotales. Boletín Oficial de la Diócesis de Tucumán (en adelante 
BODT), 13 de abril de 1941, p. 133. Otras biografías: Ecos de la consagración de mons. Ba-
rrere. BODT, 17 de agosto de 1930, p. 68; S. E. Rdma. Mons. Agustín Barrere. BODT, 30 de 
septiembre de 1947, p. 1. Véase también mons. Agustín Barrere. FARO. Boletín parroquial del 
Sagrado Corazón de Jesús, 25 de agosto de 1968, p. 2; Falleció anoche el obispo Barrere. La 
Gaceta, 29 de febrero de 1952, p. 1. 



Secuencia, ISSN 0186-0348, núm. 99  |  septiembre-diciembre de 2017  |  pp. 160-184� 165

Mapa 1. Ubicación de la diócesis de Tucumán 
en Argentina (división política)



166� Lucía Santos Lepera

toridad vaticana y su compromiso con el proceso de romanización influyeron 
en el perfil de su gestión pastoral al frente de la diócesis.

Desde que Agustín Barrere asumió como obispo se produjeron profun-
das transformaciones en la institución eclesiástica tucumana. El alto perfil 
que sostuvo en su gestión renovó un estilo de ejercer el poder eclesiástico ca-
racterizado por la incorporación de rasgos monárquicos y por la centralidad 
de su figura en el despliegue de las ceremonias religiosas, destinadas a rea-
firmar su autoridad especialmente hacia adentro de la institución.8 Según 
lo recordaba José I. Bassols, prosecretario del obispado, la imagen pública de 
Barrere era “la de un príncipe de la Iglesia” que se distinguía por “su solemni-
dad, su porte y su boato”, lo cual contrastaba “con la imagen humilde y aus-
tera de su antecesor, Mons. Bernabe Piedrabuena”.9 En efecto, el obispado de 
Bernabe Piedrabuena (1911-1928) tuvo características muy distintas y su figu-
ra, estrechamente vinculada a las elites locales, representó el perfil de prelado 
que la reforma eclesiástica impulsada desde el Vaticano buscó reemplazar.10

El ambicioso proyecto desplegado por el nuevo obispo tenía como ho-
rizonte el ideal de una institución eclesiástica fuerte, monolítica y disciplina-
da. Sintetizado en la imagen de una Iglesia centralizada bajo la autoridad del 
obispo, el modelo que Barrere buscó imponer encontró respuestas diversas 
entre los actores eclesiásticos. En ese sentido, las políticas dirigidas al laicado 
católico fueron, tal vez, las que rindieron mayores frutos y redundaron a fa-
vor del fortalecimiento de la autoridad obispal.11

En efecto, durante esos años se conformó la Acción Católica Tucuma-
na (act) como una asociación cuyo objetivo fue reunir las actividades de los 
laicos en una entidad única, alineada bajo las directivas de la jerarquía. Esta 

	 8	 Sobre esta reformulación del poder episcopal, que entre 1935 y 1957 fue “revestido de 
rasgos monárquicos” véase Bianchi (1997, p. 33).
	 9	 Testimonio del pbro. José I. Bassols publicado en el diario La Gaceta a raíz de la 
muerte del obispo: Bassols J. I. Falleció anoche el obispo Barrere, La Gaceta, 29 de febrero de 
1952, p. 1. 
	 10	 Piedrabuena pertenecía a una familia de la elite política tucumana. Su abuelo, Ber-
nabé Piedrabuena, había sido gobernador de Tucumán entre 1838 y 1840, y su padre fue, 
asimismo, militar y político. En efecto, la reforma eclesiástica impulsada desde Roma buscó 
terminar con las autonomías y vínculos locales que mantenían ciertos obispos con las elites 
provinciales. En Argentina esta se plasmó en 1934 cuando el Episcopado renovó sus miem-
bros a raíz de la designación de nuevos obispos y del pedido de renuncia a los que no respon-
dían a las condiciones requeridas desde el Vaticano (Bianchi, 1997; Zanatta, 1996, pp. 128-131). 
	 11	 Cabe aclarar que esta alusión a las políticas dirigidas al laicado no implica el descono-
cimiento de las tensiones que atravesaron el proceso de conformación de la Acción Católica 
Tucumana, aspecto que hemos abordado en otros trabajos (Santos Lepera, 2009 y 2010).



Secuencia, ISSN 0186-0348, núm. 99  |  septiembre-diciembre de 2017  |  pp. 160-184� 167

fue el pilar sobre el que se asentó la Iglesia para ganar las calles a partir de 
las movilizaciones católicas y, de este modo, proyectar una imagen de orden 
y solidez en la institución eclesiástica. Las grandes movilizaciones católicas 
que caracterizaron los años treinta fueron decisivas para forjar el ideal de 
fortaleza a partir del cual la Iglesia se concibió a sí misma y se proyectó en la 
sociedad. Tales movilizaciones, con sus columnas perfectamente ordenadas, 
presididas por el obispo diocesano junto a las autoridades políticas y milita-
res, fueron una puesta en escena de la centralidad que pretendía la Iglesia en 
la sociedad tucumana y permitieron visualizar cada vez más su presencia 
pública. Las multitudes que congregó el I Congreso Eucarístico Diocesano en 
1933, la consagración de la diócesis al corazón de María en 1944 y el I Congre-
so Mariano Diocesano en 1945, fueron un reflejo de ese nuevo catolicismo or-
ganizado pero también dieron cuenta de las transformaciones de la década.12 

El proyecto de Barrere también contempló al clero diocesano. No obs-
tante, estos últimos revelaron ser un actor más disruptivo que el laicado y, en 
gran medida, se mostraron refractarios a las reformas que el prelado buscó 
imponer. Al definir el obispado como una “forma de gobierno aristocrática”, 
Barrere manifestó que sólo el obispo tenía “por derecho propio y con toda 
plenitud, la potestad de enseñar”, considerando a los sacerdotes como “au-
xiliares y delegados” suyos.13 Desde esa perspectiva, el proyecto que tenía 
para el clero secular tuvo como eje promover entre estos la obediencia y la 
disciplina. El primer paso en esa dirección fue la promulgación del II Sínodo 
Diocesano, cuya reglamentación ofreció señales claras desde el punto de vis-
ta doctrinario y eclesiológico.14

La promulgación del Segundo Sínodo Diocesano en 1931 buscó princi-
palmente ordenar el funcionamiento de la diócesis y contribuir a la efectiva 
disciplina del clero. Este reglamentó la forma de organización de la insti-
tución, los deberes referidos a la curia eclesiástica, a los clérigos seculares 
y regulares, y se refirió a las costumbres de los fieles católicos. En palabras 

	 12	 En los últimos años la historiografía avanzó en el estudio de las movilizaciones ca-
tólicas durante el periodo de entreguerras. Desde la perspectiva de una historia social del 
catolicismo, estos trabajos tendieron a revisar el abordaje de esas movilizaciones como “su-
puestas exteriorizaciones de la alianza entre la cruz y la espada”, señalando la importancia 
de las transformaciones urbanas y las características propias de una sociedad de masas para 
explicar las “movilizaciones católicas” (Lida y Mauro, 2009; Mauro, 2010, p. 15).
	 13	 Barrere A. La misión sacerdotal. BODT, 10 de enero de 1943, p. 2.
	 14	 La necesidad de adaptar la legislación eclesiástica a las disposiciones del Código de 
Derecho Canónico promulgado por el papa Benedicto XV en 1917, llevó a Barrere a realizar la 
convocatoria de un nuevo Sínodo (Obispado de Tucumán, 1931).



168� Lucía Santos Lepera

del obispo, la nueva legislación no era “simplemente un acontecimiento tras-
cendental en los anales de la diócesis, sino un poderoso fermento de renova-
ción espiritual para todos; para los pastores antes que para la grey”.15 De este 
modo, uno de los principales objetivos fue fortalecer las jerarquías dentro de 
la organización institucional de la Iglesia tucumana, destacando las prerro-
gativas de la figura del obispo y los deberes del clero diocesano.

Si la puesta en marcha del Sínodo fue una muestra de las ansias de 
modelar una Iglesia ordenada y obediente, su implementación reflejó la dis-
tancia entre el orden proyectado por este y la dinámica de funcionamiento 
de la institución. Según lo expresó en su primera visita ad limina, el obispo 
se encontró con un cuerpo de sacerdotes cuyas prácticas –entre las que des-
cribió la asistencia a espectáculos públicos y cafés, la convivencia con pa-
rientes en la casa parroquial, el escaso respeto a las formas de la liturgia y 
la ortodoxia doctrinal, y la acumulación de deudas con la “fábrica” de sus 
iglesias–16 no “correspondían” a la conducta del clero.17 Barrere apuntaba a 
modelar un clero “profesional”, instruido y disciplinado, cuyas actitudes y 
comportamientos fuesen una pauta de distanciamiento del mundo seglar.18 
Sin embargo, la disciplina del clero implicó una negociación constante por 
parte del obispo, quien alternó los llamados de atención sobre las conduc-
tas “inapropiadas” con las sanciones eclesiásticas, a las cuales recurrió sólo 
excepcionalmente.

Tal fue el caso de José Ferrán, cura párroco de la iglesia Sagrado Cora-
zón, quien en 1937 fue objeto de una “amonestación severa” a raíz de su dis-
curso agraviante contra el obispo en el marco de un banquete de homenaje al 
prelado de Cartagena. En la fundamentación del apercibimiento que impar-
tió al párroco, Barrere aludió especialmente a la mala conducta del sacerdote 

	 15	 Discurso de cierre del Segundo Sínodo Diocesano de Tucumán celebrado en la iglesia 
catedral del 14 al 18 de abril de 1931 (Obispado de Tucumán, 1931, p. 242). 
	 16	 La fábrica era el fondo que solía tener una iglesia para realizar reparos edilicios o 
costear los gastos del culto. Los ingresos y egresos debían figurar en el “Libro de fábrica” que 
cada iglesia conservaba y debían ser siempre autorizados por el obispo. 
	 17	 Visita ad limina 1934. Fondo Documentos Eclesiásticos. Caja visitas ad limina s/n. Ar-
chivo del Arzobispado de Tucumán (en adelante aat), San Miguel de Tucumán, Argentina. 
	 18	 En esa dirección, los obispados anteriores habían buscado, aunque de forma esporá-
dica e incontinua, implementar algunos aspectos de la reforma del clero, pasos que Barre-
re intentó retomar y profundizar. Bajo el obispado de Padilla y Bárcena, Barrere había sido 
llamado a colaborar en la confección del I Sínodo Diocesano (1905), el cual sentó las bases 
organizativas sobre las que funcionó la diócesis por casi 30 años. Durante el obispado de Pie-
drabuena se comenzaron a implementar las “conferencias del clero” y se redactaron manuales 
para párrocos. 



Secuencia, ISSN 0186-0348, núm. 99  |  septiembre-diciembre de 2017  |  pp. 160-184� 169

quien, “contrariamente a lo dispuesto en el Sínodo Diocesano”, frecuentaba 
el café Japonés, un centro de reunión y sociabilidad de la capital donde acu-
dían miembros de la elite política y social.19 No obstante, las tensiones de 
fondo con el obispo parecían tener su antecedente en la oposición férrea que 
ejerció Ferrán al proyecto del prelado de trasladar la sede de la parroquia 
Sagrado Corazón (que funcionaba en la catedral a falta de sede propia) a un 
barrio de menores recursos.20 De forma similar, entre 1935 y 1938 Barrere sos-
tuvo enfrentamientos con los miembros del clero diocesano Agustín Arrá-
zola, Máximo Bruser, Domingo Vargas Cubillo, Felín Linares Alurralde y 
Pedro Ripoll.21 Estos también se desenvolvieron en torno a problemas por 
la “conducta” del clero, que involucraron desde desobediencias a directivas 
obispales a la inobservancia de la liturgia en la celebración de misas o de 
procedimientos dispuestos en el Sínodo respecto a la inscripción de partidas 
en los libros de bautismos parroquiales.22 A diferencia de lo ocurrido con 
Ferrán, estos casos sólo generaron reiteradas “advertencias” por parte de la 
jerarquía, sin derivar en sanciones eclesiásticas.

La creación de La Semana Católica (boletín oficial de la diócesis que 
reprodujo las palabras y directivas de la jerarquía local), también reveló los 
límites que encontró el proyecto del obispo en su instrumentación. Los ejem-
plares del boletín debían ser adquiridos por todas las parroquias con el fin 
de homogeneizar las prédicas de los curas párrocos y difundir las activida-
des de la diócesis. Sin embargo, su creación originó múltiples tensiones. En 

	 19	 Comunicado del obispado a José Ferrán. 10 de septiembre de 1937. Fondo Clero Dio-
cesano. Caja legajos s/n (José Ferrán). aat, San Miguel de Tucumán, Argentina.
	 20	 Carta al “Venerable Cuerpo de Consultores Diocesanos” de Barrere. 11 de abril de 
1932. Fondo Clero Diocesano. Caja legajos s/n (José Ferrán). aat, San Miguel de Tucumán, 
Argentina. Barrere criticaba el “poco celo evangelizador” de Ferrán quien se encontraba en 
“situación cómoda y bien rentada en la catedral”, causando “daños espirituales” a los feligre-
ses desde hacía diez años.
	 21	 Fondo Clero Diocesano. Caja legajos s/n (Agustín Arrázola, Máximo Bruser, Domin-
go Vargas Cubillo, Felín Linares Alurralde, Pedro Ripoll). aat, San Miguel de Tucumán, 
Argentina. Sobre los llamados de atención y amonestaciones eclesiásticas, Visita ad limina 
1934. Fondo Documentos Eclesiásticos. Caja visitas ad limina s/n. aat, San Miguel de Tucu-
mán, Argentina. De la revisión de los legajos personales del clero diocesano de la diócesis, se 
desprende que Barrere sostuvo, a lo largo de la década de los treinta, conflictos con al menos 
catorce sacerdotes.
	 22	 Si bien es una variable que no analizamos en este estudio, cabe resaltar que en todos 
los casos se trataba de sacerdotes extranjeros que habían llegado a la diócesis en las primeras 
décadas del siglo xx. Excepto el cura Bruser (nacido en Gerlingen, Westfalien, Alemania) 
todos eran españoles. Sobre el papel del clero extranjero, los imaginarios en torno a este y los 
conflictos con la jerarquía por cuestiones de disciplina, véase Gallardo (2010). 



170� Lucía Santos Lepera

primer lugar, no todos los párrocos compraron el hebdomadario dado que 
lo consideraron de tinte “exclusivista” porque no publicaba las noticias de 
las comunidades parroquiales locales y porque, teniendo en cuenta su bajo 
número de lectores, su costo era muy alto para ser afrontado por la fábrica 
de las iglesias.23 Así lo reveló el caso de Juan Avellá, cura párroco de Lules 
entre 1935 y 1949, quien elevó reiteradas quejas al obispo en respuesta a la 
insistencia de este en que se pusiera al día con la compra de la publicación.24 
Desde el obispado reconocieron las dificultades de muchos párrocos que se 
rehusaban a comprar La Semana Católica, por lo que decidieron suspender 
los envíos como una forma de “ejercer presión”.25 A pesar de la insistencia 
de Barrere, tal estrategia no surtió los efectos esperados y los curas siguieron 
acumulando deudas, lo que generó finalmente que la publicación diocesana 
disminuyera su frecuencia por falta de suscriptores. Aunque el boletín puso 
en evidencia las dificultades que debió enfrentar el obispo para construir 
su autoridad, su publicación fue un paso importante en la difusión de las 
directivas y orientaciones ideológicas de la jerarquía católica con el fin de 
homogeneizar los procedimientos de una Iglesia que necesitaba progresar en 
su articulación institucional. 

Junto con el propósito de disciplinar al clero diocesano, Barrere pro-
curó aumentar su número a través de distintas estrategias, aspecto central 
para promover el crecimiento institucional de la diócesis y proyectar la tan 
ansiada catolización de la sociedad.26 Se ensayaron distintas vías para pro-
mover la carrera eclesiástica como la creación del secretariado de las Voca-
ciones Eclesiásticas, la organización de “cruzadas vocacionales”, la difusión 

	 23	 Desde un principio, el Boletín definió a sus destinatarios como un “público restringi-
do, capacitado y culto”, es decir, “de elite”. Se trataba según sus editores de una “prensa de 
ideas y de sentimientos elevados” dedicado a quienes los compartían. Nuestro Programa. 
BODT, 4 de agosto de 1929, pp. 2 y 3.
	 24	 Carta a Juan Avellá de Barrere, 2 de marzo de 1938; Carta a Agustín Barrere de Avellá, 
14 de marzo de 1938. Fondo Clero Diocesano. Caja Legajos s/n (Juan Avellá). aat, San Miguel 
de Tucumán, Argentina. 
	 25	 En el Boletín Diocesano se publicaba información fundamental para los párrocos como 
los días que debían asistir a los ejercicios espirituales, los decretos y comunicados del obispo, 
los datos relativos a traslados y permisos especiales otorgados a los curas, etcétera.
	 26	 Para el desarrollo de la red parroquial de la diócesis era indispensable el crecimiento 
del número de sacerdotes que pudiesen asumir la dirección de esas nuevas parroquias. El 
problema de la “escasez de clero” atravesó todo el periodo y siempre fue objeto de queja de la 
jerarquía eclesiástica. Como indica Susana Bianchi, si bien durante la década de 1930 crecie-
ron las vocaciones eclesiásticas, frente al modelo español (23 000 sacerdotes diocesanos para 
1950) “la Iglesia argentina era un desierto” (Bianchi, 1998, p. 2).



Secuencia, ISSN 0186-0348, núm. 99  |  septiembre-diciembre de 2017  |  pp. 160-184� 171

del “Apostolado de la Oración” y se organizaron las Jornadas de la Vocación 
Eclesiástica y el día del Seminario, con el fin de recaudar fondos para donar 
becas a los aspirantes al sacerdocio. Hacia principios de la década de los cin-
cuenta, los frutos de tales políticas se volvieron visibles: el cuerpo del clero 
diocesano que hacia 1931 estaba conformado por 43 sacerdotes, aumentó su 
número a 59 miembros. Las vocaciones eclesiásticas también crecieron du-
rante aquellos años: si en 1934 la diócesis contaba con 49 seminaristas, hacia 
1942 Barrere podía jactarse de haber duplicado su número a 106.27

Desde la perspectiva del obispo, el aumento de la cantidad de curas y 
recursos resultaba indispensable para proyectar, simultáneamente, la exten-
sión de la red parroquial. La diócesis de Tucumán englobaba a un conjunto 
heterogéneo de parroquias muy dispares entre sí en lo relativo a su extensión, 
cantidad de población, perfil socioeconómico, etc.28 Al asumir Barrere como 
obispo, existían 19 parroquias, de las cuales sólo cuatro estaban ubicadas en 
la capital (dos de ellas a cargo del clero regular). Debido a las políticas ins-
titucionales desplegadas durante su gestión, las parroquias aumentaron su 
número a 30 (se crearon once parroquias, cuatro en la ciudad capital y siete 
en el interior de la provincia). Con el fin de conseguir recursos económicos, 
el prelado se valió de la colaboración de algunos industriales azucareros, 
responsabilizándolos de la congrua, es decir, del sustento de las nuevas pa-
rroquias y de sus curas (Santos Lepera, 2012). En líneas generales, se trató 
de una política exitosa ya que el número de parroquias erigidas durante su 
gestión representó 37% del total que conformaban la diócesis.

En este proceso resultó fundamental la creación del Seminario Re-
gional de Catamarca (1932). Su fundación respondía a la estrategia de las 
autoridades eclesiásticas del noroeste argentino (Salta, Tucumán, Santiago 
del Estero y Catamarca) tendente a favorecer la formación de un clero local 
empapado de las necesidades pastorales de la región. Según los obispos, era 
necesario que “el clero se forme en el ambiente en el que va a actuar y apren-
da, desde el seminario, a ceñirse a las exigencias de una vida modesta que, 

	 27	 Guías eclesiásticas de 1938, 1946 y 1952. aat, San Miguel de Tucumán, Argentina. 
Véase también, Visita ad limina 1934, Fondo Documentos Eclesiásticos. Caja visitas ad limina 
s/n. aat, San Miguel de Tucumán, Argentina. 
	 28	 El entramado parroquial de la diócesis se había ido desarrollando desde fines del siglo 
xix al calor del “despegue” de la agroindustria azucarera. Las parroquias se concentraron 
principalmente en el área del piedemonte tucumano, al suroeste de la capital, donde predo-
minaba la población dedicada a la elaboración de azúcar.



172� Lucía Santos Lepera

en su ministerio, tendrá que llevar”.29 Hasta ese momento, los aspirantes 
al sacerdocio se trasladaban a los seminarios de las provincias de Córdoba, 
Buenos Aires y Santa Fe para seguir sus estudios. El hecho de enviar a los se-
minaristas a centros de formación distantes de su lugar de origen despertaba 
entre los obispos muchas reservas: “en el contacto con alumnos de diócesis 
más afortunadas y de costumbres menos sencillas haría que, a su regreso, 
se encontraren como extraños en casa propia”.30 De este modo, durante su 
gestión Barrere hizo explícita la intención de promover un “clero nativo”, es 
decir incentivar la formación sacerdotal de jóvenes oriundos de la diócesis 
tucumana.31

Los obispos decidieron que el seminario Mayor de Catamarca fue-
se regido por la Sociedad del Verbo Divino, una congregación religiosa de 
sacerdotes alemanes con amplia experiencia en este campo.32 Aparte de la 
formación que impartían en los ciclos de filosofía y teología –tal como dispo-
nía el Código de Derecho Canónico–, estos pusieron énfasis en la formación 
científica de sus alumnos, en la promoción de actividades culturales (en es-
pecial las academias literarias y el cultivo de la música de tradición alemana 
y del folclore local) y en la práctica del deporte. Así recordaba Honorio Soria 
su paso por el seminario: “nos formaban muy bien. Los seminaristas iban a 
Catamarca con muy distinta base, la enseñanza era bastante pobre en el se-
minario menor, pero en el mayor los alemanes nos exigían mucho […] había 
40 alumnos, no más. Aprendíamos heráldica, historia y medicina, aparte de 
filosofía y teología.”33 Ciertamente, a partir de la fundación del nuevo semi-
nario regional la formación del clero tucumano tendió a homogeneizarse: 

	 29	 Carta pastoral sobre la fundación del Seminario Mayor Regional del Norte. BODT, 27 
de marzo de 1932, p. 704. 
	 30	 Carta pastoral sobre la fundación del Seminario Mayor Regional del Norte. BODT, 27 
de marzo de 1932, p. 704. 
	 31	 Visitas ad limina 1944 y 1949. Fondo Documentos Eclesiásticos. Caja visitas ad limina 
s/n, aat, San Miguel de Tucumán, Argentina. 
	 32	 El Seminario Regional funcionó en la sede del antiguo Seminario Conciliar de Cata-
marca (creado en 1891). Este último había sido regido primero por los padres lourdistas y des-
pués por el clero diocesano. El nuevo seminario funcionó con el presupuesto destinado por 
el Ministerio de Culto de la Nación a través del pago de sueldos a los profesores y de las becas 
que otorgaba. Asimismo, el aporte de las diócesis del noroeste era central: debían cubrir los 
gastos de la pensión de sus seminaristas. 
	 33	 Recuerdos de Segundo Honorio Soria sobre su paso por el seminario de Catamarca. 
Entrevista realizada por Lucía Santos Lepera, el 24 de noviembre de 2005, San Miguel de 
Tucumán.



Secuencia, ISSN 0186-0348, núm. 99  |  septiembre-diciembre de 2017  |  pp. 160-184� 173

quienes aspiraban a hacer la carrera sacerdotal iniciaban sus estudios en el 
seminario Menor de Tucumán y los finalizaban en el de Catamarca.

En suma, el proyecto de Barrere buscó, por un lado, promover la disci-
plina de los sacerdotes en su encuadramiento bajo la autoridad obispal y, por 
otro, afirmar en la diócesis a un clero oriundo de Tucumán, consustanciado 
con los problemas locales de la comunidad. Las especificaciones del Sínodo 
diocesano y la formación impartida en los seminarios apuntaban a que los 
aspirantes internalizaran un complejo papel: el de ser “profesionales” de lo 
sagrado a la vez que desempeñaban sus funciones insertos en la vida cotidia-
na de las poblaciones parroquiales. No obstante, como veremos, el modelo 
de cura que buscó imponer Barrere, basado en las nociones de disciplina y 
obediencia a la figura inapelable del obispo, tropezó con las prácticas de los 
curas párrocos. Desde la perspectiva de estos, la situación era mucho más 
complicada. Si bien los sacerdotes que ejercían el ministerio parroquial le de-
bían obediencia al obispo –la autoridad máxima de la diócesis– necesitaban 
equilibrar su gestión entre las directivas del obispado y las reglas que les im-
ponía la propia dinámica de funcionamiento de la parroquia. Los párrocos 
se encontraban en el difícil lugar intermedio entre la jerarquía y los fieles. 

LOS CURAS PÁRROCOS DE TRANCAS  
Y SIMOCA: FUNCIONES Y TENSIONES 

CON LA JERARQUÍA

Así como el proyecto de Barrere abrió la posibilidad de que los sacerdotes 
siguiesen el camino propuesto y respondiesen al modelo de cura proyecta-
do por el prelado, existieron otros perfiles de párrocos con los que surgieron 
tensiones, cuya labor reflejaba una concepción de sus funciones muy distin-
ta. La función bifronte de los sacerdotes llevó a estos a desenvolverse bajo la 
disyuntiva entre la obediencia a la jerarquía y el acercamiento a la comuni-
dad de fieles. Se trató de una tensión entre dos fidelidades. De ese modo, en 
su vinculación directa y cotidiana con la población parroquial a través de un 
lenguaje mundano y más plebeyo, los curas operaron en espacios muy dis-
tintos a los de la jerarquía eclesiástica. Así lo reflejaron las trayectorias de los 
curas párrocos de Trancas (Pablo Rodríguez Melero) y Simoca (Alberto Sol-
dati) que, de forma parecida, pusieron en cuestión el proyecto del obispo y 
desnudaron las contradicciones inherentes al mismo. Como veremos, ambas 
trayectorias representaron dos casos extremos, ya que sus enfrentamientos 



174� Lucía Santos Lepera

con el obispo derivaron en la expulsión de la diócesis de Rodriguez Melero y 
en el abandono forzado de las funciones como párroco de Soldati.

Pablo Rodríguez Melero constituyó el perfil de cura al que estaban di-
rigidas las políticas desplegadas por el obispo Agustín Barrere con el objeto de 
reformar y disciplinar al clero. El sacerdote español regía desde 1928 una de las 
parroquias más extensas y alejadas de la capital, lugar donde residía la jerar-
quía eclesiástica.34 En parte, tal distancia incidió en su desempeño como un 
párroco que gozaba de amplias cuotas de libertad en su jurisdicción respec-
to de las directivas obispales. Sin embargo, fue la concepción sobre su labor 
como sacerdote –divergente al modelo que buscaba imponer Barrere– la fuen-
te de conflictos que llevó a Rodríguez Melero a ser expulsado de la diócesis. 

Desde que Barrere asumió como obispo había sostenido una relación 
tirante con el párroco de Trancas a quien, en reiteradas ocasiones, le advirtió 
sobre su comportamiento “indebido”. Desde la perspectiva obispal, Rodrí-
guez Melero no cumplía con sus deberes pastorales, se inmiscuía en los pro-
blemas mundanos y se “extralimitaba” de sus funciones. Entre 1931 y 1935, 
el cura fue apercibido por mantener vínculos epistolares con una mujer del 
pueblo, lo cual era considerado una conducta inmoral, por frecuentar una 
fonda diariamente para almorzar y cenar, por residir en una pensión en lugar 
de habitar la casa parroquial y por no promover la conformación de las ramas 
de Acción Católica.35 

Las tensiones acumuladas estallaron el 28 de octubre de 1935, cuando 
Rodríguez Melero recibió un comunicado del obispado donde se le solici-

	 34	 Fondo Clero Diocesano. Caja Legajos s/n (Pablo Rodríguez Melero). aat, San Miguel 
de Tucumán, Argentina. La parroquia se ubicaba en el departamento de Trancas, caracte-
rizado por su gran extensión y su escasa densidad demográfica (2 914 km² y 3.4 habitantes 
por km²). Se trataba de un distrito que carecía de centros urbanos (la población era 100% 
rural) y no poseía ingenios azucareros. En efecto, la principal actividad económica de la 
provincia era la producción azucarera, cuyos establecimientos industriales estaban situados 
en el centro-sur del territorio provincial, alrededor de los cuales se concentraban también 
los asentamientos de población. En Trancas predominaba, por el contrario, la producción 
agrícola-ganadera.
	 35	 El Sínodo hacía referencia explícitamente a la obligación que tenían los párrocos de 
residir en la casa parroquial y no ausentarse sin la debida autorización del obispo diocesano. 
En el capítulo v del Sínodo titulado “De los Párrocos”, el artículo iii hacía referencia a sus “de-
rechos y obligaciones”. Asimismo se dedicó un punto a regular las “costumbres sociales” de los 
curas párrocos (Obispado de Tucumán, 1931). En general, las disposiciones sobre las conductas 
de los párrocos fueron reforzadas con decretos del obispo donde especificaba las prohibiciones 
de andar en bicicleta, concurrir a espectáculos públicos, etc. Fondo Documentos Eclesiásticos. 
Caja Decretos del obispado (1930-1952). aat, San Miguel de Tucumán, Argentina.



Secuencia, ISSN 0186-0348, núm. 99  |  septiembre-diciembre de 2017  |  pp. 160-184� 175

taba su renuncia como párroco y se sugería su traslado a otra diócesis. Las 
causas aducidas se centraban en su “desobediencia”, sus “ausencias” de la 
parroquia sin autorización del obispo, sus “contravenciones a las prescripcio-
nes canónicas” y, principalmente, su participación en la cooperativa agrícola 
que nucleaba a los colonos de Trancas en cuya administración el cura se ha-
bía “inmiscuido”.36 El papel protagónico que tuvo Rodríguez Melero en la 
conformación de la cooperativa y la organización de los colonos con el fin 
de reclamar la propiedad de la tierra, comportamiento juzgado como “inde-
bido” por la jerarquía, fue la causa que terminó de incidir en el obispo para 
decretar su expulsión.

En efecto, el sacerdote se había comprometido en la organización de 
una cooperativa agrícola de campesinos a través de la cual impulsó dos pro-
yectos: la rebaja de las rentas “exorbitantes” que cobraban los terratenientes 
y el inicio de los trámites correspondientes para conseguir que el Banco Hi-
potecario Nacional vendiera a los colonos las propiedades que poseía en la 
localidad de Benjamín Paz. Desde la perspectiva del cura, “el haber sido el 
promotor de las compras de tierras por los colonos” hizo que la gran mayoría 
de los campesinos de la zona se acercaran a la Iglesia y a la religión católica.37 
Como consecuencia, Rodríguez Melero se vio envuelto en un enfrentamien-
to abierto con los latifundistas a raíz de su defensa de los agricultores y de 
sus críticas a los “abusos” que aquellos cometían. Según explicó, gracias a su 
trabajo en la cooperativa logró que los colonos “tengan con que vivir, sin nece-
sidad de estar sometidos a los latifundistas ni tener que estar continuamente 
adulando al patrón para que los deje trabajar tranquilos en sus tierras”.38

A lo largo de los años que se desempeñó como párroco, en los que se 
empapó de los problemas y las demandas de los colonos, Rodríguez Mele-
ro elaboró una visión de la cuestión social muy distinta a la mirada que el 
obispo reproducía en cartas pastorales y comunicados. Desde la perspectiva 
obispal, los conflictos en el mundo laboral debían encontrar una solución 
cristiana en la Doctrina Social de la Iglesia, entendida como la “concilia-

	 36	 Comunicado a Rodríguez Melero del Obispado. 28 de octubre de 1935. Fondo Cle-
ro Diocesano. Caja legajos s/n (Pablo Rodríguez Melero). aat, San Miguel de Tucumán, 
Argentina.
	 37	 Carta a Barrere de Rodríguez Melero. 6 de noviembre de 1935. Fondo Clero Diocesa-
no. Caja legajos s/n (Pablo Rodríguez Melero). aat, San Miguel de Tucumán, Argentina.
	 38	 Carta a Barrere de Rodríguez Melero. 6 de noviembre de 1935. Fondo Clero Diocesa-
no. Caja legajos s/n (Pablo Rodríguez Melero). aat, San Miguel de Tucumán, Argentina.



176� Lucía Santos Lepera

ción del capital y el trabajo”. Su visión conservadora del orden social llevó 
al prelado a vincularse con los sectores patronales, a quienes interpeló para 
que asumiesen un papel activo azuzando el miedo del avance de las ideas de 
izquierda y del desorden social. Según ese esquema, el obrero y su familia 
mejorarían su situación gracias a la “buena voluntad” de los patrones.39 Por 
el contrario, el párroco de Trancas consideraba necesaria la acción directa 
de la Iglesia en el terreno social, proceso que implicaba identificarse con los 
sectores más desfavorecidos. En suma, en el trasfondo del altercado entre el 
obispo y el cura de Trancas estuvo también en disputa la concepción de la 
Doctrina Social de la Iglesia. En respuesta a las sanciones del obispo, Rodrí-
guez Melero afirmaba:

Pero aun en el supuesto de que esos individuos, los latifundistas, salieran 
perjudicados ¿no es preferible el bien de 300 o 400 familias al de una sola por 
muy aristocrática y distinguida que sea, o mejor dicho, que ella se juzgue? A 
la luz de la Doctrina Social de la Iglesia y de los principios de la justicia y de 
la caridad cristiana, no cabía duda alguna en la elección, y todo espíritu recto 
se inclinará siempre a favor de las 300 o 400 familias beneficiadas, prescin-
diendo de la una.40 

Frente a tal desafío, Barrere sostuvo las sanciones recordándole que 
como sacerdote debía “promover la justicia social, sin provocar reacciones que 
deban evitarse, bregando por el triunfo de los humildes en la paz de Cristo, 
por tanto, en la cristiana colaboración del capital y el trabajo”.41 Según el obis-
po, la vía para mejorar la situación de los colonos era el “trabajo y el ahorro”. 
Aunque no lo hacía explícito, al referirse a las “reacciones” evitables, induda-
blemente Barrere aludía a las respuestas de los latifundistas quienes, a raíz 
de su enfrentamiento con el cura, iniciaron una campaña de difamación del 
sacerdote y solicitaron reiteradas veces su traslado a otra parroquia. Como era 
de esperar, Rodríguez Melero acusó al obispo por su actitud de connivencia 

	 39	 Barrere A. Carta pastoral del Excmo. Sr. Obispo Diocesano. BODT, 3 de agosto de 1930, 
p. 5. Véase también Barrere A. Algo sobre la cuestión social. BODT, 21 de junio de 1931, p. 949.
	 40	 Carta a Barrere de Rodríguez Melero. 6 de noviembre de 1935. Fondo Clero Diocesa-
no. Caja legajos s/n (Pablo Rodríguez Melero). aat, San Miguel de Tucumán, Argentina.
	 41	 Carta a Rodríguez Melero de Barrere. 21 de noviembre de 1935. Fondo Clero Diocesa-
no. Caja legajos s/n (Pablo Rodríguez Melero). aat, San Miguel de Tucumán, Argentina.



Secuencia, ISSN 0186-0348, núm. 99  |  septiembre-diciembre de 2017  |  pp. 160-184� 177

con los sectores patronales en vez de defender su labor como párroco, consi-
derándose una víctima de “los personajes con dinero e influencias”.42

No obstante las explicaciones esbozadas por el cura y las cartas en-
viadas por vecinos de la localidad solicitando al obispo que revirtiese su de-
cisión de expulsar al párroco, Barrere sostuvo su postura. A juzgar por el 
apoyo que recibió de un sector de la población, el párroco de Trancas había 
conseguido establecer vínculos estrechos con la feligresía y se había erigido 
en un referente de la localidad, a quien, en especial los colonos, respetaban y 
valoraban. Ciertamente, cuando Barrere logró que Rodríguez Melero aban-
donase la localidad de Trancas, un sector de los vecinos se organizó en defen-
sa del párroco y reclamó su regreso.43

El modo en que el cura de Trancas concibió su función, modelada en 
su experiencia al frente de la parroquia, y la autonomía que expresó respecto 
del obispo, representaban una constante en el accionar de los párrocos, es 
decir, estaban lejos de constituir una novedad de ese periodo. Lo que sí se 
había modificado era la política obispal frente a los gestos de desobediencia 
a la autoridad jerárquica. Barrere buscó controlar más de cerca a los curas 
párrocos a través de distintas estrategias con el objetivo de infundir los sen-
tidos de unidad y observancia a las directivas obispales. Tal como lo refleja 
la historia de Rodríguez Melero, se trató de un proceso que no estuvo exento 
de conflictos y enfrentamientos con los párrocos, cuya posición de fuerza 
resultaba difícil de modificar.

A diferencia de la trayectoria de Rodríguez Melero, la carrera eclesiás-
tica del presbítero Alberto Soldati respondía a las expectativas del obispo 
Barrere. A los quince años de edad ingresó al seminario menor de la diócesis 
donde obtuvo una beca de estudios ya que sus padres no podían afrontar 
los gastos. Debido a su buen desempeño y a sus aptitudes para convertirse 
en sacerdote fue enviado al colegio Pío Latinoamericano en Roma y una vez 
recibido volvió a la diócesis de Tucumán donde se incardinó.44 No sólo su 
formación romana coincidió con el modelo de sacerdocio al que aspiraba el 

	 42	 Carta a Barrere de Rodríguez Melero. 26 de noviembre de 1935. Fondo Clero Diocesa-
no. Caja legajos s/n (Pablo Rodríguez Melero). aat, San Miguel de Tucumán, Argentina.
	 43	 Carta del Pbro. Emigdio Courel a Barrere. 31 de marzo de 1936. Fondo Parroquias de 
la diócesis. Carpeta parroquia de Trancas. aat, San Miguel de Tucumán, Argentina. En la 
misma Courel señalaba el malestar entre la población por la expulsión del párroco y describió 
la organización de los vecinos en “comisiones” para reclamar frente al obispo de la diócesis.
	 44	 Fondo Clero Diocesano. Caja legajos s/n (Alberto Soldati). aat, San Miguel de Tucu-
mán, Argentina.



178� Lucía Santos Lepera

obispo, sino también su origen: Soldati era tucumano, aspecto que contri-
buía a robustecer las filas de un clero nativo y que cuadraba con el proyecto 
del flamante prelado.

En efecto, Soldati había nacido y crecido en el pueblo de Simoca, en el 
seno de una familia de “cañeros”. La presencia de los cañeros era uno de los 
rasgos que distinguían a la agroindustria azucarera tucumana: se trataba del 
sector compuesto por campesinos propietarios o arrendatarios de extensio-
nes variables de tierra que se dedicaban al cultivo de la caña de azúcar para 
luego venderla a los ingenios.45 Los problemas recurrentes por el precio de la 
materia prima y la persistente crisis de superproducción que caracterizó a 
la agroindustria desde los años veinte signaron la persistente puja de intere-
ses entre los cañeros y los industriales, configurando un escenario altamente 
conflictivo (Bravo y Gutiérrez, 2009). Junto al departamento de Monteros, 
Simoca era una jurisdicción donde prevalecía el cultivo de la caña y se con-
centraban los pequeños y medianos productores. Como veremos, embebido 
de una tradición familiar de pequeños propietarios cañeros, Soldati pronto 
se vería involucrado en la defensa de los intereses de los agricultores de la 
zona, en disputa constante con los ingenios.

Alberto Soldati quedó a cargo de la parroquia de Simoca en 1937 cuan-
do el cura titular de la misma, Andrés Chionetti, solicitó a Barrere que lo 
nombrase como sucesor dada la grave enfermedad que padecía y que le impe-
día seguir ejerciendo el ministerio pastoral.46 De ese modo, volvió a su pueblo 
natal con la función de vicario cooperador. Sin embargo, en poco tiempo el 
cura se vio tironeado entre la observancia de las reglas de la Iglesia y su identi-
ficación con la causa cañera. Su participación a fines de los años treinta en los 
mítines organizados por la Unión Agraria Provincial y su compromiso con 
las agremiaciones de cañeros le valieron numerosas advertencias del obispo 
y amonestaciones eclesiásticas. A pesar de las sanciones que le impartieron, 
el cura Soldati siguió comprometido en la defensa de los cañeros. En 1939 fue 
uno de los principales oradores, en calidad de “miembro” de la seccional de 

	 45	 Para un análisis exhaustivo sobre los orígenes de este sector y su composición interna, 
Bravo (2008).
	 46	 Carta a Barrere de Chionetti. 15 de febrero de 1937. Fondo Parroquias. Carpeta de 
parroquia de Simoca. Archivo de la Diócesis de Concepción (en adelante adc), Concepción, 
Tucumán, Argentina.



Secuencia, ISSN 0186-0348, núm. 99  |  septiembre-diciembre de 2017  |  pp. 160-184� 179

agricultores de Simoca, en el acto organizado en Monteros bajo el patrocinio 
del Centro Cañero de Tucumán y de la Unión Agraria provincial.47

A diferencia de Barrere, que señaló la participación del cura en el mo-
vimiento cañero como un “obstáculo” en el ejercicio de su “apostolado sa-
cerdotal”, Soldati consideró su adhesión a la causa de los agricultores como 
“justa y razonable”.48 Aún más, el vicario cooperador no sólo desafiaba el po-
der de los industriales, sino también el del gobierno. En 1938, junto con el pá-
rroco de Concepción, celebraron una misa en conmemoración de los cañeros 
reprimidos por la policía en Gastona en 1932. Según el fiscal eclesiástico de 
la diócesis, César Padilla, se trataba de una “conmemoración en carácter de 
protesta contra la actitud del gobierno de entonces y en contra de la policía”.49

Las sanciones impartidas por el obispo se basaban en el capítulo del 
Sínodo Diocesano dedicado a la conducta del clero donde se prohibía termi-
nantemente la participación en la política. Los sacerdotes se veían obligados 
a “mantenerse fuera y por encima de todos los partidos, condición imprescin-
dible para el éxito de su ministerio”, y debían mantener una relación de “paz 
y armonía” con las autoridades civiles, siendo “condescendientes en todo lo 
que no afecte a las leyes de la Iglesia y el decoro sacerdotal” (Obispado de Tu-
cumán, 1931, p. 66). No obstante, el oficio de misas que se vinculaban a algún 
“pedido político” resultaba una práctica extendida entre los curas párrocos. 
Pero mientras estas celebraciones tendían a conservar la paz y la armonía y 
no implicaban desafíos a las autoridades políticas o patronales, el obispo no 
las reprendía. Por el contrario, cuando los curas se involucraban en la defen-
sa y la reivindicación de algún sector que implicase el cuestionamiento al 
statu quo, entonces se activaban los mecanismos de disciplinamiento como 
las sanciones eclesiásticas.

Finalmente, cansado de las presiones y los llamados de atención de 
Barrere, pero sobre todo de su imposibilidad de acceder a las parroquias sub-
vencionadas por los ingenios dada su condición de hijo de cañeros, Soldati 
decidió postularse para ser capellán del Ejército y de ese modo asegurarse el 
sustento. Evidentemente, las perspectivas de Soldati en la diócesis de Tucu-

	 47	 Una concentración de cañeros hubo ayer en Tucumán. La Nación, 29 de abril de 1939, 
Buenos Aires, Argentina.
	 48	 Carta a Barrere de Soldati. 5 de abril de 1942. Fondo Clero Diocesano. Caja legajos s/n 
(Alberto Soldati). aat, San Miguel de Tucumán, Argentina.
	 49	 Carta del secretario del obispado al párroco interino de Concepción. 14 de junio de 
1938; Carta al vicario cooperador de Simoca. 14 de junio de 1938. Fondo Parroquias. Carpeta 
de parroquia de Concepción. adc, Concepción, Tucumán, Argentina.



180� Lucía Santos Lepera

mán no eran muy promisorias. En las iglesias subvencionadas por las fábri-
cas azucareras nunca sería bienvenido, en las zonas ajenas al cultivo de la 
caña viviría una existencia pobre, casi como un “castigo eclesiástico”, y en los 
pueblos donde el movimiento cañero era importante, como en Simoca, su pa-
pel demandaba un compromiso político con la defensa de los agricultores.50 
Durante la gestión de Barrere, quien puso especial énfasis en controlar cada 
vez más los comportamientos que vincularon al clero con aspectos “políti-
cos”, era muy difícil que un sacerdote como Soldati pudiese desempeñarse 
sin problemas en la diócesis.

De ese modo, el itinerario del joven cura tucumano demostró los lí-
mites de la estrategia del obispo Barrere, cuyas expectativas terminaron 
naufragando en la imposibilidad de neutralizar las tradiciones familiares y 
culturales de los sacerdotes locales. Si Barrere esperaba que los párrocos de 
la diócesis actuaran de acuerdo con las disposiciones del Sínodo diocesano, 
lo que en términos generales significaba ser respetuosos de las autoridades 
establecidas, no “extralimitarse” en las funciones del ministerio parroquial 
y, sobre todo, no involucrarse en actividades mundanas (Obispado de Tu-
cumán, 1931, p. 34), el caso de Soldati vino a reflejar que las estrategias des-
plegadas por el obispo podían generar como resultado un perfil de cura to-
talmente opuesto a lo proyectado.51 En ese caso, las tradiciones familiares y 
culturales, imbuidas en el hogar y en la vida de los sacerdotes, podían llegar 
a trascender las actitudes doctrinales aprendidas en el seminario. 

CONSIDERACIONES FINALES

Desde su asunción en la diócesis de Tucumán en 1930, las políticas desplega-
das por el obispo Agustín Barrere buscaron dotar a la institución eclesiástica 
de un mayor sentido de orden y homogeneidad con el fin de profundizar su 
influencia en la sociedad. La trayectoria previa del prelado, su formación 

	 50	 Carta a Barrere de Soldati. 5 de abril de 1942. Fondo Clero Diocesano. Caja legajos s/n 
(Alberto Soldati). aat, San Miguel de Tucumán, Argentina. Asimismo, el padre del joven 
sacerdote le envió una carta a Barrere preocupado por el futuro de su hijo: Carta a Barrere de 
Enrique Soldati. 5 de septiembre de 1941. Fondo Clero Diocesano. Caja legajos s/n (Alberto 
Soldati). aat, San Miguel de Tucumán, Argentina.
	 51	 Todavía en el año 1937 Barrere emitía comunicados oficiales recordando a los curas 
la prohibición de hacer política de partido. Barrere A. Comunicado oficial al clero diocesano. 
BODT, 28 de febrero de 1937, p. 517.



Secuencia, ISSN 0186-0348, núm. 99  |  septiembre-diciembre de 2017  |  pp. 160-184� 181

bajo los parámetros del impulso romanizador de fines del siglo xix y el mo-
delo de Iglesia al que aspiraba, basada en el ideal de una institución centra-
lizada y vertical, incidieron en su gestión al frente de la diócesis tucumana. 
Como se ha demostrado a lo largo del texto, los intentos de cimentar una 
sólida autoridad obispal estuvieron atravesados por innumerables tensiones.

Los mayores desafíos al proyecto del obispo emanaron de los curas 
párrocos de la diócesis, quienes representaron un contrapunto al modelo de 
Iglesia que prosperó en los años treinta. En líneas generales, las resistencias 
de los curas, sus muestras de autonomía y sus desacatos a las directivas obis-
pales recibieron por parte de la jerarquía respuestas que oscilaron entre las 
advertencias y las sanciones eclesiásticas. No obstante, hubo casos en los que 
se desenvolvieron resistencias abiertas que derivaron en conflictos insalva-
bles con el obispo, cuyos desenlaces fueron extremos, tal como fue analizado 
en las trayectorias de los curas Rodríguez Melero y Soldati. 

Forjada en la experiencia al frente de las parroquias y en la atención de 
los templos y capillas, la práctica de los curas modeló una tradición propia 
de su función, basada en el contacto directo con las poblaciones locales y en 
una intervención social que no sólo se acotaba al trabajo “espiritual”. Frente a 
esa realidad, Barrere proyectó un perfil de sacerdote obediente a la jerarquía, 
es decir, como un brazo ejecutor de la política obispal. Si bien los reconoció 
como agentes aptos para resolver problemas locales, sus decisiones y acciones 
debían supeditarse a la autoridad eclesiástica. Sin embargo, lejos de aventar 
las tradiciones de autonomía de los curas, algunas medidas impulsadas en 
esa dirección –especialmente las que promovieron la formación de un clero 
local– abrieron la posibilidad a la consolidación de un modelo de sacerdocio 
más consustanciado con los problemas locales y en estrecha vinculación con 
los actores de la comunidad. Es decir, un modelo de cura en el que las tradi-
ciones sociales, culturales y familiares tuvieron un peso central. 

En ese sentido, el análisis de las trayectorias de los curas párrocos de 
Trancas y Simoca nos permitió dimensionar los límites del proyecto obis-
pal y las tensiones que caracterizaron la pugna por modelos de sacerdocio 
divergentes. Desde la perspectiva parroquial, las funciones pastorales de los 
curas resultaban mucho más complejas al encontrarse regidas bajo un crite-
rio bifronte en el que, por un lado, como representantes de la Iglesia debían 
obediencia al obispo y, por otro, como pastores de su comunidad de fieles de-
bían dar respuestas a las demandas locales. Tal como lo reflejan las historias 
de Rodríguez Melero y de Soldati, en el contacto con la vida cotidiana de las 
poblaciones imperaba la superposición de los problemas políticos y sociales 



182� Lucía Santos Lepera

con los bagajes culturales y familiares que portaban los curas. Dicha lógica 
se encontraba regida por criterios muy distintos a los que el nuevo obispo 
buscó imponer, basados en la disciplina y el sentido de “profesionalidad” de 
lo sagrado. 

En suma, reparar en las experiencias de los curas párrocos y su rela-
ción con la autoridad jerárquica constituye una veta interesante por la cual 
explorar las marchas y contramarchas de los intentos centralizadores de la 
Iglesia católica. Llama a reflexionar no sólo en torno a los alcances y límites 
de las políticas institucionales sino también sobre las continuidades respecto 
a las tensiones que atravesaron la interrelación de los actores eclesiásticos.

LISTA DE REFERENCIAS

Aubert, R. et al. (1977). Nueva historia de la Iglesia (T. V). Madrid: Ediciones 
Cristiandad. 

Ayrolo, V. (comp.). (2006). Estudios sobre clero iberoamericano, entre la independencia y el 
Estado-Nación. Salta: eunsa.

Barral, M. E. (2007). De sotanas por la Pampa. Religión y sociedad en el Buenos Aires tar-
docolonial. Prometeo: Buenos Aires.

Bianchi, S. (1997). La conformación de la Iglesia católica como actor político-social: el 
episcopado argentino (1930-1960). En S. Bianchi y M. E. Spinelli (comps.), Actores, 
proyectos e ideas en la Argentina contemporánea (pp. 31-33). Tandil: Instituto de Estu-
dios Históricos Sociales-Universidad Nacional del Centro.

Bianchi, S. (1998). La conformación de la Iglesia católica argentina (1930-1960). El 
clero diocesano. Trabajo presentado en las reuniones del grupo de trabajo Socie-
dad y Religión en la Argentina Contemporánea, Facultad de Filosofía y Letras, 
Universidad de Buenos Aires.

Bianchi, S. (2002). La conformación de la Iglesia católica como actor político-social. 
Los laicos en la institución eclesiástica: las organizaciones de elite 1930-1950. 
Anuario IEHS, 17, Tandil. 

Bravo, M. C. (2008). Campesinos, azúcar y política: cañeros, acción corporativa y vida polí-
tica en Tucumán (1895-1930). Rosario: Prohistoria.

Bravo, M. C. y Gutiérrez, F. (2009). La política azucarera argentina: de la concerta-
ción sectorial al tutelaje estatal (1928-1949). Ponencia presentada en las Segundas 
Jornadas de Historia de la Industria y los Servicios, Buenos Aires, Argentina.



Secuencia, ISSN 0186-0348, núm. 99  |  septiembre-diciembre de 2017  |  pp. 160-184� 183

Di Stefano, R. (2008). La renovación de los estudios sobre el clero secular en la Argen-
tina: de las reformas borbónicas a la Iglesia romana. Anuario, 7, 251-271. Centro de 
Estudios Históricos Carlos S. A. Segreti, Córdoba.

Di Stefano, R. y Zanatta, L. (2000). Historia de la Iglesia Argentina. Desde la conquista 
hasta fines del siglo xx. Buenos Aires: Mondadori. 

Gallardo, M. (2010). El clero secular inmigrante en la diócesis de Córdoba. Argentina, 
1875-1925. METIS: Historia & Cultura, 9(17), 97-115. Recuperado de http://www.
ucs.br/etc/revistas/index.php/metis/article/view/1028

Ghio, J. M. (2007). La Iglesia católica en la política argentina. Buenos Aires: Prometeo.
Lida, M. (2006). Prensa católica y sociedad en la construcción de la Iglesia argen-

tina en la segunda mitad del siglo xix. Anuario de Estudios Americanos, 63(1), 
51-75. Recuperado de http://estudiosamericanos.revistas.csic.es/index.php/
estudiosamericanos/article/view/3/3

Lida, M. (2007). La Iglesia católica en las más recientes historiografías de México 
y Argentina. Religión, modernidad y secularización. Historia Mexicana. lvi(4), 
1393-1426. Recuperado de http://historiamexicana.colmex.mx/index.php/RHM/
article/view/1640/1458

Lida, M. (2009). Los orígenes del catolicismo de masas en la Argentina, 1900-1934. 
Jahrbuch für Geschichte Lateinamerikas (Anuario de Historia de América Lati-
na), 46, 345-370. Recuperado de https://www.degruyter.com/downloadpdf/j/
jbla.2009.46.issue-1/jbla.2009.46.1.345/jbla.2009.46.1.345.pdf

Lida, M. (2010). El catolicismo de masas en la década de 1930. Un debate historiográ-
fico. En C. Folquer y S. Amenta (comps.), Sociedad, cristianismo y política. Tejiendo 
historias locales (pp. 395-424). Tucumán: unsta.

Lida, M. y Mauro, D. (2009). Catolicismo y sociedad de masas en Argentina: 1900-1950. 
Rosario: Prohistoria. 

Mallimaci, F. (1988). El catolicismo integral en la Argentina (1930-1946). Buenos Aires: 
Biblos.

Mauro, D. (2009). La formación de la Acción Católica Argentina tras el ocaso del 
juego republicano. Ligas, círculos y comités católicos en la diócesis de Santa Fe, 
1915-1935. Entrepasados, 36/37, 133-154.

Mauro, D. (2010). De los templos a las calles: catolicismo, sociedad y política. Santa Fe, 1900-
1937. Santa Fe: Universidad Nacional del Litoral.

Obispado de Tucumán (1931). Segundo Sínodo Diocesano. Tucumán: Escuela Tipográ-
fica del Colegio Salesiano Tulio García Fernández.

Santos Lepera, L. (2009). La Acción Católica tucumana: sociabilidad y cultura reli-
giosa en los años treinta. El caso del Centro de Hombres de San Pablo. En M. Lida 



184� Lucía Santos Lepera

y D. Mauro (coords.). Catolicismo y sociedad de masas. Argentina, 1900-1950 (pp. 
141- 160). Rosario: Prohistoria. 

Santos Lepera, L. (2010). Asociacionismo y prácticas católicas en los años treinta: la 
Acción Católica tucumana y la configuración del laicado. En G. Vidal y J. Blanco 
(comps.), Estudios de la historia de Córdoba en el siglo xx (pp. 19-36). Córdoba: Fe-
rreyra Editor. 

Santos Lepera, L. (2012). Las parroquias de los pueblos azucareros de la diócesis de 
Tucumán durante los años treinta. En G. Caretta e I. Zacca (comps.), Derroteros en 
la construcción de religiosidades. Sujetos, instituciones y poder en Sudamérica, siglos xvii 
al xx (pp. 181-195). Salta: cepiha/unsta/Conicet.

Saranyana, J. (2002). Un siglo de teología latinoamericana. Prohistoria, vi(6), 225-252.
Schatz, K. (1992). Historia de la Iglesia contemporánea. Barcelona: Herder. 
Zanatta, L. (1996). Del Estado liberal a la nación católica. Iglesia y ejército en los orígenes del 

peronismo. 1930-1943. Buenos Aires: Universidad Nacional de Quilmes.

OTRAS FUENTES

aat	 Archivo del Arzobispado de Tucumán.


	_GoBack

