
Secuencia, ISSN 0186-0348, núm. 99  |  septiembre-diciembre de 2017  |  pp. 65-92� 65

Labor revolucionaria y problema 
religioso en el Constituyente de 1916-1917. 
Un estudio de la dinámica parlamentaria

Revolutionary Efforts and Religious Problems 
in the Constituent Congress of 1916-1917. 

A study of Parliamentary Dynamics

María Luna Argudín
Universidad Autónoma Metropolitana
Unidad Azcapotzalco, México

 orcid.org/0000-0003-3325-8238 
lunita_1981@yahoo.com

Resumen: El Congreso Constituyente de 1916-1917 discutió un amplio progra-
ma de secularización de la sociedad mexicana, con el que los diputados pre-
tendieron suprimir la influencia política y social del clero. La asamblea pronto 
se dividió en dos amplias coaliciones: una, defendió las garantías individuales 
y el endurecimiento de las Leyes de Reforma; la otra, pugnó por transformar 
la cultura de los mexicanos para erradicar la superstición y el fanatismo, que 
consideraron propios del catolicismo. El presente artículo mediante el análisis 
de los grupos políticos en los que se dividió la asamblea, las alianzas y coali-
ciones que formaron los diputados y las presiones externas –tanto nacionales 
como las derivadas por la Gran Guerra– a las que estuvieron sometidos, re-
constituye la dinámica parlamentaria, que permitió construir consensos entre 
los diputados para redefinir las libertades de enseñanza y de conciencia y las 
relaciones entre el poder público y las asociaciones religiosas.

Palabras clave: anticlericalismo; Iglesia católica; Congreso Constituyente; 
Constitución de 1917; revolución mexicana.



66� María Luna Argudín

Abstract: The Constituent Congress of 1916-1917 discussed an extensive pro-
gram to secularize Mexican society, through which delegates attempted to eli-
minate the clergy’s political and social influence. The assembly soon divided 
into two broad coalitions. One defended individual guarantees and the stiff
ening of Reform Laws, while the other sought to transform Mexican culture 
to eradicate superstition and fanaticism, which they regarded as features of 
catholicism. This article analyzes the political groups into which the assem-
bly was divided, the alliances and coalitions formed by the delegates, and the 
external pressures –both national and those resulting from the Great War– to 
which they were subjected. It does so to reconstitute the parliamentary dy-
namics that made it possible to achieve consensus between the delegates to 
redefine freedoms of teaching and conscience and the relationships between 
the public authorities and religious associations.

Key words: anticlericalism; catholic Church; Constituent Congress; 1917 
Constitution; Mexican revolution.

Fecha de recepción: 2 de septiembre de 2016  Fecha de aceptación: 6 de enero de 2017

Para Alejandro, Diego, Ale, Jeró y Fiona que algo 
heredamos de los bisabuelos.

Al debatirse la libertad de conciencia en el Congreso Constituyente, el 
diputado Alonzo Romero indicó: “se ha dicho en esta tribuna que mien-

tras no se resuelva el problema agrario, no se habrá hecho labor revoluciona-
ria, y yo agrego que mientras no se resuelva satisfactoriamente el problema 
religioso, mucho menos se habrá hecho labor revolucionaria” (Nueva edición, 
t. i, p. 972).1 El diputado indicaba así el antagonismo entre las dos grandes 

	 1	 Para este artículo se ha consultado la Nueva edición del Diario de los debates del Congreso 
Constituyente de 1916-1917 (2006). Para esta estupenda edición Ignacio Marván Laborde reco-
piló los decretos referentes al Constituyente, recuperó los dictámenes y sesiones faltantes en 
otras ediciones e introdujo un sintético y crítico comentario que precede al debate de cada 
artículo constitucional. Asimismo reprodujo los planes políticos y documentos que contex-
tualizan los debates. En adelante los debates se citarán como NE, seguido del tomo y página 
correspondiente. Los comentarios de Marván se citarán sin modificar el sistema de referen-
cias apa.



Secuencia, ISSN 0186-0348, núm. 99  |  septiembre-diciembre de 2017  |  pp. 65-92� 67

coaliciones en las que se dividió la asamblea. Una, arraigada en la tradición, 
propuso mantener el carácter liberal de la Constitución de 1917 y endurecer 
la aplicación de las Leyes de Reforma. La otra apuntó a una dimensión más 
profunda: transformar la cultura cristiana de los mexicanos.

Al celebrarse el centenario de la Constitución de 1917 los historiado-
res han respondido a una amplia convocatoria para revisar los orígenes del 
marco jurídico institucional que rige al país.2 El presente artículo abona mo-
destamente al debate con el estudio de la dinámica parlamentaria; para ello 
se analizan los debates en torno al derecho a la educación, las obligaciones 
de los mexicanos, el derecho a la libertad de conciencia y las relaciones del 
Estado con las asociaciones religiosas. Los debates señalados fueron elegi-
dos porque al discutir las relaciones entre la Iglesia y el Estado resultaron 
controversiales por su acendrado anticlericalismo.3 Precisamente su sentido 

	 2	 La Constitución de 1917 es uno de los temas más socorridos de la historiografía, pues 
frecuentemente se ha abordado como la culminación de la revolución mexicana. Entre los 
autores que han estudiado específicamente al Constituyente de 1916-1917 destacan las cróni-
cas testimoniales de Bojórquez (2014) y Palavicini (1987). Entre los historiadores sobresalen 
Smith (1973), que analizó la conformación del Congreso; Ulloa (1979), que estudió los debates 
constitucionales; de manera más reciente destacan los trabajos de Marván, mismos que se 
encuentran referenciados en la bibliografía de este artículo. Asimismo Marván (2006, vol. 
iii) ofrece una útil guía historiográfica. 
	 3	 Tema siempre polémico –que aún hoy en día despierta pasiones y partidismos– ha 
sido el anticlericalismo mexicano y su expresión en el Constituyente de Querétaro. Una 
amplísima historiografía aborda al Congreso extraordinario como antecedente de la guerra 
Cristera (1926-1929). En ese sentido es interesante el estudio historiográfico de Mabry (1978) 
que evalúa las obras pioneras del revisionismo académico sobre la guerra cristera y el anticle-
ricalismo revolucionario. Destaca el análisis que hace de Olivera Sedano, Aspectos del conflicto 
religioso de 1926 a 1929: antecedentes y consecuencias (1966); Quirk, The Mexican Revolution and 
the Catholic Church, 1910-1929 (1973) y Meyer, La cristiada (1972-1974). Guía indispensable so-
bre la historia de la Iglesia católica es la elaborada por García Ugarte y Rosas Salas (2016), 
quienes indican las principales líneas de investigación, autores y obras destacadas publicadas 
entre 1960 y 2010. Los autores muestran que los estudios sobre el siglo xix y primera mitad 
del xx se han concentrado en tres ejes temáticos: a) las relaciones Iglesia-Estado, desde una 
perspectiva política; b) la participación política y social de la Iglesia de 1911 a 1914, conocido 
como catolicismo social; y en particular se ha analizado el movimiento armado católico de 
1926-1929 y los acuerdos firmados en 1929, que restablecieron la paz en el país. Este estudio 
ofrece las referencias de otros importantes recuentos sobre la historia de las relaciones Igle-
sia-Estado. Interesante es el breve estado de la cuestión de Butler (2004), quien evalúa las 
aportaciones de los pioneros del revisionismo académico señalados, concentrándose en la 
historiografía anglosajona y mexicana indica los logros de la historia regional y de los estu-
dios culturales sobre la religiosidad y anticlericalismo populares (pp. 1-49). Bantjes (2009) 
ofrece un apretado y lúcido análisis historiográfico de los orígenes culturales y desarrollo del 
anticlericalismo mexicano revolucionario. 



68� María Luna Argudín

polémico permite conocer los grupos políticos en los que se dividió la asam-
blea, las alianzas y coaliciones que formaron los diputados y las presiones 
externas –tanto nacionales como las derivadas por la Gran Guerra– a las que 
estuvieron sometidos. Para reconstituir la dinámica parlamentaria se revisa 
brevemente la conformación del Congreso y de manera puntual se sigue el 
proceso legislativo (iter legis). Con base en este análisis se afirma que fue en la 
interacción de ambas coaliciones que la Constitución de 1917 al redefinir las 
relaciones entre el poder público y las asociaciones religiosas rompió con el 
modelo liberal de la Constitución de 1857. 

MILITARES Y ABOGADOS,  
ANTICLERICALES TODOS

El 15 de septiembre de 1916, Venustiano Carranza, primer jefe del Ejército 
Constitucionalista, convocó a un Congreso extraordinario con el mandato 
de actualizar la Constitución de 1857 respetando su espíritu liberal. La con-
vocatoria al Congreso Constituyente (Convocatoria, 2016) restringió el trabajo 
legislativo al proyecto de reformas que presentó Carranza, una vez que se 
instaló la asamblea el 1 de diciembre. 

La misma convocatoria aseguró que la composición política de la 
asamblea fuera homogénea, pues puso como condición que para ser dipu-
tado se requería haber demostrado “con hechos políticos su adhesión a la 
causa constitucionalista” (art. 8); así, prohibió la participación a todo aquel 
que se hubiera opuesto a la facción revolucionaria triunfante. La convocato-
ria introdujo un candado adicional: los diputados electos debían calificar sus 
credenciales entre sí –autocalificación–, en otras palabras juzgarían su leal-
tad a Carranza y su legitimidad revolucionaria. El Reglamento Interior del 
Congreso General (Reformas, 2006), además, limitó las iniciativas de grupos 
ajenos a la asamblea.

Con todos estos candados no es de extrañarse que entre los diputados 
impere la coincidencia en diagnósticos y propuestas, pero todavía hay dos 
motivos adicionales: los orígenes sociales de los representantes son similares 
y fundamentalmente –como ha señalado Marván (2007)– comparten una 
misma experiencia política-jurídica debido a que, en mayor o menor medida, 
en el llamado periodo preconstitucionalista (1915-1916) elaboraron o imple-
mentaron la legislación revolucionaria, publicada por Carranza y los prin-
cipales jefes revolucionarios en sus áreas de influencia. Pese a ello, en estas 



Secuencia, ISSN 0186-0348, núm. 99  |  septiembre-diciembre de 2017  |  pp. 65-92� 69

páginas se enfatizan los matices y las diferencias entre los grupos políticos, 
como se verá más adelante. 

En cuanto a los orígenes de los representantes destaca que la mayoría 
(casi 85%) se reconocen como clase media provinciana y pocos de clase baja 
(12%), categorías de uso cotidiano, pero poco rigurosas (Smith, 1973, p. 364). 
De los 218 diputados activos en el Congreso, 61 eran abogados o contaban 
con estudios de derecho (28%), formaban parte de la clase política que emer-
gió con la revolución, y que “tomó literalmente los cargos públicos del país 
después de la derrota político-militar del viejo régimen, en junio de 1914” 
(Marván, 2012, p. 3). De los constituyentes 53 eran militares (24.31%), pero no 
forman un cuerpo castrense sino un ejército revolucionario –en su mayoría 
de origen rural– forjado en la guerra civil. El resto era un conjunto variopin-
to: ingenieros (9%), médicos (9%), maestros (7%) y otras profesiones y oficios 
(Marván, 2012, p. 3). La historiografía revisionista –Smith (1973), Marván 
(2007) entre otros investigadores– ha insistido en que no hay una relación 
directa entre el origen social, la profesión o la procedencia geográfica de los 
diputados y la manera en que votaron en el Constituyente. A ello, debe aña-
dirse que tampoco hay correlación entre facciones y creencias religiosas.

Es posible distinguir tres grandes grupos políticos. Uno moderado, 
que se integraba con 23 diputados que durante el gobierno de Francisco I. 
Madero pertenecieron al “Bloque Renovador” de la XXVI Legislatura. For-
man la elite del Congreso, que se distingue por su amplia cultura humanista, 
misma que resienten los diputados con otros orígenes sociales como Enrique 
Recio o Enrique Colunga, incluso este último llega a afirmar que “los hom-
bres cultos son los retardatarios y los intelectuales son los peligrosos” (NE, t. 
iii, p. 2551). 

Entre los moderados destacaban los colaboradores cercanos a Carran-
za. Asociados a la Sección de Legislación Social –que dependía de la Secre-
taría de Instrucción Pública– elaboraron los proyectos de reforma compro-
metidos en las adiciones al Plan de Guadalupe del 12 de diciembre de 1914. El 
ingeniero y periodista Félix F. Palavicini estuvo al frente de la dependencia y 
en ella participaron los abogados José Natividad Macías –rector de la Univer-
sidad–, Luis Manuel Rojas y Alfonso Cravioto. Para redactar las modifica-
ciones a la Constitución, Carranza designó a Macías y Rojas (Rouaix, 1959, p. 
46). Este grupo compacto intentó dominar los primeros debates y en especial 
el relativo al derecho a la educación (art. 3º) con su experiencia parlamentaria 
previa, su profundo conocimiento del proyecto de reformas y del reglamento 
de la asamblea constituyente. Pero esta ventaja disminuye a medida que la 



70� María Luna Argudín

mayoría de los diputados aprende a “batirse en la tribuna y fuera de ella” 
(Bojórquez, 2014, p. 399). 

La segunda facción era más radical y estaba formada con los leales a 
Álvaro Obregón, Blidstein (2000) estima que no sumaron más de 17 personas 
(p. 44), pero su influencia, aunque se concentra en la diputación sonorense, 
se extiende a otros representantes. Así, al debatirse el artículo 3º, Rojas de-
nuncia al pleno que el periódico Gladiador publicó un telegrama del general 
dirigido a los diputados de Jalisco y de Occidente para que mantuvieran una 
actitud intransigente (NE, t. i, p. 166). Mientras que los moderados tenían 
como publicista a Palavicini, que fundó en 1916 el periódico El Universal 
como eficaz medio de propaganda, los obregonistas contaban con Juan de 
Dios Bojórquez, cuya Crónica del Constituyente –publicada en 1938– por largo 
tiempo determinó la interpretación histórica del Congreso extraordinario 
exagerando el papel que desempeñó su grupo político. 

La inmensa mayoría son diputados independientes que formaron 
alianzas y coaliciones con base en coincidencias temáticas. Hay evidencias 
de que Carranza influyó en los comicios para que resultaran electos sus más 
cercanos colaboradores, pero otros como el general Mújica, contaban con sus 
propias bases sociales y militares. Aunque aún hacen falta mayores estudios 
regionales que permitan trazar un mapa preciso del proceso electoral en los 
distritos, Blidstein (2000) propone que la gran mayoría de los diputados eran 
notables locales o regionales que se articulaban con un estrato de mandos 
intermedios de comandantes militares y gobernadores, a quienes deben di-
rectamente su elección al Constituyente. Por eso sin tratarse de un manda-
to imperativo, algunos representantes llegan al Congreso con instrucciones 
precisas de los gobernadores sobre las iniciativas que deben apoyar. 

En la asamblea campea un acendrado anticlericalismo que tiene muy 
diversos orígenes. Matute (2008) ha sugerido que entre los diputados obreros 
y obreristas se mantiene viva la herencia del Plan y Programa del Partido 
Liberal (1906), que se actualiza –entre otros motivos– por el acelerado cre-
cimiento del catolicismo social bajo los gobiernos de Francisco I. Madero y 
Victoriano Huerta, perdurando así la exigencia de endurecer la aplicación de 
las Leyes de Reforma, nacionalizar los bienes del clero y suprimir la injeren-
cia del clero en la educación (p. 32). Estas demandas básicas en la asamblea 
son potenciadas por las creencias íntimas de los diputados; ahí convivieron 
librepensadores –como Mújica y Palavicini–, positivistas –como Hilario 
Medina–, connotados francmasones –Rojas en los años veinte llegaría a ser 
Gran Maestro de la Logia del Valle de México– y algún bolchevique como 



Secuencia, ISSN 0186-0348, núm. 99  |  septiembre-diciembre de 2017  |  pp. 65-92� 71

Luis G. Monzón. Entre los diputados hay también protestantes (bautistas y 
metodistas), espiritistas y quizá teósofos, religiones y formas filosóficas que 
se difundieron entre los círculos liberales a partir de la segunda mitad del 
siglo xix (Urias Horcasitas, 2008, pp. 198-199). Marginales, aunque no mar-
ginados, no se atreven a manifestar sus creencias abiertamente.

Los grupos políticos señalados forman dos inestables coaliciones. Una 
–que mantiene como núcleo a los moderados– defiende las libertades indi-
viduales. Mientras que la jacobina se inclina por consolidar una revolución 
cultural que erradique los efectos que considera negativos del catolicismo: la 
superstición, el fanatismo y la influencia política y social del clero. 

Son muy pocos los diputados que suben a la tribuna, lo que propicia 
que un puñado adquiera un papel protagónico. Destacan Palavicini como vo-
cero de la facción moderada; Mújica y Medina, ambos miembros de las comi-
siones de dictamen, el general michoacano principal redactor de las reformas 
al artículo 3º y Medina del 130. No obstante, en sus intervenciones –cabe 
advertir– se confunden las posiciones de los grupos a los que pertenecen con 
sus personales convicciones políticas e irreligiosas y, como buenos oradores, 
echan mano de recursos actorales, retóricos y lugares comunes para arrancar 
aplausos y sumar votos. 

LOS TINTES DEL LAICISMO

El 13 de diciembre de 1916, tras aprobar por unanimidad los artículos 1º –que 
establece “En la República Mexicana todo individuo gozará de las garantías 
que otorga esta Constitución”– y el 2º –que prohíbe la esclavitud–, inicia el 
debate sobre el derecho de los mexicanos a la educación. El dictamen de la 
Comisión de Reformas del 9 de enero de 1917 perfila tres proyectos distintos: 
uno sometido a la asamblea por Venustiano Carranza, otro propuesto por la 
dictaminadora –integrada con Francisco J. Mújica, Enrique Colunga, Luis 
G. Mozón, Enrique Recio y Alberto Román– y un tercero contenido en el 
voto particular del profesor Monzón.

El proyecto del primer jefe defiende la libre enseñanza –como la esta-
bleció la Constitución de 1857– pero introduce un control del Estado: la ense-
ñanza que impartan las escuelas estatales será laica y la educación primaria 
oficial además será gratuita.

Cravioto explica que el artículo propuesto conjuga dos ámbitos: la 
garantía individual y las obligaciones del Estado. Fundamenta el primero 



72� María Luna Argudín

con los atributos inherentes del hombre: pensar no es un derecho, es una 
ley natural “que sacude nuestra bestialidad y nos enaltece”. La libertad de 
enseñanza se deriva de la más importante y fecunda de todas: la libertad de 
opinión. “Si el hombre tiene el derecho innegable para escoger temas para su 
pensamiento y motivos para sus creencias, tiene pues derecho innegable de 
aprender”. De la misma manera si tiene derecho a expresar sus pensamientos 
y creencias –libertad de opinión–, tiene derecho a enseñar. El derecho de 
los niños a aprender, al ser menores de edad, recae en el padre para decidir 
sobre la enseñanza de sus hijos (NE, t. i, p. 186). Concibe las obligaciones del 
Estado desde un liberalismo de corte clásico que otorga al poder público una 
intervención mínima en la sociedad. Facultado para fomentar la cultura, el 
poder público en el campo educativo se limita a suplir las deficiencias de la 
iniciativa privada, por eso exige a la población un mínimo de instrucción y 
abre y sostiene el número de escuelas suficiente. Pero, “el Estado que es neu-
tral en asuntos de Iglesia, debe permanecer también neutral en cuestiones de 
enseñanza” (NE, t. i, p. 186). 

La iniciativa de hecho retoma la experiencia porfiriana y propone elevar 
a rango constitucional las resoluciones del Primer Congreso de Instrucción 
Pública (diciembre de 1889-marzo de 1890), que fue presidido por Justo Sie-
rra y que tuvo por vicepresidente al pedagogo Enrique Rébsamen. En aquella 
reunión los representantes de los estados acordaron adoptar un solo programa 
educativo para toda la república y que la educación tuviera un carácter gratui-
to, obligatorio y laico. El concepto de instrucción fue sustituido por el de edu-
cación, que implicaba el desarrollo armónico e integral del niño –que preveía 
una formación moral sin religión–. Los resolutivos, a su vez, complementaron 
la Ley de Instrucción Obligatoria del 23 de mayo de 1888, que dio ese carácter 
a los cuatro años de estudios de educación primaria elemental para los niños 
y niñas entre 6 y 12 años de edad (Loyo y Staples, 2012, p. 137). 

El dictamen de la Comisión de Reformas rechaza enérgicamente el pro-
yecto para proponer que la educación primaria impartida tanto por el Estado 
como por particulares sea laica. Con base en una peculiar psicología infantil, 
la comisión argumenta: la enseñanza religiosa deforma el espíritu de la infan-
cia. El niño al no poder asimilar los dogmas religiosos “quedan en su espíritu 
en la categoría de sentimientos, se depositan ahí como gérmenes prontos a 
desarrollarse en un violento fanatismo. Esto explica el afán del clero de apode-
rarse de la enseñanza, principalmente de la elemental” (NE, t. i, pp. 152-153). 

Las ideas saben a viejo. El meollo del dictamen es garantizar para el Es-
tado la formación de las mentes y de las lealtades de los futuros ciudadanos. 



Secuencia, ISSN 0186-0348, núm. 99  |  septiembre-diciembre de 2017  |  pp. 65-92� 73

Sierra había resuelto esta vieja problemática con la Ley de Instrucción Pri-
maria de 1908. La educación debía ser laica –entendida como neutral frente a 
todas las creencias religiosas–, nacional para formar ciudadanos en el amor a 
su patria y a sus instituciones. De acuerdo con los preceptos de Rébsamen, la 
formación de los educandos sería intelectual, física y estética y se enseñaría 
cultura moral, en lugar de religión (Loyo y Staples, 2012, p. 141). 

El dictamen rechaza la definición de educación laica porfiriana: la en-
señanza no debe ser neutral frente a las creencias religiosas sino que, por 
el contrario, debe trasmitir la verdad basada en criterios científicos. Propo-
ne entonces que la educación primaria sea laica y obligatoria para todos los 
mexicanos. Gratuita en los establecimientos oficiales. Prohíbe a las corpora-
ciones religiosas y ministros de cualquier culto dirigir o impartir enseñanza. 
Las escuelas privadas quedan bajo la vigilancia del gobierno (NE, t. i, p. 154).

El potosino profesor Monzón en su voto particular es más radical y 
propone que la educación en lugar de ser laica sea racionalista. Arremete 
contra la noción de laicismo porfiriano –instituido en la Ley de 1908– pues 
considera que el maestro en el aula está obligado a “respetar estrictamente 
las ideas religiosas del hogar, por erróneas, absurdas e irracionales que sean”. 
En contraste sostiene que la enseñanza del siglo xx debe combatir en todos 
sus reductos el error, la superstición y el fanatismo (NE, t. i, p. 156). El medio 
es la educación racionalista –también conocida como Escuela Nueva o Mo-
derna– basada en las ideas del educador catalán Francisco Ferrer i Guardia, 
corriente que llegó a México a través de las prédicas y escritos anarquistas, 
que fueron incorporadas al ideario de la Casa del Obrero Mundial (Loyo y 
Staples, 2012, p. 157). 

Al estar reunido el Constituyente, la Escuela Nueva es apenas una pro-
puesta que el profesor José de la Luz Mena comenzó a impulsar en el Primer 
Congreso Pedagógico de Yucatán (1915), pero llega a discutirse en el Con-
greso extraordinario gracias al apoyo del general constitucionalista Salvador 
Alvarado, quien instruyó a la diputación yucateca para que pugnara a favor 
de la educación racionalista (Mena, 1941, p. 188). El profesor no sólo retoma 
las experiencias de Ferrer sino también la pedagogía de John Dewey y Oli-
verio Decroly para apostar por la libertad de los niños de ambos sexos, el 
aprendizaje mediante la experimentación y el trabajo en laboratorios, talleres 
y granjas (Mena, 1941, pp. 172-173 y 176). Rasgo distintivo de la educación 
racionalista es que la escuela en lugar de ser un medio de reproducción social 
prepara a los educandos para el autogobierno, los introduce al cooperativis-
mo –a través cajas de ahorro, banco escolar, inserción en sindicatos, etc.– y 



74� María Luna Argudín

rechaza la moral dogmática derivada de las religiones, para hacer de la soli-
daridad la base moral de la sociedad (Mena, 1941, p. 41). 

Pese a que el voto particular de Monzón no fue secundado por la 
asamblea, Mena abriría en septiembre de 1917 la primera escuela racionalis-
ta en la ciudad de Mérida, Yucatán, con el apoyo del general Alvarado, que 
integra esta modalidad educativa a su “reforma social” orientada a transfor-
mar los hábitos de trabajo de la población y los valores sociales –combate 
al alcoholismo, la prostitución, la superstición religiosa y la opresión de las 
mujeres (Urias Horcasitas, 2008, p. 182)–. Bajo el gobierno de Felipe Carrillo 
Puerto en 1922 la educación racionalista se convertiría en la escuela oficial 
del estado (Mena, 1941, p. 22). 

El núcleo del “espectacular debate” en el Constituyente –como lo ca-
lificara Palavicini– es simple: a los maestros y escuelas privados debe o no 
debe permitírseles brindar una instrucción religiosa. Pese a su aparente sen-
cillez, las discusiones permiten acceder a otros aspectos del Congreso: a la 
dinámica parlamentaria y a las demandas por una mayor secularización de 
la sociedad mexicana que exige la coalición jacobina. 

LA DINÁMICA PARLAMENTARIA,  
ENTRE EL ENFRENTAMIENTO Y LA CONCERTACIÓN 

El 13 de diciembre inicia el debate del artículo 3º con el primer jefe como tes-
tigo que, quizá, acude a la sesión para respaldar con su presencia su proyecto 
de reformas frente a las tendencias más radicales que se expresaron en la 
calificación de las elecciones de los diputados, lo cierto es que queda invitado 
a no volver. 

Durante más de cinco horas de intensa discusión entre reproches y 
ataques personales, se fijan posiciones. Por primera vez se utilizan los califi-
cativos jacobinos y moderados. Mújica se revela como jacobino y “líder de las 
mayorías” –según recuerda Bojórquez (2014, p. 506). 

El debate sobre la libertad de enseñanza es en buena medida una pro-
longación de las sesiones preparatorias en que se calificaron credenciales. En-
tonces se recriminó a quienes participaron en la Sección de Legislación Social 
por mantenerse como diputados en la maderista XXVI Legislatura después 
del golpe de Estado de Victoriano Huerta. El reproche dio en el núcleo de la 
legitimidad constitucionalista –es de sobra conocido– que descansaba en el 
Plan de Guadalupe (1913), con el que Venustiano Carranza se pronunció en 



Secuencia, ISSN 0186-0348, núm. 99  |  septiembre-diciembre de 2017  |  pp. 65-92� 75

contra del gobierno de Huerta, considerado usurpador. Ante la tensión en 
la asamblea, el primer jefe tuvo que respaldar a sus colaboradores con un 
telegrama en el que afirmó que por instrucciones suyas habían continuado 
en sus escaños (Palavicini, 1987, vol. 1, p. 123). 

El debate sobre la enseñanza resulta por demás agresivo y desordena-
do, los congresistas discuten la arquitectura de la Constitución, los límites 
del Estado en las garantías individuales, la influencia social del clero y la 
gobernabilidad que emanará del nuevo marco institucional. 

Por encima de las diferencias, todos se muestran de acuerdo en que 
“bajo la tolerancia de la dictadura” el clero pacientemente ha buscado “resta-
blecer su poderío por encima de la autoridad civil”. Esta tendencia regresiva 
debe detenerse –según asienta el dictamen (NE, t. i, p. 154). Este argumento 
central para la coalición jacobina merece un breve paréntesis. 

Bajo el gobierno de Díaz las congregaciones religiosas efectivamente 
se multiplicaron (pasaron de ocho en 1851 a 18 en 1910) y se fundaron nuevos 
institutos científicos y filosóficos tomistas y escuelas de artes y oficios cató-
licos, pero el total de escuelas oficiales (sostenidas por el gobierno federal, de 
los estados y municipios) era de 9 620, mientras que las escuelas sostenidas 
por el clero apenas sumaron 586, según las estadísticas de 1907 que Cravioto 
muestra al pleno (NE, t. i, p. 188). 

La influencia social del clero tiene otra cara –presente entre los dipu-
tados– a la que no se refieren explícitamente en los debates: el catolicismo so-
cial. La jerarquía eclesiástica, basada en las directrices pastorales de la encí-
clica Rerum Novarum (1891), aspiró a competir con las instituciones seculares 
mediante una sólida organización paralela: escuelas y círculos de estudios, 
organizaciones obreras y ligas agrarias. No sólo los constitucionalistas riva-
lizaron por las mismas bases sociales, sino que además los operarios guada-
lupanos en la Semana Social de 1909 presentaron notables coincidencias con 
las demandas magonistas, liberales y de los obreros anarcosindicalistas (Ce-
ballos Ramírez, 1991, pp. 285-288). El beligerante brazo político eclesiástico, 
el Partido Católico Nacional (1911-1914), buscó la “reforma constitucional so-
bre la base de libertad religiosa”, libertad efectiva de enseñanza para la Igle-
sia y la aplicación de la doctrina social cristiana para resolver los problemas 
sociales (Romero de Solís, 1994, p. 126). Pese a que el episcopado mexicano 
huyó del país en 1914 acusando a los constitucionalistas de haber desatado 
la “persecución religiosa”, la jerarquía eclesiástica había demostrado su enor-
me influencia y capacidad organizativa en una sociedad mayoritariamente 
católica. 



76� María Luna Argudín

Frente a “la amenaza clerical”, los grupos políticos en el Congreso se 
esfuerzan por alcanzar un acuerdo el 14 de diciembre. El director de El Uni-
versal ofrece disculpas a la comisión, Mújica a los exrenovadores. Palavicini 
(1987) acepta que serán laicas las escuelas oficiales y privadas; a cambio, la 
comisión retira la prohibición de enseñar a las personas que pertenezcan a 
alguna asociación religiosa. El periodista propone que el control al clero se 
complementará con el artículo 27, que en el proyecto de reformas incorpora 
como antecedente las Leyes de Reforma y, por lo tanto, impide a las corpora-
ciones religiosas dirigir y administrar escuelas (Palavicini, 1987, vol. 1, p. 254). 

El punto de acuerdo presenta una segunda faceta: ratificar la unidad 
revolucionaria en torno a la autoridad del primer jefe. Ello no es poca cosa, 
pues el forcejeo entre Álvaro Obregón y Venustiano Carranza por influenciar 
y aun controlar al Congreso mediante alianzas y coaliciones se expresa en el 
debate sobre la enseñanza. Por eso, Palavicini (1987) propone que la comisión 
integre las modificaciones necesarias, pero sin el lenguaje rudo al primer jefe. 
Mújica cierra el trato y reconoce que “la comisión ha cometido una falta muy 
grave con ese hombre que merece todos mis respetos” y en seguida el gene-
ral retira el dictamen para quitarle “esas palabras que escuecen” (Palavicini, 
1987, vol. 1, pp. 269-270). Efectivamente, la comisión cambia la redacción del 
dictamen en el sentido propuesto por el periodista, en lugar de asentar que 
“desecha de plano el proyecto del artículo 3º presentado por el Primer Jefe”, 
indica que aprueba reformado el proyecto de reformas (NE, t. i, p. 267). La 
asamblea acuerda continuar el debate dos días después, el 16 de diciembre. 

La concertación se lleva a cabo tras bambalinas. La comisión consultó 
a “una asamblea privada” a la que asistieron incluso algunos diputados que 
estaban en contra del dictamen. Ahí resolvieron que la prohibición al clero 
para financiar o dirigir colegios no podría incluirse en el artículo 27 –que 
aún no dictaminaba, porque se refiere a la propiedad– pero tampoco podría 
incorporarse en ningún otro. En cambio, en el artículo sobre la educación 
tiene un fundamento lógico, según explica Mújica al pleno (NE, t. i, pp. 268, 
275). Palavicini (1987) en su Historia del Congreso Constituyente ofrece otra ver-
sión: “la comisión temerosa de una nueva derrota” recogió las firmas de los 
diputados en sus alojamientos, así “cuando presentó su dictamen modifica-
do resultaba innecesario el debate porque la votación estaba ganada de ante-
mano” (vol. 1, p. 265). 

Más allá de cómo se concertó el artículo, las intervenciones hechas du-
rante la tercera sesión poco añaden al debate, excepto porque los moderados 
se atrincheran en la defensa de la estructura del texto constitucional. Los 



Secuencia, ISSN 0186-0348, núm. 99  |  septiembre-diciembre de 2017  |  pp. 65-92� 77

catedráticos de derecho público pugnan, sin éxito, por mantener el orden, 
jerarquía y la organicidad del instrumento jurídico que servirá para recons-
truir al país y como carta de presentación para que México se reintegre al 
concierto internacional. Rojas y Palavacini –como se ha señalado– defen-
dieron que las limitaciones al clero en materia de enseñanza se integraran 
en el artículo 27; Lizardi hace un nuevo intento y propone que se incluyan en 
el último capítulo, que se ocupa de las relaciones entre el poder público y la 
Iglesia (NE, t. i, p. 316).

Contra estos buenos argumentos, González Torres expresa una pos-
tura que poco a poco se impone en la asamblea: “¿Por qué no hemos de ser 
los primeros que presentemos una Constitución en cierta forma fuera de los 
principios jurídicos, pero de acuerdo con las necesidades prácticas de la Re-
pública?” (NE, t. i, p. 319). Defiende así que la nueva ley fundamental no 
sólo enuncie principios generales sino que reglamente algunos aspectos. Esta 
posición se fortalece en el debate de la libertad del trabajo (art. 5º), pues al no 
satisfacer las expectativas de la asamblea es necesario elaborar un capítulo 
especial para proteger a los trabajadores. El artículo 123 efectivamente re-
glamenta la jornada laboral, el salario mínimo y un largo etcétera, aspectos 
que Macías considera que son propios de un código obrero –que él mismo ya 
tiene elaborado–, pero no de la Constitución (Palavicini 1987, vol. 1, p. 300). 

El artículo 3º que se somete a votación se limita a prohibir la enseñan-
za religiosa en la educación primaria y señala que las escuelas públicas serán 
gratuitas. A favor votan 100 diputados (64.1%), en contra 56 (35.9%) (Marván, 
2006, t. 1, p. 340). 

Prudencia, predican los moderados con insistencia. Rojas recuerda al 
pleno que al promulgarse la Carta de 1857 “siguió la Guerra de Tres Años por-
que esa Constitución no satisfizo a los liberales ni a los conservadores… Eso 
es precisamente lo que se trata de evitar en esta ocasión” (NE, t. i, p. 278). Este 
puede haber sido el argumento que unió a la coalición moderada, que cuenta 
con un núcleo duro de 23 diputados exrenovadores, pero que logra duplicar 
sus votos. No obstante, triunfa la coalición jacobina con un reiterado con-
traargumento que Mújica sintetiza: de seguirse formando a la juventud con 
“fanatismos y principios insanos, surgirán más tarde otras contiendas que 
ensangrentarán la Patria” (NE, t. i, p. 160). 

En el artículo aprobado el término laico –cuyas connotaciones desa-
taron tan grandes polémicas en la asamblea– queda ambiguo, pues permite 
aplicar la ley con cierta flexibilidad entendiéndose como enseñanza neutral 
frente a las creencias religiosas del hogar o como educación que trasmite la 



78� María Luna Argudín

verdad basada en criterios científicos y por tanto lucha contra la superstición 
aprendida en casa. Acaso esta ambigüedad fue deliberada, producto de las 
negociaciones que entabló Mújica en asamblea privada para construir una 
mayoría. Lo cierto es que esta ambigüedad cedió ante sucesivas reformas 
constitucionales que darían a la educación nuevos contenidos: racionalista, 
socialista, democrática.

BAJO EL ESPECTRO DE LA GUERRA 

Consagrar el derecho a la educación resulta inútil si no se asegura que los 
niños asistan a la escuela. Sin embargo, un problema común en el siglo xix, 
que se agrava durante la lucha armada, es que los niños no acuden a las ins-
tituciones educativas fundamentalmente porque sus padres requieren de su 
ayuda en las labores productivas. Son muy pocos los menores de edad que se 
forman en las aulas, pero aún son menos los que concluyen sus estudios. Las 
estadísticas de 1907 de la Secretaría de Fomento registran que apenas 8% de 
los alumnos inscritos concluyen la educación primaria (NE, t. i, p. 188). Por 
este motivo, el 19 de enero la asamblea aprueba –sin discusión y por unani-
midad de votos– una nueva obligación para los mexicanos: los padres y tuto-
res están obligados a que sus hijos o pupilos asistan a las escuelas públicas o 
privadas para recibir la educación primaria elemental e instrucción militar 
(art. 31, frac. i). En cuanto la instrucción de las clases populares se conside-
ra un asunto de vital importancia para “el porvenir y engrandecimiento de 
nuestra patria”, la comisión incrementa la edad de los menores que deben 
asistir a la escuela de diez años –que propuso el proyecto de reformas– a 
quince e indica que habrá sanciones para los padres que infrinjan la ley (NE, 
t. ii, p. 1227). Así, el precepto constitucional logra, por lo menos en papel, la 
obligatoriedad educativa por la que se había afanado Justo Sierra. 

El Congreso recupera de la Constitución de 1857 –y aprueba sin deba-
te– otras obligaciones para los mexicanos: sostener al Estado contribuyendo 
con los gastos públicos (art. 31, frac. iv) y alistarse y servir en la Guardia Na-
cional en caso de trastornos internos o guerra extranjera (art. 31, frac. iii). El 
proyecto de reformas de Carranza introduce otra obligación para los naciona-
les –que la asamblea admite también sin discusión– recibir en el municipio 
en que residan instrucción cívica y militar para que se mantengan “aptos en 
el ejercicio de los derechos de los ciudadanos, diestros en el manejo de armas 
y conocedores de la disciplina militar” (art. 31, frac. ii), (NE, t. ii, p. 1228). De 



Secuencia, ISSN 0186-0348, núm. 99  |  septiembre-diciembre de 2017  |  pp. 65-92� 79

este modo, la educación laica se extiende a los adultos mediante la formación 
ciudadana al tiempo que se fortalece la Guardia Nacional, antigua institu-
ción republicana del ciudadano en armas, institución de alcances nacionales 
sin injerencia de la Iglesia, que en el siglo xix propició entre los milicianos 
una cultura política laica que respaldó a los gobiernos federalistas. 

Las circunstancias por las que atraviesa el país favorecen que el consti-
tuyente introduzca la educación ciudadana y la disciplina militar en la vida 
cotidiana de niños y adultos, pues la guerra civil aún no ha concluido: las 
guerrillas villistas y zapatistas continúan activas. En el escenario internacio-
nal la situación es compleja. La asamblea tiene presente la tensa relación con 
Estados Unidos debido a la invasión al puerto de Veracruz (abril-noviembre 
de 1914) y estando reunido el Congreso permanecen en Chihuahua 10 000 
soldados estadunidenses de la expedición comandada por John Pershing, en 
represalia por el ataque de Pancho Villa a Columbus, Nuevo México. 

Los diputados –entre ellos Mújica– se muestran convencidos que la 
jerarquía eclesiástica mexicana prepara una nueva intervención armada con 
el respaldo del clero estadunidense (NE, t. i, p. 139). El persistente rumor se 
basa en que la mayoría de los prelados mexicanos se exilió en Estados Unidos 
donde encontró apoyo en los obispos de aquel país, y desde allá continuaron 
su campaña de denuncia sobre “el problema religioso en México” (Ramírez 
Rancaño, 2002, pp. 71 y 295). Palavicini, que presume ser un hombre infor-
mado en los secretos de la diplomacia, indica que el secretario de Estado es-
tadunidense “Lansing es un hombre de curia” y el secretario particular de 
Woodrow Wilson, Tumulty, es un católico fanático, agente de las intrigas 
clericales en el círculo íntimo de ese presidente (NE, t. iii, p. 2532). De hecho, 
en las negociaciones para que el gobierno de aquel país otorgara el reconoci-
miento de jure al constitucionalismo, Wilson exigió una vida democrática y 
garantías a los católicos. Por si fuera poco, la Gran Guerra divide a Europa, 
aunque –según el testimonio de Molina Enríquez (2001)– “pasa inadvertida” 
para la mayoría de los congresistas (p. 404). 

LIBERAR A LAS MUJERES  
COMO SE HA LIBERADO A LOS NIÑOS 

Las dos comisiones de reformas a la Constitución –fue necesario instalar el 
23 de diciembre de 1916 una segunda comisión para poder dictaminar todas 
las modificaciones propuestas por Carranza– temen que los debates sobre la 



80� María Luna Argudín

libertad de conciencia y sobre las relaciones del Estado con la Iglesia sean tan 
largos y polémicos como fue el debate sobre el derecho a la educación, por eso 
lo posponen. Ante las presiones ejercidas por algunos miembros de la coali-
ción jacobina, la asamblea fija fecha para debatir ambos temas, el 27 de enero, 
sólo cuatro días antes de concluir las sesiones del Congreso. 

La asamblea –sin debate y por unanimidad de votos– retoma la he-
rencia liberal para proteger a la libertad religiosa: “Todo hombre es libre para 
profesar la creencia religiosa que más le agrade y para practicar las ceremo-
nias, devociones, actos de culto respectivo en los templos o en su domicilio 
particular, siempre que no constituyan un delito o falta penados por la ley” 
(art. 24). El constitucionalismo mexicano introdujo una progresiva restric-
ción al culto externo. La Ley de Libertad de Cultos (1860) previó que todo 
acto solemne que se llevara a cabo en un espacio público requería el permiso 
de la autoridad política (art. 11), pues las manifestaciones religiosas en luga-
res destinados al uso común “es a todas luces una cuestión de policía” que 
compete a la autoridad civil (p. 955). El proyecto de reformas de Carranza rei-
tera la reglamentación de las Leyes de Reforma. Para asegurar que todo acto 
religioso quede confinado en los templos, la primera comisión de reformas 
–en su dictamen del 3 de enero– al corregir el estilo del proyecto añade “los 
cuales estarán siempre bajo la vigilancia de la autoridad” (NE, t. i, p. 969). La 
voluntad de los diputados por secularizar la sociedad, sin embargo, no deja 
de afectar extensas regiones del país en las que la vida social y cultural se 
organiza en torno a la parroquia y las manifestaciones piadosas de barrios, 
pueblos y ciudades. 

Las más radicales propuestas en contra de la Iglesia católica emergen 
en el debate. Palavicini (1987) recuerda a Enrique Recio como un “obrero yu-
cateco perfectamente ignorante y exaltado anticlerical” (vol. 1, p. 163), pero 
es él quien somete un voto particular el 4 de enero 1917 que propone varias 
adiciones a la libertad de culto. Primera, sólo los mexicanos por nacimiento 
puedan ejercer el sacerdocio porque considera que a los sacerdotes extranje-
ros –en particular a los españoles– les ha faltado cariño por las instituciones 
republicanas. Es posible que sus vivencias como miembro de una Iglesia pro-
testante favorezcan su segunda propuesta: los ministros de cultos deberán 
estar casados civilmente si son menores de 50 años de edad, ya que el celibato 
perpetuo “es sencillamente una irrisión”, que los religiosos no cumplen “lle-
vando la ignominia y la desolación a los hogares”. Su tercera propuesta –qui-
zá influenciada por su iglesia– consiste en prohibir el sacramento católico de 
la confesión (NE, t. i, p. 970).



Secuencia, ISSN 0186-0348, núm. 99  |  septiembre-diciembre de 2017  |  pp. 65-92� 81

El principal argumento en contra del sacramento de la penitencia es de 
orden político: el clero “ha cogido la confesión secreta para conspirar contra 
el Gobierno y contra las instituciones republicanas” –según señala González 
Galindo–. Este diputado justifica uno de los gestos iconoclastas que caracte-
rizaron a las fuerzas constitucionalistas en 1914-1915:

Los jefes revolucionarios que entraron triunfantes en cada pueblo de la Re-
pública, vinieron sacando los confesionarios y quemándolos públicamente, y 
esto lo hacían porque estaban conscientes de que los ministros de la religión 
católica habían cogido aquel mueble para conspirar contra la revolución, con-
tra el Constitucionalismo; y todos ustedes, los que anduvieron en la revolu-
ción, están conformes con ello (NE, t. iii, p. 2541). 

No fue un mero exceso en la violencia revolucionaria, sino que en al-
gunas regiones fue una política sistemática. El gobernador de Nuevo León, 
Antonio I. Villarreal, el 23 de julio de 1914 expidió un decreto que prohibió 
la confesión auricular (Correa, 1991, p. 210); lo mismo hizo en Chiapas el ge-
neral José Agustín Castro el 14 de diciembre del mismo año; en el Estado de 
México también fue prohibida, mientras que en San Luis Potosí se requirió 
que un inspector del gobierno estuviera presente durante la confesión de los 
feligreses (Fallaw, 2013, p. 94).

Para los constitucionalistas más radicales este sacramento amenaza 
la estructura patriarcal familiar. Recio argumenta que la vida privada de los 
cónyuges queda bajo la fiscalización del sacerdote de modo que “la confesión 
sienta a una autoridad distinta a la del jefe de familia y esto es sencillamen-
te abominable” (NE, t. i, p. 970). En el México revolucionario la idea de la 
confesión como un instrumento político del clero actualiza tres estereotipos 
comunes en el anticlericalismo del mundo católico: el voto del celibato depra-
va a los sacerdotes; las mujeres que son las que acuden al sacramento de re-
dención son excepcionalmente vulnerables en el confesionario y la confesión 
es una influencia corruptora que amenaza la estabilidad doméstica (Fallaw, 
2013, p. 129), imágenes ampliamente difundidas por la prensa y literatura 
anticlerical que tienen como representante icónico a Emilio Zola. 

Acorde con estos estereotipos, los más débiles, los niños y las mujeres, 
son los que están más expuestos a la influencia del fanatismo, por eso González 
Galindo señala “ya hemos arrebatado al clericalismo la niñez con el artículo 3º, 
¿por qué no hemos de arrebatar a la mujer del confesionario, ya que le arrebata 
el honor de su hogar valiéndose de la confesión auricular?” (NE, t. iii, p. 2542). 



82� María Luna Argudín

En el pleno, la voz de Lizardi se impone con pragmáticos argumentos. 
El matrimonio de los sacerdotes, aunque coincide con Recio en que es una ac-
ción moralizadora, no tendrá los resultados deseados porque los clérigos bur-
larán la ley divorciándose. La confesión católica como el onanismo le parece 
inmoral, pero señala que es muy difícil impedir que una persona le cuente 
a otra lo que ha hecho y evitar que le pida consejo. Haciendo eco a la cultura 
patriarcal, añade que el mal no está en que los sacerdotes quieran confesar, 
sino en que el jefe de familia lo permita y remata afirmando enérgicamente 
“en mi casa, mando yo”. Consigue así aplausos nutridos y la mayoría de votos 
requerida para desechar las adiciones propuestas (NE, t. i, pp. 978-979), pero 
no deja de ser notable que 42.57% de los votos respalden las propuestas de 
Recio (Marván, 2006, t. i, p. 991).

LA IGLESIA, ENEMIGO DEL PUEBLO

La segunda comisión de reformas –integrada con Paulino Machorro, Andrés 
Méndez, Hilario Medina y Heriberto Jara–, al elaborar su dictamen sobre las 
relaciones del Estado con la Iglesia, enfrenta la difícil tarea de mediar entre 
dos posiciones antagónicas: la moderada que defiende las libertadas indivi-
duales acotadas por las Leyes de Reforma y la jacobina, que se inclina por 
“desfanatizar a la sociedad” y entre sus miembros más radicales se encuentra 
Recio que –como se ha señalado– buscó incluso reformar materia del católi-
co derecho canónico. 

Esta tarea se confía al conciliador Medina, estrecho colaborador de 
Carranza, que se desempeñó en el gobierno de Veracruz como encargado de 
la Secretaría de Relaciones Exteriores. Este abogado respetado por la facción 
jacobina, en el debate sobre la libertad de culto se reconoce como ateo y fir-
me positivista y, sin embargo, defiende –como lo hizo Comte al fundar su 
religión que tuvo seguidores en México y Brasil– que las religiones tienen 
un aspecto moral –civilizatorio se diría hoy en día– “entre los individuos y 
los pueblos incultos”, que resultan indispensables a las sociedades, porque 
“proveen los límites de orden y respeto” (NE, t. i, p. 987). 

Es muy probable que antes de presentar el dictamen a la asamblea, 
Medina circulara un borrador para que otros lo enriquecieran y llegar al ple-
no con un documento previamente negociado. Así, el artículo incorpora la 
propuesta de Recio para exigir que los ministros de cultos sean mexicanos e 
incluye la idea de José Álvarez para desconocer la personalidad jurídica “de 



Secuencia, ISSN 0186-0348, núm. 99  |  septiembre-diciembre de 2017  |  pp. 65-92� 83

las asociaciones llamadas eclesiásticas” –cuya importancia se revisa más 
abajo (NE, t. iii, p. 2546)–. Es posible que el presidente de la comisión apro-
vechara para acordar las reformas en la semana que media entre el 20 de 
enero –fecha en la que la comisión presenta el dictamen al pleno– y el 27 de 
enero en que se debate. Lo cierto es que ni el artículo ni el dictamen suscitan 
gran polémica en el pleno. 

Consecuente con la función civilizatoria que Medina atribuye a la 
religión, el artículo 130 –originalmente numerado como 129– garantiza la 
libertad de conciencia e indica que “El Congreso no puede dictar leyes esta-
bleciendo o prohibiendo religión alguna”, precepto que reproduce del pro-
yecto de reformas de Carranza. El dictamen explica que “la ley respeta la 
creencia en el individuo y las prácticas que esa creencia impone también en 
el individuo”, con ello garantiza a los creyentes que se respetarán todos y cada 
uno de los sacramentos cristianos, pues en 1914 y 1915 en algunas regiones 
los constitucionalistas no sólo prohibieron la confesión auricular sino que 
los gobernadores Antonio I. Villarreal en Nuevo León, Francisco Murgía en 
el Estado de México y Cándido Aguilar en Veracruz también prohibieron el 
matrimonio eclesiástico y el bautismo (Fallaw, 2013, p. 102). El artículo 130 
reitera que el matrimonio es un contrato civil –como asentaron las Leyes de 
Reforma– y la constitucionalista Ley del Divorcio de 1915 refuerza que el 
vínculo conyugal, siendo un contrato, puede disolverse. 

Una vez garantizada la libertad de culto, la comisión enfrenta el pro-
blema de “restringir el poder moral tan grande” del clero, que el Estado ne-
cesita vigilarlo para que no llegue a convertirse en un peligro para el mismo 
poder público (NE, t. iii, p. 2534). La clave del dictamen está en que modifica 
el núcleo de las Leyes de Reforma. Mientras la legislación liberal proclamó la 
separación de la Iglesia y del Estado, el dictamen propone asegurar la supre-
macía del poder civil sobre toda asociación religiosa. La primera reconoció la 
personalidad jurídica de la Iglesia; el Constituyente de 1916-1917 se la niega. 
Más aún, al no reconocer personalidad jurídica a la Iglesia católica, tampoco 
reconoce a los ministros de los cultos, a los que considera como personas que 
ejercen una profesión, por lo que quedan sujetos a las leyes que en un futuro 
próximo se dicten sobre la materia. A petición de varios diputados, el dicta-
men faculta a las legislaturas de los estados para determinar el número de 
ministros que pueden ejercer, según las necesidades locales. A este poderoso 
control se añade la vieja prohibición que impide a cualquier orden monástica 
establecerse en México (art. 4º), que ratifica a las Leyes de Reforma, y por lo 
mismo el Congreso aprueba sin discusión y por unanimidad de votos. 



84� María Luna Argudín

Un segundo aspecto innovador es que prohíbe al clero participar en la 
vida política para que los sacerdotes “no puedan hacer del poder moral de la 
creencia el apoyo de una tendencia política” (NE, t. iii, p. 2534). Por eso, la 
Constitución niega a ministros y asociaciones religiosas sus derechos ciuda-
danos. El voto activo y pasivo y el derecho de reunión con fines políticos son 
estrictamente prohibidos. Restringe a la prensa confesional al prohibir que 
critiquen a las leyes fundamentales del país o al gobierno. 

Mientras el pleno se prepara para el debate del artículo 130, la segunda 
comisión elabora los dictámenes de los artículos transitorios de la Constitu-
ción, que permitirán una controlada transición de la dictadura militar al or-
den constitucional. El primer jefe, tras promulgar la ley fundamental, inme-
diatamente convocará a elecciones para integrar los tres poderes federales. Al 
Congreso de la Unión esperan tres inmensas tareas: pacificar el país, iniciar 
la reconstrucción nacional y elaborar las leyes orgánicas, sin las cuales no se 
podrá llevar a la práctica las reformas revolucionarias. Por eso, la segunda 
comisión considera que es vital asegurar “cierta unidad de criterio revolucio-
nario que el próximo Congreso constitucional tendrá con el Constituyente” 
–según señala el dictamen al artículo 16 transitorio (NE, t. iii, p. 2654).

En lo inmediato con las restricciones a los derechos políticos del clero 
y laicos, la comisión cierra toda posibilidad a los católicos para reorganizarse 
y contender en el próximo proceso electoral con un partido político de deno-
minación religiosa o apoyado por la Iglesia. La comisión seguramente teme 
la capacidad organizativa que demostró el Partido Católico Nacional durante 
el gobierno de Madero, pues obtuvo las gubernaturas de Jalisco y Querétaro 
y una significativa presencia en el Congreso de la Unión y en los congresos 
de los estados del centro de la república. Al legislar para el futuro, Medina se 
muestra satisfecho porque con el artículo 130 el clericalismo ha sido ahoga-
do –según afirma en su discurso de clausura del Constituyente (Palavicini, 
1987, vol. 2, p. 616).

En el debate destacan dos oradores: Mújica y Palavicini. Es posible que 
estando la reforma previamente acordada, con sus discursos buscan dejar 
una última constancia de sus posiciones. El general, formado en el seminario 
de Morelia, se define como librepensador. En el debate del artículo 3º de-
fendió a capa y espada que en las escuelas no se brinde instrucción religiosa 
alguna. En la discusión sobre las relaciones del Estado con las Iglesias pro-
nuncia un muy largo discurso dirigido a la prensa internacional que asiste a 
las sesiones para que se “sepa allende del Bravo” las razones “que los mexica-
nos hemos tenido, no sólo para perseguir, sino aun para exterminar esa hidra 



Secuencia, ISSN 0186-0348, núm. 99  |  septiembre-diciembre de 2017  |  pp. 65-92� 85

que se llama clero” (NE, t. iii, p. 2561). El general lee y comenta documentos 
extraídos del archivo episcopal de la Diócesis de Zamora –que desafortuna-
damente no fueron reproducidos en el Diario de los debates– pero se infiere a 
que con ellos busca ejemplificar la inmoralidad de los sacerdotes en sus prác-
ticas religiosas y en su vida privada, así como “el tentáculo que tienen sobre 
la propiedad” (NE, t. iii, p. 2563). 

El director de El Universal, también librepensador aunque acusado por 
los jacobinos de clerical, se coloca en un horizonte más amplio: la Gran Gue-
rra y la compleja relación entre México y Estados Unidos. Informa al pleno 
que el 25 de enero el presidente estadunidense manifestó al Senado de su país 
que “los Estados Unidos deben participar en los arreglos de la paz europea” 
y para que la paz sea estable y duradera “se incluya a los pueblos del Nuevo 
Mundo, porque Woodrow Wilson sigue hablando a nombre de toda la Amé-
rica, pues los yanquis siguen creyendo que América es toda suya” (NE, t. iii, 
p. 2553). A la doctrina Monroe opone la defensa del idioma y de la religión 
católica, elementos constitutivos de la nacionalidad mexicana, porque “de 
no fortalecerse la nacionalidad se deja al pueblo mexicano sin defensa para la 
conquista fácil del yanqui” (NE, t. iii, p. 2557). 

Sin duda, la dinámica parlamentaria ha cambiado. El binomio mode-
rados-jacobinos desaparece por completo. Los diputados que trabajaron en la 
Sección de Legislación Social y que en el debate del artículo 3º se mostraron 
tan preocupados porque la nueva ley fundamental propicie la gobernabili-
dad de una ferviente sociedad católica, callan. 

El discurso de Palavicini ofrece una pista que podría explicar par-
cialmente el cambio de actitud: la Gran Guerra. Carranza, en la segunda 
quincena de enero, rechaza el ofrecimiento del telegrama Zimmermann, que 
propuso que a cambio de aliarse a los imperios centrales, México recuperaría 
los territorios perdidos en 1848 en la guerra con Estados Unidos. Por un par 
de meses se logra mantener la misiva en secreto, pero en paralelo se incre-
mentan las presiones del país vecino para que México abandone su posición 
neutral. Ante el complejo escenario internacional, es posible que los mode-
rados cierren filas en la unidad revolucionaria y se vean obligados a aceptar 
preceptos que en las primeras sesiones del Congreso habrían rechazado.

Al votar el artículo 130, el Teatro Iturbide prácticamente se ha vaciado. 
La sesión pudo resultar excesivamente larga, acaso los diputados pierden in-
terés en discutir un artículo que está previamente negociado, tal vez los anar-
cosindicalistas y en particular la diputación yucateca con el rechazo del voto 
particular de Recio, en protesta silente abandonan el recinto. En un espacio 



86� María Luna Argudín

casi vacío, el presidente del Congreso, Luis Manuel Rojas, señala que al día 
siguiente dará a conocer el resultado de la votación. Esta no fue registrada 
en el Diario de los debates. Hoy en día se desconoce el número de diputados 
que aprobó la profunda transformación de las relaciones entre el Estado y 
las Iglesias.

SIN EL TENTÁCULO SOBRE LA PROPIEDAD

En el último día de sesiones del Congreso y en una sesión maratónica los 
diputados aprueban el artículo 27. En las primeras sesiones de la asamblea los 
grupos políticos se habían decepcionado de las reformas propuestas en el pro-
yecto de Constitución sobre los derechos de los obreros, de los campesinos y 
el usufructo de las riquezas nacionales, que constituían la piedra de toque de 
las demandas revolucionarias. Tras ensayar varias estrategias, los diputados 
forman dos comisiones especiales no previstas en el reglamento. Una para 
redactar el capítulo del trabajo (art. 123) y la otra para el artículo 27; ambas 
son presididas por el diputado y secretario de Fomento, Pastor Rouaix. Las 
improvisadas asambleas logran construir los consensos indispensables entre 
los grupos políticos, pero no llevan minutas ni actas que permitan revisitar 
el proceso legislativo. 

Inspirado el artículo 27 en el regalismo del siglo xvi, establece que “La 
Nación tendrá en todo tiempo el derecho de imponer a la propiedad privada 
las modalidades que dicte el interés público”, de ahí se desprenden nuevas 
restricciones para las Iglesias. 

Si bien el artículo 130 para evitar que los ministros de cultos acumu-
len bienes raíces, les impide heredar y considera al patrimonio eclesiástico 
como un bien nacional; el artículo 27 nacionaliza nuevamente los bienes de 
la Iglesia católica, como lo habían hecho las Leyes de Reforma. Los templos 
destinados al culto público así como los inmuebles eclesiásticos –obispados, 
seminarios, conventos, colegios y cualquier edificio– son declarados propie-
dad de la nación, el precepto constitucional puntualiza que se destinarán 
a servicios públicos de la federación o de los estados. Consecuente con la 
nacionalización, niega a las iglesias la capacidad de adquirir, poseer o admi-
nistrar bienes raíces. 

Tal y como se anunció en el debate del artículo 3º, el artículo 27 institu-
ye que por ningún motivo la beneficencia pública o privada podrá estar bajo 
la dirección, patronato o administración de instituciones religiosas, minis-



Secuencia, ISSN 0186-0348, núm. 99  |  septiembre-diciembre de 2017  |  pp. 65-92� 87

tros de cultos o de sus asimilados –así llama a los laicos de la Iglesia– y esta-
blece nuevos controles para que el clero no pueda hacerse de nuevos bienes a 
través de prestanombres (NE, t. i, p. 998). 

El parco testimonio de Rouaix (1959) no refiere gran cosa sobre la ma-
nera en que construyó los consensos en materia de propiedad eclesiástica, 
quizá no tuvo necesidad y simplemente aprovecha una gran convergencia, 
pues –como se ha señalado– incluso la bandera del grupo moderado es en-
durecer la aplicación de las Leyes de Reforma. Por unanimidad de votos se 
aprueba el artículo 27. 

CONCLUSIONES 

Frente a las teorías clásicas de secularización que sostienen que los acele-
rados procesos de industrialización y urbanización condujeron a que en las 
sociedades occidentales disminuyeran las creencias religiosas –por lo menos 
su presencia en el espacio público–, Blancarte (2012) ha insistido que en Mé-
xico fue una conquista del siglo xix operada desde el ámbito político (p. 78). 
En efecto, una sociedad agraria, con un débil gobierno federal que no lograba 
controlar su territorialidad y asediada por los imperialismos estadunidense 
y europeo, logró con las Leyes de Reforma la supremacía del poder civil so-
bre el eclesiástico. Cerraron conventos y monasterios, los cementerios fueron 
secularizados, el registro civil y el matrimonio civil quedaron instituidos, 
el voto religioso se sustituyó por la simple promesa de decir verdad en los 
actos jurídicos y el culto se encerró en las iglesias, de modo que las prácticas 
religiosas quedaron confinadas a la esfera privada de los creyentes, restrin-
giendo el carácter público y comunitario de las manifestaciones piadosas. 

La separación Iglesia-Estado, y su consecuente secularización de la 
sociedad fue sólo una vertiente de un proyecto de nación mucho más am-
plio, que sintetizó Melchor Ocampo en su Manifiesto del Partido Liberal. 
Con la desamortización y venta de los bienes eclesiásticos se esperaba for-
mar una sociedad de pequeños propietarios, un mercado nacional y pagar la 
deuda pública, con ello México lograría fortalecer su soberanía y romper el 
aislamiento internacional; los logros del proyecto juarista los he evaluado en 
otros trabajos (Luna Argudín, 2013). 

En el Constituyente de 1916-1917 la secularización –como en el pro-
yecto juarista– fue un eje transversal que penetra distintos ámbitos regula-
dos por el Estado. Los diputados coincidieron en cerrar toda posibilidad a 



88� María Luna Argudín

laicos y clérigos para reorganizarse dando forma a un movimiento similar 
al del catolicismo social cuyos alcances se manifestaron entre 1903 y 1914, 
pero difirieron en la forma de hacerlo. Un grupo político, representado por el 
propio Carranza y la facción moderada, defendió las libertades individuales 
de corte liberal y para restringir la influencia social eclesiástica sostuvo que 
bastaba con una severa implementación de las Leyes de Reforma. Es decir, 
concibieron las relaciones Iglesia y Estado como un problema esencialmente 
político. De hecho, la posición oficial del gobierno constitucionalista fue que 
“a los frailes” se les ha castigado por trabajar en contra del gobierno y de las 
instituciones, mas no porque sean sacerdotes –según afirmó Macías, uno de 
los redactores del proyecto de reformas a la Constitución (NE, t. i, p. 291). 

En contraste, una amplia coalición de corte culturalista tenía prisa, 
mucha prisa. A diferencia de los constituyentes de 1856-1857 que confiaron 
en que el marco institucional paulatinamente transformaría a las masas de 
ilotas en una vigorosa ciudadanía (Arriaga, 1988), apostaron por otorgar al 
Estado un mayor control sobre la educación y desde el Estado transformar 
la cultura católica de la sociedad mexicana para formar un hombre nuevo, 
con nuevos valores y aptitudes cívicas, capaz de defender las conquistas 
revolucionarias.

Monzón –con la diputación yucateca– sostuvo el proyecto anarquista 
de la Escuela Nueva, mientras que la mayoría jacobina, sin un modelo peda-
gógico definido, creyó firmemente –como Rosas y Reyes– que al destruir a 
las escuelas católicas que formaban a los niños en la mansedumbre y en el 
servilismo, se podría formar “una raza nueva”, que se guiara por la libertad 
de criterio, en la verdad y en la ciencia (NE, t. i, p. 226). Para Mújica estos 
hombres nuevos, que serían fruto de la revolución, darían forma a una nueva 
gobernabilidad, las diferencias ya no se resolverían por medio de las armas, 
sino que se zanjarían “en la tribuna, en los parlamentos, por medio del libro, 
por medio de la palabra, por medio del derecho” (NE, t. i, p. 160). 

Concebido el pueblo mexicano como inculto, supersticioso y fanático, 
la empresa civilizatoria que se confirió al Estado no se agotó en la escuela 
sino que alcanzó a la Guardia Nacional para educar a los adultos con sus 
ejercicios cívicos y militares. La tarea civilizatoria que se abrogaron los cons-
tituyentes era de tal magnitud que una amplia coalición que sumó 70 dipu-
tados –entre ellos Mújica, Macías y Monzón– se propusieron combatir las 
costumbres y hábitos que conducían a la “degradación”. Por eso insistieron 
en prohibir la venta de drogas y de bebidas alcohólicas, así como actividades 
y espectáculos considerados bárbaros –juegos de azahar, corridas de toros 



Secuencia, ISSN 0186-0348, núm. 99  |  septiembre-diciembre de 2017  |  pp. 65-92� 89

y peleas de gallos–. Aunque la iniciativa no fue aprobada porque afectaba 
los intereses económicos de los estados del centro (Palavicini, 1987, vol. 2, p. 
602), muestra la amplia coincidencia en favor de que el Estado ejerciera una 
estrecha tutela sobre la población.

Derrotadas las propuestas anarcosindicalistas –la enseñanza raciona-
lista, el matrimonio de los sacerdotes y la prohibición del sacramento de la 
penitencia–, los diputados entablan nuevas alianzas. Estas favorecieron un 
doble movimiento: la secularización de la sociedad se limitó a impedir la or-
ganización política de los católicos y a ejercer desde el gobierno una estrecha 
vigilancia sobre el clero. Pero también propició que el artículo 130 superara el 
modelo histórico de las Leyes de Reforma, que había reconocido jurídicamen-
te a la Iglesia católica, mientras que la Constitución de 1917 se lo negó a todas 
las asociaciones religiosas y con ello pudo traspasar un límite que tradicio-
nalmente el Estado había respetado: el gobierno interno de la Iglesia católica. 
Así reguló que el número de sacerdotes por estado, a los que se les consideró 
profesionistas, se les exigió que se registraran ante autoridad competente para 
ejercer su ministerio y se les exigió que fueran de nacionalidad mexicana. 

La secularización impuesta desde el Estado rompió con el antiguo 
principio liberal de igualdad de los ciudadanos ante la ley al privar a los sa-
cerdotes y laicos de todos sus derechos políticos. Esta radical medida tenía 
como antecedente la Constitución de 1857 –que negó al clero el voto y la par-
ticipación política– se justificó entonces como un severo límite a la influen-
cia social de la Iglesia católica en una ley fundamental que sólo se atrevió 
establecer la tolerancia de cultos, pero no la libertad de conciencia. El Con-
greso de 1917 volvió a justificar las medidas con la inmensa influencia social 
que ejercía el clero sobre las masas. En materia de propiedad, el Constituyen-
te retomó la legislación de la reforma para nacionalizar de nueva cuenta las 
propiedades eclesiásticas. 

Destacados representantes de la historiografía académica católica han 
considerado que las restricciones a la Iglesia católica dieron forma a un pro-
fundo autoritarismo en contra de la mayoría de la población. Para Meyer 
(1974) el Estado mexicano logró restablecer el Real Patronato que ejercían los 
reyes de España, dejando a la Iglesia sólo el dominio de la doctrina y de la de-
voción privada, pero el Estado que habría de aplicar este nuevo patronato era 
“agresivamente antirreligioso” y sus decisiones no tendrían apelación porque 
había roto relaciones con el Vaticano (p. 71). Romero de Solís (1994) sostiene 
que la ley fundamental de 1917 con el fortalecimiento del presidencialismo y 
las restricciones a la Iglesia estableció una dictadura constitucional. Frente a 



90� María Luna Argudín

un constituyente que impuso verticalmente la secularización de la sociedad, 
el historiador opone el integrismo católico: la Iglesia es la institución “que 
engloba al hombre desde que nace hasta que muere, que penetra a los hogares 
y a las conciencias, que con sus normas de conducta puede hacer enfrentar al 
individuo al Estado” (p. 230). Esta no deja de ser una expresión contemporá-
nea del “clericalismo” que Medina creyó haber truncado con el artículo 130. 

En el cierre de sesiones del Constituyente el conciliador Medina creía 
que logró mediar entre las distintas posiciones que se expresaron en el Congre-
so, y lo que es más importante estaba convencido de haber alcanzado el equili-
brio entre la libertad individual de conciencia y los límites impuestos a las Igle-
sias. Era tal su optimismo que en su discurso de clausura del Congreso señaló 
que eran cuatro las columnas del edificio constitucional: el artículo 3º, el 5º que 
ha resuelto el problema del trabajo; el 24 que da solución al llamado problema 
religioso y el 129 “que ha dado una organización a esa clase que se llama clero”. 
En conjunto dan forma a la reforma social (Palavicni, 1987, vol. 2, p. 616).

Muy pronto el endeble equilibrio mostró sus límites, el 24 de febrero 
de 1917 los arzobispos y obispos presentaron una enérgica protesta en con-
tra de cada uno de los artículos constitucionales que aquí se han revisado. 
Tomaron nuevas formas y profundidad las tendencias “desfanatizadoras” 
posrevolucionarias: la reglamentación del artículo 130 detonaría una nueva 
guerra civil. 

LISTA DE REFERENCIAS

Arriaga, P. (1988). Proyecto de Constitución. Dictamen de la comisión. En F. Tena 
Ramírez, Leyes fundamentales de México, 1808-1897 (pp. 525-594). México: Porrúa. 

Bantjes, A. (2009). Mexican revolutionary anticlericalism: concepts and tipologies. 
The Americas, 65(4), 467-480. doi: 10.1353/tam.0.0105 

Blancarte, R. (2012). Religión y sociología: cuatro décadas alrededor del concepto de 
secularización. Estudios Sociológicos, 30, 59-81. Recuperado de http://estudiosso-
ciologicos.colmex.mx/index.php/es/article/view/185/185

Blidstein, M. (2000). Política y caudillismo en el Congreso Constituyente de 1917. Mexi-
can Studies/Estudios Mexicanos, 16(1), 39-78. doi: 10.1525/msem.2000.16.1.03a00020

Bojórquez, J. D. (2014). Crónica del Congreso Constituyente. México: sep/inehrm/Insti-
tuto de Investigaciones Jurídicas-unam.

Butler, M. (2004). Popular piety and political identity in Mexico’s cristero rebellion. Mi-
choacán 1927-29. Gran Bretaña: Oxford University Press.



Secuencia, ISSN 0186-0348, núm. 99  |  septiembre-diciembre de 2017  |  pp. 65-92� 91

Ceballos Ramírez, M. (1991). El catolicismo social, un tercero en discordia. México: 
Colmex. 

Convocatoria al Congreso Constituyente (2016). México: cide. Recuperado de http://pro-
gramaconstitucion.cide.edu/documentos

Correa, E. (1991). El partido católico y sus directores. México: fce.
Fallaw, B. (2013). The seduction of revolution: anticlerical campaigns against con-

fession in Mexico, 1914-1935. Journal of Latinoamerican Studies, 45(1), 91-120. doi: 
10.1017/S0022216X12001216

García Ugarte, M. E. y Rosas Salas, S. F. (2016). La Iglesia católica en México des-
de sus historiadores (1960-2010). Anuario de Historia de la Iglesia, 25, 91-161. doi 
10.15581/007.25.91-191

Loyo, E. y Staples, A. (2012). Fin del siglo y de un régimen. En Historia mínima. La 
educación en México (pp. 127-158). México: Colmex. 

Luna Argudín, M. (2013). Leyes de Reforma y república liberal, 1857-1880. En M. 
Suárez Cortina (ed.), México y España. Historia y memoria de dos siglos (1810-2010) 
(pp. 117-136). Santander: Universidad de Cantabria/Editorial Síntesis. 

Mabry, D. J. (1978). Mexican anticlerics, bishops, cristeros, and the devout during the 
1920s: A scholarly debate. Journal of Church and State, 20(1), 81-92. Recuperado de: 
http://historicaltextarchive.com/sections.php?action=read&artid=135

Marván, I. (2012). Los constituyentes abogados en el Congreso 1916-1917 (Documentos de 
trabajo, 245). México: cide. Recuperado de http://repositorio-digital.cide.edu/
bitstream/handle/11651/1408/112407.pdf?sequence=1&isAllowed=y

Marván Laborde, I. (2006). Nueva edición del Diario de los debates del Congreso Consti-
tuyente de 1916-1917 (3 vols.). México: Suprema Corte de Justicia.

Marván Laborde, I. (2007). ¿Cómo votaron los diputados constituyentes de 1916-1917? 
Política y Gobierno, xiv(2), 309-347. Recuperado de http://www.redalyc.org/articu-
lo.oa?id=60327293001

Matute, A. (2008). El anticlericalismo, ¿quinta revolución? En F. Savarino y A. Muto-
lo (coords.), El anticlericalismo en México (pp. 29-37). México: Cámara de Diputa-
dos LX Legislatura/Miguel Ángel Porrúa/Tecnológico de Monterrey. 

Mena, J. L. (1941). La escuela socialista, su desorientación y fracaso. El verdadero derrotero. 
México: s. e. 

Meyer, J. (1974). La cristiada. Vol. 2. El conflicto entre la Iglesia y el Estado, 1926-1929. 
México: Siglo XXI. 

Molina Enríquez, A. (2001). El pensamiento de la revolución, en los primeros diez 
años de su actividad, reducida a leyes precisas. En Andrés Molina Enríquez: con la 
revolución a cuestas. México: fce. 

Palavicini. F. (1987). Historia del Congreso Constituyente (2 vols.). México: inehrm. 

http://programaconstitucion.cide.edu/documentos
http://programaconstitucion.cide.edu/documentos


92� María Luna Argudín

Ramírez Rancaño, M. (2002). La reacción mexicana y su exilio durante la revolución de 
1910. México: Miguel Ángel Porrúa/Instituto de Investigaciones Sociales-unam.

Reformas al Reglamento Interior del Congreso de la Unión. (2006). En Nueva edi-
ción del Diario de los debates del Congreso Constituyente de 1916-1917 (t. iii, pp. 2853-
2898). México: Suprema Corte de Justicia.

Romero de Solís, J. M. (1994). El aguijón del espíritu. Historia contemporánea de la Igle-
sia católica en México (1892-1992). México: Instituto Mexicano de Doctrina Social 
Cristiana. 

Rouaix, P. (1959). Génesis de los artículos 27 y 123 de la Constitución política de 1917. Mé-
xico: inehrm.

Smith, P. (1973). La política dentro de la revolución, el Congreso Constituyente de 
1916-1917. Historia Mexicana 22(3:87), 363-395. 

Ulloa, Berta (1979). Historia de la revolución mexicana. Parte 2. Periodo 1914-1917. Vol. 4. 
La revolución escindida. México: Colmex.

Urías Horcasitas, B. (2008). El poder de los símbolos/los símbolos en el poder: teo-
sofía y “mayanismo” en Yucatán (1922-1923). Relaciones, xxix(115), 179-212. Recu-
perado de http://www.revistarelaciones.com/files/revistas/115/pdf/beatrizUrias-
Horcasitas.pdf

OTRAS FUENTES

Curley, R. (2009). Anticlericalism and public space in revolutionary Jalisco. The Ame-
ricas, 65(4), 511-534. doi: 10.1353/tam.0.0107

Discurso de don Venustiano Carranza (2014). En J. Castañón y A. Morales Jiménez 
(comps.), 50 discursos doctrinales en el Congreso Constituyente de la república mexicana, 
1916-1917 (pp. 3-25). México: sep/inehrm.

Ley electoral para la formación del Congreso Constituyente de los Estados Unidos Mexicanos 
(2016). México: Cámara de Diputados.


