
103Relaciones 141, invierno 2015, pp. 103-131,  issn 0185-3929

La educación intercultural y bilingüe 
(eib) en México. ¿El camino hacia 
la construcción de una ciudadanía 
democrática?

Elizabeth Martínez Buenabad*
Benemérita Universidad Autónoma de Puebla

El presente trabajo gira en torno a las políticas del lenguaje y educativas en 
México en distintos periodos, también a las reformas legales y jurídicas en aras 
de impartir mejores derechos y servicios a los ciudadanos. Sin embargo, a lo 
largo del documento revisaremos que estas medidas no serán suficientes si en 
verdad el Estado nacional pretende construir una sociedad intercultural e in-
cluyente.

(Educación indígena e intercultural, ciudadanía, diversidad, discriminación, 
democracia)

Un poco de historia para comprender el presente

En México, los proyectos de educación indígena cobran rele-
vancia con el movimiento de Independencia. Como bien 
señala Rebeca Barriga: “Los tres siglos de coloniaje se caracte-

rizaron por la carencia total de una política lingüística sólida y con-
gruente de la Corona que entra en continua tensión frente a los 
intereses contrarios de conquistadores y evangelizadores y de las po-
líticas lingüísticas en torno al indígena mexicano: conquista mate-
rial vs. Espiritual” (1999, 105).

En el reinado de Felipe IV se acentúan las discrepancias, por un 
lado, se vuelve a la castellanización obligatoria no permitiendo “a los 
indios hablar la lengua materna” para más tarde ordenar que “haya 
cátedra para que los doctrineros sepan la lengua de sus feligreses y 

* buenabad27@hotmail.com



104 Relaciones 141, invierno 2015, pp. 103-131,  issn 0185-3929

E l i z a b e t h  Ma r t í n e z  B u e n a b a d

los puedan mejor instruir en nuestra Santa fe católica” (Velasco Ce-
ballos 1945). Sin embargo, en el siglo xviii, Carlos III da una vuelta 
de tuerca a la política de Felipe IV y exige de manera contundente 
la enseñanza del español a los indígenas. En suma, se buscaba con-
solidar a la nación con un nuevo tipo de ciudadano y la educación 
popular sería la panacea para transformar “una realidad heredada por 
los tres siglos de coloniaje en otra más libre con señas de identidad 
propias” (Barriga Villanueva 1999, 105).

De esta manera, los indígenas quedan integrados en un plan de 
educación para todos, sin embargo, como lo indica García Segura 
(2004) “la falta de recursos hace que en la práctica la educación se 
circunscriba únicamente a las ciudades, por lo que la mayoría de la 
población india queda desatendida”. Por lo que en un afán unifica-
dor (entre criollos, indios y españoles) se buscó a toda costa eliminar 
las diferencias de la población. Como una primera medida, en 
1830, José María Luis Mora y Valentín Gómez Farías negaron la 
existencia del indio bajo el siguiente argumento: si se les trataba di-
ferente o aparte se corría el riesgo de fortalecer las sociedades indias 
separadas y, así, debilitar la unidad nacional. Como consecuencia: 
“se vaticinaba que la educación era la fuerza necesaria para retirar las 
barreras culturales –supersticiones religiosas, idiomas diversos y an-
tiguas formas de gobierno– que mantenían a los indios apartados 
del resto de los ciudadanos mexicanos” (Brice 1986, 101).

Durante el porfiriato, el asunto de la ciudadanía indígena se 
vuelve central, la percepción por parte de los gobernantes y diri
gentes políticos sobre no lograr un desarrollo económico, social y 
cultural era adjudicado como causa principal a la existencia de la 
población indígena por lo que era urgente y necesario que los indios 
fueran educados para civilizarlos y alcanzar el grado de ciudadanos.  
Después de la Revolución, la política que se impone es la de mexica-
nizar a los indios a través de la lengua nacional, política reflejada en 
la Ley de Instrucción Rudimentaria de 1911, implementada por 
Gregorio Torres Quintero y Jorge Vera. Esta ley buscaba la asimila-
ción de los indígenas por lo que sus culturas eran catalogadas como 
atrasadas y el primer paso para su modernización se apostó en la 
enseñanza del español. En el año de 1913 se pretendió aplicar el 



105Relaciones 141, invierno 2015, pp. 103-131,  issn 0185-3929

L a  e d u c a c i ó n  i n t e r c u lt u r a l  y  b i l i n g ü e

programa de Educación Integral Nacionalista que buscaba aplicar la 
enseñanza directa del español sobre los indios ya que sólo de esta 
forma se podría lograr la transformación de éstos en ciudadanos 
nacionales.

El antropólogo Manuel Gamio publicó un libro titulado Forjan-
do patria (pronacionalismo) en 1916, en el cual recalcaba las diferen-
cias entre los indianistas y sus opositores y resumía los debates que 
habían contribuido a determinar la política y la pedagogía del len-
guaje desde la Independencia. La suposición de que el alfabetismo 
provocara el milagro de transformar a la población rural analfabeta 
debería reemplazarse por un enfoque más realista de la educación 
pública: “Ni las bases del alfabetismo y las matemáticas ni las disci-
plinas de un currículo tradicional uniforme podrían transformar a 
los indios. La evolución cultural de la nación mexicana exigía méto-
dos, maestros y materiales especiales, en un programa de educación 
holista” (Gamio 1982, 12-19).

Pero, la inestabilidad producto de la Revolución no permitió la 
menor oportunidad de poner en marcha este programa. Luis Villo-
ro en su texto Los grandes momentos del indigenismo en México, criti-
ca fuertemente la paradoja de Gamio:

Por un lado la de conservar lo propio y original del indio, por el otro lo 
indispensable de hacerlo progresar para acercarlo a nosotros, y para que 
abandone su nocivo alejamiento. Resulta evidente que el progreso mate-
rial y espiritual del indio exige que asimile los valores más adelantados de 
la cultura occidental (Villoro 1987, 198).

En 1925 se establece en la ciudad de México la primera Casa del 
Estudiante Indígena con el objetivo de incorporar al indio al sistema 
educativo, pero el proyecto fracasa porque los jóvenes que se supo-
nían podían funcionar como agentes de cambio en sus comunida-
des ya no regresaron a ella. En 1933, esas casas se transformaron en 
Centros de Educación Indígena a fin de brindar una educación ge-
neral básica. Se buscaron otras alternativas para la castellanización, 
entre éstas, se implementa la propuesta William Townsend, lingüis-
ta del Instituto Lingüístico de Verano (ilv), quien estaba aplicando 



106 Relaciones 141, invierno 2015, pp. 103-131,  issn 0185-3929

E l i z a b e t h  Ma r t í n e z  B u e n a b a d

métodos de alfabetización en lengua indígena como paso previo a la 
adquisición del castellano como segunda lengua. En 1934 se crea el 
Departamento de Educación y Cultura Indígena. En 1939, surge el 
Proyecto Tarasco al frente del cual estaban otros lingüistas, entre 
ellos Mauricio Swadesh, quienes constatan la eficacia del método 
indirecto de castellanización a través de la alfabetización en las len-
guas maternas. 

Todas esas medidas sirvieron de antecedente para lograr la 
Asamblea de Filólogos y Lingüistas (realizada en 1939 en Pátzcuaro, 
Michoacán), donde se determinó que la educación bilingüe sería el 
modelo educativo destinado a las poblaciones indígenas. Se ofrece-
ría “la enseñanza en lengua materna, por maestros que hablen len-
gua vernácula e impartan sus conocimientos elementales en el 
idioma indígena para proceder, más tarde, a la enseñanza del idioma 
nacional” (Aguirre 1992, 343).

El gobierno cardenista, por primera vez, reconoció al indio 
como ser social capaz de integrarse a la nación sin menoscabo de su 
cultura (esencia de la integración). Sin embargo, después de algu-
nos años, nos dice Brice Heath (1986, 201-202), hay un periodo 
opositor a la educación bilingüe y al reconocimiento de la diversi-
dad cultural. Se prohíbe a los niños, en sus escuelas, hablar en sus 
lenguas. Así el Proyecto Tarasco se cancela y la política lingüística 
indígena sufre otro revés. A partir de 1948, con la creación del Ins-
tituto Nacional Indigenista (ini) se fundan los Centros Coordina-
dores Indigenistas.

El éxito de la educación en lengua indígena se muestra mediante 
la preparación de promotores bilingües, pero los problemas de ense-
ñanza persisten, debido a que la política lingüística continua domi-
nada por la cultura nacional; segundo, por la falta de materiales en 
lenguas indígenas; y tercero porque los maestros se encontraban tra-
bajando fuera de sus áreas culturales.

Es hasta 1963 que la sep propone una política de educación bi-
lingüe, recuperando las técnicas y objetivos del Proyecto Tarasco. 
Sin embargo, María Eugenia Vargas, en su texto Educación e ideolo-
gía (1994, 188-189), pone de manifiesto las fallas en la preparación 
profesional de los promotores bilingües salpicadas de corrupción. 



107Relaciones 141, invierno 2015, pp. 103-131,  issn 0185-3929

L a  e d u c a c i ó n  i n t e r c u lt u r a l  y  b i l i n g ü e

Toma el caso de la convocatoria para el periodo 1976-1977, donde 
según el Instructivo sobre el Servicio Nacional de Promotores Cul-
turales y Maestros Bilingües, se deberían cubrir los siguientes re
quisitos:

1. Ser indígena originario de la región en que se utilizan sus servicios.
2. Dominar el idioma español, la lengua indígena de la región y la variante 
dialectal de la comunidad en la que prestará sus servicios.
3. Haber cursado en forma completa la educación media básica.
Además de estos requisitos los aspirantes deberían presentar un examen de 
conocimientos generales y una prueba psicológica, una carta de buena 
conducta por las autoridades de su comunidad y –en el caso de los varones 
mayores de 17 años– la cartilla de servicio militar liberada.

Ahora bien, nos dice Vargas que los requisitos en muy contados 
casos fueron cumplidos por los aspirantes, ya que “se sabía que ha-
blaba el idioma”; “se veía que tenía vocación y que necesitaba el 
empleo”; o bien, porque “era pariente, vecino, o amigo de algún 
elemento ya en servicio”. Vale bien cuestionarse: a la fecha, ¿se han 
depurado estas prácticas, en el magisterio, para la designación de 
plazas y responder con la adecuada capacitación y formación profe-
sional en la atención y escolarización de la niñez mexicana sea rural 
o urbana? 

Por otra parte, como era de esperarse, las relaciones de subor
dinación entre la población indígena y el resto de la sociedad no ha-
bían sido borradas, “además, para muchos críticos, lo único que había 
logrado la integración era sacar al indio de su comunidad para de
jarlo dominado por los mestizos” (Brice 1986, 231). En 1970 se 
nombró a Víctor Bravo Ahuja1 como nuevo secretario de Educación 
Pública. Con su llegada se realizaron una serie de reformas educati-
vas, dando mayor importancia a planes creativos de acción. Estos 

1 Bravo Ahuja y su esposa Gloria Ruiz habían iniciado, en 1969, un proyecto nove-
doso en Oaxaca con la creación del Instituto de Investigación e Integración Social del 
Estado de Oaxaca (iiiseo), programa donde se buscaba como fin último la autodetermi-
nación del indio. De igual manera se pretendió desarrollar una metodología de enseñan-
za del español como segunda lengua.



108 Relaciones 141, invierno 2015, pp. 103-131,  issn 0185-3929

E l i z a b e t h  Ma r t í n e z  B u e n a b a d

cambios, junto con las críticas a la ideología y las prácticas indige-
nistas, “desembocaron en la reivindicación étnica de los propios 
pueblos indígenas, muchas veces encabezados por los propios maes-
tros bilingües” (Stavenhagen 1988). Paralelamente, diversas organi-
zaciones indígenas pugnaron por una real participación y papel 
activo en los procesos políticos. “En este sentido, se comenzó a ha-
blar de un indigenismo de participación que significó la efectiva re-
presentación de la población indígena así como la aspiración a la 
autogestión comunitaria” (Ibid. 1988). Entre dichas organizaciones 
estaban “la Asociación de Profesores Nahuas a.c. (opinac) para más 
tarde conformar la Asociación Nacional de Profesores Indígenas Bi-
lingües (anpibac), cuyos maestros y promotores indígenas ejercie-
ron presión contra el secretario de educación” (Bertely s/f ). Estas 
presiones, aunadas a otros factores2 pretendieron ser “atendidas” ins-
titucionalmente con la creación de la Dirección General de Educa-
ción Indígena (dgei) en 1978, área especializada de la sep orientada 
a elaborar planes, proyectos, programas, metodologías, técnicas y 
capacitación profesional para ofrecer a los niños y las niñas indígenas 
un programa específico, que por las condiciones de la población re-
quieren de atención especial (dgei 2008). Aunque, como señalan 
Zolla y Zolla Márquez (2004, 245) “en el fondo de lo que se trataba 
era de definir un modelo para incorporar a los indígenas a la nación”.

En 1983, en el sexenio de Miguel de la Madrid se formularon los 
planteamientos teóricos de la educación indígena (Bases Generales 
de la Educación Indígena), y surge así un nuevo modelo de edu
cación llamado Educación Indígena Bilingüe Bicultural. A pesar 
de ser un proyecto ambicioso y respetuoso de la pluriculturalidad de 
nuestro país no se puso en marcha. El proyecto tuvo muchos oposi-
tores, fundamentalmente los mismos maestros cobijados por el sin-
dicato, esta situación gestó una serie de inconformidades por lo que 
la propuesta se derogó.

En 1993, en la Ley General de Educación se reconoció la impor-
tancia de promover la educación en lenguas indígenas, pero, a su vez, 

2 Pronunciamientos de Barbados, Primer Congreso Indígena “Fray Bartolomé de las 
Casas” –Chiapas 1974–, Congreso Nacional Indígena en 1975.



109Relaciones 141, invierno 2015, pp. 103-131,  issn 0185-3929

L a  e d u c a c i ó n  i n t e r c u lt u r a l  y  b i l i n g ü e

el programa carecía de un proyecto académico que sistematizara los 
aspectos metodológicos y curriculares. Y, más frustrante resultó la 
postura del gobierno salinista al reconocer, por un lado, los dere-
chos, culturas, lenguas y tradiciones de las comunidades indígenas y, 
por otro, que en el marco de la educación indígena sólo se impartie-
ra de manera obligatoria el español, al contradecir la fracción a) del 
artículo tercero constitucional. De hecho, también es modificado el 
artículo 4o constitucional,3 reflejo de una nueva coyuntura en la que 
el Estado, como señala González Apodaca (2009, 3), “asumió un 
discurso neoindigenista consonante con su definición plural”. Para 
Gross (2000), ese neoindigenismo “parte de las demandas autonó-
micas y la revitalización étnica, contraparte de la globalización, exi-
ge nuevas formas de articulación societal, y proclama agotado el 
modelo de nación homogénea y ciudadanía única”.

Pero estas reformas, para lograr un verdadero sistema educativo 
indigenista, fueron ignoradas, dejando de lado las realidades étnicas, 
lingüísticas y pluriculturales del país, más aún, se ignoraron los de-
rechos ciudadanos dirigidos a este sector de la población. Héctor 
Muñoz (1999, 45) indica:

Las reformas alternativas que asignan carácter constitucional a los pueblos 
indios y facultades de autodeterminación para decidir sobre sus diversos 
proyectos provienen casi exclusivamente de organizaciones indígenas, pero 
éstas no habrían logrado la atención si no hubieran manifestado síntomas 
de la crisis política del Estado Mexicano entre 1991 y 1994. 

Es decir, a lo que se refiere Muñoz es que en ese periodo se die-
ron dos situaciones que transformaron significativamente la vida 
política de los grupos étnicos indomexicanos: en 1991 se proclamó 
oficialmente la descentralización del sistema educativo nacional y 
en 1994 se decretaron reformas jurídicas que legislan sobre el dere-
cho a la justicia, a la administración y a la educación como producto 
del levantamiento zapatista.

3 El cual decreta básicamente: “La nación mexicana tiene una composición pluricul-
tural sustentada originalmente en sus pueblos indígenas. La ley protegerá y promoverá el 
desarrollo de sus lenguas, culturas, usos y costumbres”.



110 Relaciones 141, invierno 2015, pp. 103-131,  issn 0185-3929

E l i z a b e t h  Ma r t í n e z  B u e n a b a d

El 1 de enero de 1994, la irrupción del Ejercito Zapatista de Libe-
ración Nacional (ezln) marcó un nuevo rumbo para los pueblos in
dígenas. En el contexto del movimiento zapatista, la educación 
indígena, las culturas y lenguas de los diferentes grupos étnicos fue-
ron materia de discusión y negociación frente al gobierno federal, 
por lo que no es fortuito que estos rubros cobraran prioridad en los 
futuros programas educativos oficiales. Como parte de los efectos de 
la movilización indígena de los años noventa en nuestro país, que 
incluye la demanda zapatista “Nunca más un México sin nosotros”, 
la presencia indígena no puede ocultarse, la cual se suma a los deba-
tes en torno a la noción de ciudadanía. Estos debates (Czarny y M. 
Buenabad 2013) están presentes en los movimientos y organizacio-
nes étnico-políticos que interpelan al modelo de Estado, heredado 
del siglo xix, y ponen en escena temas abandonados como el dere-
cho no sólo a una ciudadanía con equidad y justicia en distintos 
niveles –sociales, políticos y culturales–, sino a ser tratados a partir 
de modelos políticos y jurídicos apuntalados en ciudadanías étni
cas (De la Peña 1995) y ciudadanías interculturales (Bertely 2006; 
López 2009). 

En el siguiente sexenio, el de Zedillo, se emitió el Programa de 
Desarrollo Educativo 1995-2000. De entrada se sustentaba en la 
convicción de que la verdadera riqueza de los países radica en las 
cualidades de las personas que los integran. Los propósitos de este 
plan eran la equidad, la calidad y la pertinencia de la educación. Fue 
el primer documento que en educación básica destinó un apartado 
dirigido a las poblaciones indígenas migrantes, mediante el Progra-
ma Nacional de Jornaleros Agrícolas de la Secretaría de Desarrollo 
Social (sedesol). Lamentablemente, tanto para este tipo de ciuda-
danos como para los radicados en las zonas rurales no se diseñó un 
modelo educativo congruente con los orígenes de la educación indí-
gena. No se trataba únicamente de alfabetizar en lenguas indígenas, 
sino de concertar una educación reflexiva de las condiciones socia-
les, naturales, culturales, lo que implica reflexionar desde la escuela, 
en tanto institución intermediaria entre el Estado y la sociedad, so-
bre los derechos ciudadanos, la diversidad cultural, étnica y lingüís-
tica existente en la sociedad y en el país.



111Relaciones 141, invierno 2015, pp. 103-131,  issn 0185-3929

L a  e d u c a c i ó n  i n t e r c u lt u r a l  y  b i l i n g ü e

La puesta en marcha de la Educación Intercultural 
Bilingüe (eib) y la aspiración en la formación
de una “nueva ciudadanía”

El año 2000 es un parteaguas en la historia de México. Después de 
más de setenta años de perpetuarse un partido político (pri) en la 
dirigencia del país, la aspiración a una posible democracia cobra de-
recho y es ejercida y, junto con ella, millones de mexicanos viven la 
esperanza de un cambio que nunca llegó, que se tradujo en una fran-
ca frustración. En los comicios federales de ese momento, fue electo 
Vicente Fox como primer mandatario del país. Unos meses antes de 
tomar posesión del cargo, formó un gobierno de transición para ir 
construyendo propuestas en torno a los problemas de la nación y, al 
mismo tiempo, formar sus programas de trabajo. Entre éstos destaca 
el Plan de Desarrollo 2001-2006, que en lo referente a educación 
indígena instituye la Educación Intercultural Bilingüe (eib). 

El pnd se dividió en ocho capítulos, en el cuarto, entre sus obje-
tivos, encontramos el de la anhelada Revolución Educativa, encami-
nada a desvanecer la desigualdad social, en busca de mayor equidad. 
Nuestro país ha empezado a reconocer y a valorar la diversidad étni-
ca, cultural y lingüística como uno de los pilares fundamentales en 
que habrá de fincar y construir la identidad de un Estado-nación 
multicultural, democrático, equitativo y soberano. Una vía para lo-
grar lo anterior, ha sido la propuesta de la educación intercultural 
bilingüe que es, hoy por hoy, el enfoque educativo más pertinente 
en los contextos multiculturales y plurilingües del mundo contem-
poráneo (pnd 2001-2006, 27).

En la propuesta se reconocieron tres cambios principales en la 
concepción de la sociedad mexicana respecto de la cuestión étnica: 
En primer lugar que la relación entre la cultura y la identidad indí-
gena no ocurre de manera mecánica y que, por tanto, los cambios 
culturales, en una colectividad, no necesariamente implican cam-
bios de identidad. En segundo lugar se ha dejado de pensar en la 
nación mexicana como algo culturalmente homogéneo y, de hecho, 
la heterogeneidad se manifiesta con mayor rigor. En tercer lugar se 
reconoce que los indígenas existen como sujetos políticos, que re-



112 Relaciones 141, invierno 2015, pp. 103-131,  issn 0185-3929

E l i z a b e t h  Ma r t í n e z  B u e n a b a d

presentan sus intereses en cuanto miembros de etnias y hoy existen 
organizaciones indígenas que influyen poderosamente en el ámbito 
público. Como se afirma en el citado Plan, es cada vez más obvio 
que la cultura nacional sólo puede entenderse como una realidad 
múltiple. “No existe una realidad mexicana, sino muchas, tanto 
como identidades étnicas existen en nuestro país” (Ibid. 28). Y, aun-
que sabemos que hay una brecha entre el discurso y la práctica coti-
diana educativa no hay que dejar de reconocer que por lo menos fue 
la primera vez que se discutió oficialmente la necesidad de imple-
mentar una educación intercultural para todos (Schmelkes 2009).

En ese tenor, cabe resaltar que en el año del 2003 se publicó la 
Ley General de Derechos Lingüísticos de los Pueblos Indígenas. En 
su Artículo 11, esta Ley señala que los indígenas tienen derecho a ser 
educados en su propia lengua a lo largo de su educación básica. En 
consecuencia se modificó la Ley General de Educación que contem-
pla en su Artículo 7, fracción 4ta: “Promover mediante la enseñanza 
el conocimiento de la pluralidad lingüística de la Nación y el respeto 
a los derechos lingüísticos de los pueblos indígenas”. 

En el siguiente sexenio, en el Programa Sectorial de Educación 
2007-2012, se pretende profundizar el debate sobre los problemas 
relacionados con la diversidad con el objetivo de enriquecer las prácti-
cas y políticas educativas que lleven a buen puerto la formación de un 
nuevo tipo de ciudadano: “el México del nuevo milenio demanda que 
el sistema educativo nacional forme a sus futuros ciudadanos como 
personas, como seres humanos conscientes, libres, irremplazables, con 
identidad, razón, y dignidad, con derechos y deberes, creadores de 
valores y de ideales” (pse 207-2012). Sin embargo, como bien apunta 
Jorge Gasché (2008), tenemos que ser cautelosos, ya que no podemos 
pensar en un modelo de educación equitativo, igualitario sin la re
lación dominación/sumisión. Para este autor, hablar de educación 
intercultural como una relación horizontal, no es más que un eufe-
mismo para disfrazar relaciones verticales. Este planteamiento es bási-
co de considerar en nuestras discusiones y propuestas educativas, 
porque nosotros como occidentales hemos adquirido un sistema de 
valores y conductas que nos hacen reproducir nuestra superioridad 
frente al Otro, principalmente frente al indígena. Gasché (2008) di-



113Relaciones 141, invierno 2015, pp. 103-131,  issn 0185-3929

L a  e d u c a c i ó n  i n t e r c u lt u r a l  y  b i l i n g ü e

fiere de la hipótesis utópica que sostiene la mayoría de los expertos en 
educación intercultural, así como del discurso educativo intercultural 
mayoritario que es formulado por expertos individuales y por institu-
ciones oficiales: la unesco-orealc gtz, forte-pe que afirman:4 

Si formamos hoy a los niños en el respeto mutuo de las diferencias en la 
tolerancia de la alteridad y en la capacidad de dialogar entre culturas dis-
tintas, entonces, mañana tendremos una sociedad global en la cual cada 
pueblo diferente será respetado, y cada uno tolerará las particularidades 
del otro y todos dialogarán en un universo de armonía e igualdad respe-
tuoso de los derechos humanos, pues todos reconocerán y aceptarán sin 
distingo discriminatorio a todos los otros en toda su diversidad. 

A esta postura, Gasché la denomina utopía “angelical”, para él 
completamente irrealista, ya que considera que basta con plantearse 
la siguiente pregunta: ¿Cuál es el futuro previsible de las relaciones 
interculturales asimétricas en las circunstancias y tendencias econó-
micas y políticas actuales? González Apodaca (Ibid. 4) señala por su 
parte que el centro que nos permite comprender lo que está en jue-
go alrededor de la multicitada educación intercultural está en:

Los procesos hegemónicos y contrahegemónicos que caracterizan ese cam-
po como arena política; es decir como escenario de relaciones de poder, en 
la lucha por los significados asociados a ella […] identidad, cultura, poder 
y derechos indígenas son significados visibilizados y/o desdibujados estra-
tégicamente, según los actores que participan en esta arena de lucha, y las 
posiciones desde las cuales lo hacen. 

En ese sentido Gunther Dietz es muy tajante cuando argumenta 
que la ei: 

Constituye una arena de luchas, debates y empoderamiento altamente 
heterogéneo, donde no sólo convergen y se enfrentan instituciones esco

4 El siguiente párrafo es la suma de distintos objetivos contemplados en los progra-
mas unesco y oie. Massimo Amadio (2008) y Jorge Gasché (2008) por separado, en sus 
respectivos escritos coinciden en señalar resumidamente los mismos objetivos.



114 Relaciones 141, invierno 2015, pp. 103-131,  issn 0185-3929

E l i z a b e t h  Ma r t í n e z  B u e n a b a d

lares y dependencias federales y estatales, sino que también han ido apare-
ciendo nuevos movimientos sociales, reclamos indígenas, ong nacionales 
e internacionales, cada uno con sus propias agendas (Dietz, Mendoza-
Zuany y Téllez 2008). 

Pero entonces, ¿cómo enfrenta o resuelve el asunto de la ciudadanía 
el Estado mexicano en un contexto multicultural y plurilingüístico? 
En esta lucha por el reconocimiento de ciudadanías no basta con plan-
tear derechos y obligaciones contemplados en las instancias jurídicas y 
marcos legales ni tampoco que el Estado, como lo indica González 
Ortiz (2009, 44): “vigile que los ciudadanos realicen y acaten sus res-
ponsabilidades y obligaciones mientras que los ciudadanos vigilen al 
Estado para que garantice las condiciones para ejercer los derechos” y 
es aquí donde la diversidad étnica, lingüística y cultural aflora como 
problema en vez de aprovecharse como una riqueza de la nación.

El Estado construyó lo “nacional” a partir de un sistema de clasi-
ficación que implicaría inclusiones y exclusiones. Hemos visto líneas 
arriba, como el diseño de políticas educativas y lingüísticas conllevan 
este fin: la construcción de una nación homogénea. Por su parte, en 
el marco legal, la Constitución Política Mexicana avaló por décadas 
esta búsqueda de “forjar patria”, mostrando la igualdad de todos los 
mexicanos sin detenerse en la naturaleza pluricultural. El Estado im-
puso sus instituciones negando todo tipo de reconocimiento a los 
derechos de los pueblos originarios identificados como si fueran ho-
mogéneos y exagerando las diferencias entre elementos insertos en 
dos clases diferentes y opuestas, como lo es la dicotomía indio/mes-
tizo. Esta doble operación, explica Oehmichen (2005), “implica la 
construcción de estereotipos que niegan la complejidad cultural de 
los ‘otros’ y desdibujan sus identidades propias y autodefinidas”.

Educación para la ciudadanía en el contexto 
intercultural

Los conceptos de ciudadanía y de educación para la ciudadanía que 
desde la antigua Grecia han formado parte de las políticas occiden-
tales han sido punta de lanza para políticos y pedagogos. En 1949, 



115Relaciones 141, invierno 2015, pp. 103-131,  issn 0185-3929

L a  e d u c a c i ó n  i n t e r c u lt u r a l  y  b i l i n g ü e

Marshall y Botomorre (1998) formularon una definición de ciuda-
danía, convertida ya en referencia básica de las ciencias sociales: “el 
conjunto de derechos y deberes que vinculan al individuo con la 
plena pertenencia a una sociedad”. De esta manera, el desarrollo 
histórico de la ciudadanía se ha ido construyendo con apego a dere-
chos civiles políticos y sociales. 

Baráibar (2005, 35) cita un ejemplo para proponer su concepto 
de ciudadanía, refiere el caso del Tribunal Supremo de los Estados 
Unidos: “La ciudadanía es el derecho a tener derechos”, lo que es 
tan contundente como paradójico ya que se trata de un derecho no 
contemplado en la Declaración Universal de 1948.5

Resultaría innegable que la idea de ciudadanía cobró relevancia 
con el contrato social traducido en un acuerdo realizado por los 
miembros de un grupo en relación con sus derechos y deberes frente 
al Estado. Es decir, para vivir en sociedad, los seres humanos acuer-
dan un contrato social implícito, que les otorga ciertos derechos a 
cambio de abandonar la libertad de la que dispondrían en estado de 
naturaleza. Retornando a Marshall, en su desarrollo acerca de la no-
ción de ciudadanía, plantea la noción de ciudadanía como un “estilo 
de vida” que se origina en el interior de los sujetos, ya que no es una 
modalidad impuesta desde afuera. De este modo, la ciudadanía no 
sólo incluye derechos sino obligaciones que colocan al sujeto en 
una actitud más activa en su comunidad y en el mundo. Dicho 
“estilo de vida”, según Simonet (2006), brinda al individuo un esta-
tus diferente que es posible lograr gracias a la educación escolariza-
da, de este modo, es el Estado el que debe garantizar y desarrollar 
dispositivos que impulsen que los niños tengan acceso a la educa-
ción básica. Esta educación permite que los escolares que aún no 
pueden ser considerados ciudadanos se preparen para ello. “Coloca 
a los futuros ciudadanos en una situación de igualdad de derechos a 
la vez que brinda elementos que promueven libertad a los mismos, 
siendo la educación el requisito imprescindible para la libertad ci-
vil” (Simonet 2006).

5 La Declaración Universal de los Derechos Humanos (dudh) es un documento 
adoptado por la Asamblea General de las Naciones Unidas en su Resolución 217 A (iii), 
el 10 de diciembre de 1948 en París.



116 Relaciones 141, invierno 2015, pp. 103-131,  issn 0185-3929

E l i z a b e t h  Ma r t í n e z  B u e n a b a d

En suma, lo que Marshall plantea es que la ciudadanía permite el 
derecho al desarrollo de las diferencias, la tolerancia y aceptación de 
las mismas. Al ingresar a la escuela, los sujetos, en teoría, se encuen-
tran en igualdad de condiciones, de oportunidades, pero el sistema 
educativo permite y genera la posibilidad de hacer visible las dife-
rencias que no tienen que ver sólo con situaciones de clase, “las dife-
rencias se hacen notorias en cuanto a la relación con sus capacidades 
diversas, así como por sus adscripciones étnicas y culturales” (M. 
Buenabad 2009a).

De acuerdo a Muñoz (2001), la educación indígena bilingüe en 
México puede ser vista a través de grandes paradigmas: educación 
bilingüe, educación bilingüe bicultural y educación bilingüe inter-
cultural, se diferencia cada uno por la concepción de diversidad 
adoptada: como problema, como recurso o como derecho, respec
tivamente. Por tanto, la interculturalidad no debe ser un discurso 
más. Debe rebasar los muros de las instituciones y debe extenderse 
hacia todos los espacios y todos los tiempos. Pero en esta perspectiva 
hay otro punto que no debemos ignorar y que tiene que ver de ma-
nera directa en las formas culturales en que los grupos que conflu-
yen en una misma arena política pueden internalizar los derechos y 
las obligaciones, González Ortiz (Ibid.) refiere que en todo caso, el 
concepto de ciudadanía “oculta las diferencias reales entre los indi-
viduos y entre los grupos sociales al proyectar una fórmula con cla-
ves homogeneizantes, que se agrava cuando la desigualdad entre los 
grupos es enorme (2009, 46)”. Si bien es cierto que la mayoría de las 
personas están profundamente vinculadas a su propia cultura y tie-
nen interés en preservar dicho vínculo, lo interesante del asunto es, 
como lo señala Kymlicka (1996), saber qué o cuáles son las reivindi-
caciones concretas que justifican ese interés, a sabiendas de que en 
un mundo con conflictos y recursos escasos no pueden satisfacerse 
todas las demandas. El proteger la pertenencia cultural (identidad) 
de una persona implica costos para otras personas, por lo que resulta 
imprescindible determinar cuándo resultan justificadas las negocia-
ciones entre las diversas partes. 

Por ello, la educación para la ciudadanía en el contexto intercultu-
ral tendría que ver más con la construcción de un sistema ético y po-



117Relaciones 141, invierno 2015, pp. 103-131,  issn 0185-3929

L a  e d u c a c i ó n  i n t e r c u lt u r a l  y  b i l i n g ü e

lítico que aplique el derecho a la igualdad con el reconocimiento de la 
diferencia. Por tanto, la ei “debería tener como objetivo fundamental 
educar no únicamente en las aulas, sino educar en una sociedad con 
miras a formar ciudadanías interculturales” (M. Buenabad 2009b).

Aguado (2002, 9), para el caso español, recoge las propuestas de 
varios autores y señala tres grandes ámbitos de la formación para la 
ciudadanía: los derechos humanos, los valores cívicos y el desarrollo 
de prácticas participativas que expliciten esos valores. “La educación 
para la ciudadanía intercultural debería hacer incompatible esos tres 
ámbitos, sin dejar de considerar además el sentimiento de pertenen-
cia a una comunidad y el desarrollo de la capacidad crítica a partir 
de los valores de la ciudadanía” (Baráibar 2005, 36). 

Para el caso mexicano, si bien es cierto que la Constitución resal-
ta en algunos artículos, concretamente 1º y 2º,6 la necesidad de res-
petar los valores, la ideología y las creencias de cualquier ciudadano, 
sin importar su adscripción identitaria, las realidades vividas en las 
interacciones cotidianas revelan que no se cumplen las garantías in-
dividuales como lo señala nuestra Carta Magna. 

Diversidad y discriminación en México.
Algunas cifras

En el año 2004, se celebró un foro internacional sobre la no discri-
minación en la ciudad de México, convocado por la entonces repre-
sentante de la Comisión Nacional para el Desarrollo de los Pueblos 

6 Artículo 1º Queda prohibida toda discriminación motivada por origen étnico o 
nacional, el género, la edad, las capacidades diferentes, la condición social, las condicio-
nes de salud, la religión, las opiniones, las preferencias, el estado civil o cualquier otra que 
atente contra la dignidad humana y tenga por objeto anular o menoscabar los derechos y 
libertades de las personas (adicionado mediante decreto, publicado en el Diario Oficial 
de la Federación el 14 de agosto del 2001).

Artículo 2º La Nación tiene una composición pluricultural sustentada originalmen-
te en sus pueblos indígenas que son aquellos que descienden de poblaciones que habita-
ban en el territorio actual del país al iniciarse la colonización y que conservan sus propias 
instituciones sociales, económicas, culturales y políticas, o parte de ellas. Son comunida-
des integrantes de un pueblo indígena, aquellas que formen una unidad social, económi-
ca y cultural, asentadas en un territorio y que reconocen autoridades propias de acuerdo 
con sus usos y costumbres.



118 Relaciones 141, invierno 2015, pp. 103-131,  issn 0185-3929

E l i z a b e t h  Ma r t í n e z  B u e n a b a d

Indígenas. El tema central del mismo giró sobre prevenir y sancionar 
las distintas formas de exclusión que establecen relaciones de discri-
minación, las que no son sólo un tema nacional, sino una agenda 
política de primera importancia en el mundo. En el foro se discutió 
la necesidad de garantizar formas de convivencia que reconozcan 
nuestras diferencias, nuestra diversidad y las maneras en que los gru-
pos humanos y las personas podemos construir nuestra existencia, si 
queremos lograr sociedades incluyentes, mejores y más justas. 

En México, el derecho a no ser discriminados, con el que hoy 
contamos, fue discutido y aprobado por los legisladores en el marco 
de la Reforma Constitucional que aprobó el Congreso de la Unión 
en materia de derechos y cultura indígenas en agosto de 2001. Sin 
duda, se trata de un avance importante en materia jurídica. Pero, 
qué nos indica la realidad vivida en nuestro país, cuando una depen-
dencia gubernamental, la Secretaría de Desarrollo Social levantó la 
primera encuesta nacional sobre discriminación, en el año 2005,7 
donde a primera impresión, el mexicano promedio no da un trato 
discriminatorio hacia la población indígena, de hecho existe un tra-
to de consideración hacia este grupo, sin embargo, permea una cul-
tura significativa de discriminación ejercida en México sobre todo a 
los siguientes grupos, según su condición (homosexuales 94.7 %, 
discapacitados 94.4 %, mujeres 94.2 %, indígenas 90.8 %, adultos 
mayores 88.4 %).

Si existía alguna duda sobre los resultados arrojados, cinco años 
después, en 2010, ahora bajo la unam y el conapred, se levantó la 
Segunda Encuesta sobre Discriminación (enadis 2010) los resulta-
dos no variaron con respecto a la primera y 43 % de los mexicanos 
considera que la población indígena siempre enfrentará limitaciones 
sociales debido a sus características raciales, mientras que 34.1 % ex-
presó que los indígenas, para salir de la pobreza y adquirir un estatus 
de ciudadano, requerirán evitar su “comportamiento de indio”.

Estos resultados son preocupantes y nos conducen a la reflexión 
de que en nuestro país nos hemos centrado en la elaboración de 
propuestas de políticas concernientes a los derechos jurídicos, pero 

7 Aplicada a 5,608 personas.



119Relaciones 141, invierno 2015, pp. 103-131,  issn 0185-3929

L a  e d u c a c i ó n  i n t e r c u lt u r a l  y  b i l i n g ü e

que en la práctica diaria apuntan a una desigualdad cultural, lingüís-
tica, económica y política. Por consiguiente, difícilmente pondre-
mos en marcha, por más inversión y esfuerzo que se haga, los marcos 
legales8 y una educación intercultural. 

¿Qué pasa entonces dentro de un aula cuando se tienen diferen-
tes perfiles de niños y por consiguiente diversos niveles de aprove-
chamiento escolar? ¿Cómo proceden los docentes ante esta realidad? 
La respuesta tiende a ser (sin importar los sistemas de educación, ya 
sea federal, estatal, indígena) que muchos de los profesores comien-
zan por etiquetar a sus alumnos en “los listos”, “los aplicados”, por 
el contrario están “los tontos” y “los burros”. Esta manera incómo-
da, lastimosa y poco ética9 de proceder de los docentes hacia los ni-
ños alimenta más, entre ellos, la falta de una convivencia armónica 
y acrecienta sentimientos de inferioridad frente al otro o los otros.

La diversidad cultural en las escuelas ¿obstáculo
para formar ciudadanías democráticas?

La educación en México siempre ha ido de la mano con una cons-
trucción de ciudadanía. Bertely (2007) sostiene con respecto a pro-
mocionar una educación diferente a la de los siglos precedentes que 
necesitamos partir de un nuevo concepto de ciudadanía que respon-

8 Por ejemplo, el 20 de enero del 2004, se publicó la Ley General de Desarrollo So-
cial, que en su artículo 9º “prohíbe toda práctica discriminatoria que impida, o anule, el 
reconocimiento o ejercicio de los derechos y la igualdad real de oportunidades de las 
personas”. En su fracción xxviii se lee: “Realizar o promover el maltrato físico o psicoló-
gico por la apariencia física, forma de vestir, hablar, gesticular o por asumir públicamente 
su preferencia sexual”. 

Otra propuesta jurídica se presenta en el año 2002 cuando se establece la Ley Gene-
ral de Derechos Lingüísticos de los Pueblos Indígenas.

En octubre de 2007, México firmó la Declaración Universal de los Derechos de los 
Pueblos Indígenas, que en su Artículo 13 señala: “Todo pueblo tiene el derecho de hablar 
su propia lengua, de preservar y desarrollar su propia cultura, contribuyendo así a enri-
quecer la cultura de la humanidad”. La definición de la nación mexicana como pluricul-
tural obligaría al sistema educativo a fortalecer las lenguas y las culturas que le hacen ser 
culturalmente plural.

9 Sobre todo hoy en día donde en materia de legislación sobre los derechos humanos 
y en la propia educación intercultural se plantean el respeto a la diferencia y, como un 
valor, vivir bajo la tolerancia.



120 Relaciones 141, invierno 2015, pp. 103-131,  issn 0185-3929

E l i z a b e t h  Ma r t í n e z  B u e n a b a d

da a una nueva concepción sobre el Estado nacional mexicano. “La 
emergencia de la diversidad cultural en un mundo globalizado que 
amenaza las identidades locales, exige acuñar un concepto incluyen-
te que, sin debilitar las funciones del Estado, estimule un modelo 
democrático y ciudadano distinto” (2007, 16).

Hasta hoy en lo que incidimos como ciudadanos es en marcar la 
diferencia cultural y social, lo que se ha hecho parte de la dinámica 
misma de los procesos de interacción social y establecimiento de 
fronteras étnicas (Castellanos 2004). No obstante, en la diferencia-
ción del Otro, suele haber marcadores que indican diferencias físicas 
(color de piel, estatura, boca y nariz grande) y desde luego culturales 
(lenguas, vestimenta), rendimientos escolares, que no escapan a una 
valoración de estigmas. En otras palabras, parece no ser posible 
“pensar la diferencia” sin implicar una jerarquización y relación de 
poder (Weber 1977). Sobre esto último, mencionaré un ejercicio 
que realicé con niños indígenas de sexto grado en una escuela pri-
maria, en la ciudad de Puebla,10 les pedí que describieran su expe-
riencia al ser discriminados fuera en la casa, en la escuela, en la 
central de abasto, en la colonia o en sus lugares de procedencia. Al-
gunos conceptos, que surgieron de manera oral entre los alumnos, 
fueron: “Todos somos mexicanos”; “Todos somos indios”; “Todos 
somos iguales”.

Se da por hecho que en términos de contenidos curriculares, en 
nuestro país, el discurso de la igualdad ha sido apropiado, no así en 
la práctica, que evidenció diferencias al momento de representar sus 
experiencias a través de dibujos: “Me veían como una india que no 
valía nada”; “Esta niña es bien burra porque es una india, no sabe 
nada”; “Me han discriminado una vez en la escuela por ser de Oaxa-
ca y por hablar otra lengua”.

10 Dependiente de la Dirección General de Educación Indígena (dgei), en 2007. 
Los datos de campo son resultado de los proyectos de investigación que dirijo. El paradig-
ma de la educación intercultural frente a niños indígenas (nativos y migrantes) hablantes y 
no hablantes de lenguas indígenas en distintas zonas del estado de Puebla. Etapas 2 y 3, 
mabe-edh11-1, viep-buap; y Retos de la educación intercultural en contextos escolares y 
extraescolares. Etapas 1 y 2, mabe-edh13-i, viep-buap.



121Relaciones 141, invierno 2015, pp. 103-131,  issn 0185-3929

L a  e d u c a c i ó n  i n t e r c u lt u r a l  y  b i l i n g ü e

Para gran parte de nuestra sociedad los niños indígenas no son 
valiosos. Se cree que como no hablan español o lo hacen con for-
mas propias son ignorantes o atrasados. Por ello, la mayoría de las 
veces niegan su lengua, sus costumbres y tradiciones a fin de sobre-
vivir en una sociedad que margina a quienes son diferentes. Se nos 
olvida, a los que estamos formados en la cultura occidental, que los 
indígenas de esta nación también son mexicanos, es decir, México 
a lo largo y ancho de su superficie también es su país. Indiscutible-
mente que los migrantes indígenas se encuentran en una posición 
de marginalidad. Como escribe Cristina Oehmichen (2001, 182):

Son reconocidos como miembros de la nación, y en otros, son considera-
dos como extranjeros. Son reconocidos como miembros de la nación, pero 
carecen de derechos específicos. Son incorporados como fuerza de trabajo, 
aunque generalmente en ocupaciones mal pagadas y carentes de derechos 
laborales. Son residentes en las ciudades, pero se les conmina a que regre-
sen a sus pueblos. Tienen derecho al libre tránsito, pero su presencia en las 
ciudades es motivo de conflicto. Se les considera, en fin, extraños.

En suma, la discriminación influye considerablemente en el des-
ánimo para continuar con procesos de escolarización. Los padres y 
los menores expresan que viven un rechazo desde el momento de su 
llegada a la ciudad, por como hablan, por como visten. Parafrasean-
do a Cicourel (1983), para los migrantes y sus familias esta integra-
ción en la sociedad que les recibe nunca es completa y siempre está 
sujeta a la posibilidad de que el trato cotidiano se haga problemá
tico, porque los miembros de la sociedad anfitriona ven al migrante 
como diferente. La identidad y la idea de sí mismo que tiene el indi-
viduo reflejarán siempre una ambivalencia y una inseguridad que 
son un factor inseparable de la existencia cotidiana.

Por ello, sigo sosteniendo que en México la discriminación no se 
aprende en la escuela –pero sí se fomenta–, sino en contextos de inte-
racción a los que están expuestos los niños en sus procesos de sociali-
zación primarios (casa, barrio, lugares de origen, nuevos territorios de 
asentamiento, centros de trabajo). Al respecto Alicia Castellanos 
(2004) señala que:



122 Relaciones 141, invierno 2015, pp. 103-131,  issn 0185-3929

E l i z a b e t h  Ma r t í n e z  B u e n a b a d

Los maestros de educación básica han sido agentes de producción y repro-
ducción de los prejuicios y discriminación en el ámbito escolar [...] la se-
gregación, la violencia simbólica y física que se puede ejercer sobre los 
estudiantes indígenas por su limitado dominio de la lengua nacional, legi-
timan la agresión de maestros, su intervención en el proceso de la destruc-
ción cultural y la imposición de modelos de relaciones de intolerancia al 
diferente en los tempranos procesos de socialización, que dejan profundas 
huellas en la formación de las identidades.

Ante estas realidades tendríamos que pugnar por un programa 
de educación intercultural que se esfuerce en detener la tendencia 
predominante de racismo y desprecio sobre las sociedades, lenguas 
y culturas indígenas alimentados por la sociedad dominante en la 
que es formado el maestro y quien más tarde, ante sus alumnos, 
reproduce prácticas discriminatorias. Jorge Gasché (2008b) no res-
ponsabiliza del todo al docente, por el contrario, lo justifica al seña-
lar que “el maestro tiene un conocimiento fragmentario y limitado 
de su propia cultura, y por el otro, que sobre este conocimiento pesa 
el juicio negativo que le confieren las relaciones de dominación en-
tre la sociedad nacional envolvente y la sociedad indígena y la sobre-
valoración de la ideología dominante”.

Otro ejemplo muy común que ocurre entre los docentes urba-
nos es que al preguntarles si en su aula cuentan con niños hablantes 
de alguna lengua indígena, inmediatamente responden que no, que 
ya son niños en su mayoría nacidos en la ciudad. Esto es bien im-
portante de señalar, ya que cuando nos encontramos en un centro 
educativo con niños inmigrantes ni siquiera atendemos su condi-
ción como tales y obvio que de tajo ignoramos o aniquilamos sus 
saberes culturales. 

Sin asumir una postura netamente romántica pero sí idealista 
(Gasché 2008), proponer y practicar la educación intercultural sig-
nificará participar en la construcción activa de un mundo más hu-
mano, más justo, más solidario y democrático, pero para lograr esta 
transformación social y cultural se requieren de cambios severos y 
ajustes en las estructuras del Estado y tener presente que no todo se 
resolverá en la escuela, el mayor peso estará en educar con nuevos 



123Relaciones 141, invierno 2015, pp. 103-131,  issn 0185-3929

L a  e d u c a c i ó n  i n t e r c u lt u r a l  y  b i l i n g ü e

horizontes a una sociedad que debe participar activamente en ello, 
donde la filosofía que rija este proyecto sea el reconocimiento a la 
diversidad; el respeto al Otro y un interés por el interaprendizaje. Es 
tiempo, si en verdad deseamos hablar en las próximas décadas de 
una o más ciudadanías democráticas, dar un giro de 180 grados a lo 
que hasta ahora hemos venido haciendo en los planos educativos, 
sociales, económicos, políticos, administrativos y culturales, de lo 
contrario continuaremos únicamente modificando planes, progra-
mas, proyectos y políticas jurídicas y públicas que quedarán sólo a 
nivel discursivo y de aspiración. A modo de hipótesis, Héctor Mu-
ñoz (Ibid. 1999) sugiere que:

La transformación o apropiación del enfoque intercultural bilingüe en 
regiones indígenas mexicanas provendrá principalmente del nivel de las 
realidades y prácticas escolares, en la medida que se democratice la gestión 
de las políticas de educación pública, mediante formas de control comu-
nitario. El sistema educacional sólo reflejará las condiciones políticas im-
perantes. El nivel de los modelos académicos o de formación permanecerá 
invisible, hasta que se restablezcan las condiciones profesionales y las co-
nexiones con la investigación de la educación indígena.

Un primer paso es tener en cuenta que las identidades se cons-
truyen no sólo sobre contenidos culturales sino sobre los significa-
dos de esos contenidos. Si seguimos concibiendo la identidad desde 
el punto de vista superficial basada únicamente en las tradiciones, 
rituales y símbolos, es decir, en un mero folklorismo, obvio que nos 
quedamos limitados, hace falta de una vez por todas entender que la 
identidad se define por otro tipo de contenidos como los valores, las 
creencias, los conocimientos y saberes propios. Sólo de esta manera 
estaríamos potenciando una interacción intercultural entre los dife-
rentes grupos de ciudadanos que cohabitan en un mismo espacio y 
que se encuentran en una misma aula.

Es urgente plantear una imagen mucho más positiva de la diver-
sidad y la educación debe en este renglón jugar un rol imprescindi-
ble, vital. En este mismo camino el papel del docente tiene que ser 
central, ya que él debe contribuir en la reconfiguración de un esce-



124 Relaciones 141, invierno 2015, pp. 103-131,  issn 0185-3929

E l i z a b e t h  Ma r t í n e z  B u e n a b a d

nario donde la diversidad sea contemplada desde los elementos de 
semejanza intergrupal y de diferencia intragrupal.11 En el caso par-
ticular de los profesores indígenas debemos estar conscientes de 
que su cultura profesional se adquiere en una institución “moder-
na”, totalmente occidentalizada, que enfrenta ambigüedades, por 
un lado, ha sido y es la institución al servicio de la homogeneidad, 
que coadyuvará a eliminar las diferencias, pero, por otro, se plantea 
como un espacio que debe respetar la riqueza de la diversidad hu-
mana en todas sus facetas. Es aquí justamente donde la escuela se 
sitúa en una encrucijada, sobre todo, si reparamos en los cambios 
en el mapa étnico (cambios demográficos debido a las migracio-
nes). El cambio se percibe como inevitable. La interrogante que 
surge es si dentro de estos cambios existirá una posibilidad de 
transformar la práctica profesional de los profesores acorde con las 
realidades. Éste es uno de los mayores desafíos que enfrentarán los 
docentes, es decir, transitar de una formación tradicional para si-
tuarse en una moderna y dinámica donde además de ser creativo 
con sus propias pedagogías debe ser respetuoso y comprometido 
con la diversidad (étnica, lingüística y cultural) de sus alumnos. Es 
tan común observar como los profesores (peor aún, los formadores 
de formadores), se preocupan más por dar seguimiento a un com-
pendio de objetivos contemplados en los programas escolares y de 
antologías teóricas ajenas a nuestros contextos culturales y a las rea-
lidades sociales –que por otro lado, sabemos proceden de instancias 
superiores con ese mandato– que el cuestionarse de manera crítica 
qué tanto de lo tratado en esas currículas son las adecuadas y ne
cesarias para sus alumnos. Considero que para que su tarea educa
tiva realmente tenga un provecho, los docentes tendrían que dotarse 
de sentido, de sensibilidad y ahondar en los aspectos identitarios de 
sus alumnos.

11 Claudia Estrada (2004) y otros investigadores en su artículo sobre “Las teorías de 
las diferencias grupales”, explican en qué consisten éstas. Nos dicen que a pesar de su 
importancia, se han realizado pocas investigaciones sobre las teorías de las diferencias 
entre los grupos sociales y éstas se han focalizado únicamente en categorías como la raza, 
el género y la orientación sexual. En cambio, las diferencias intragrupales se han interesa-
do en la manera en cómo los miembros de un grupo buscan el equilibrio entre la afirma-
ción de sus diferencias individuales y la aceptación de sus similitudes con los otros. 



125Relaciones 141, invierno 2015, pp. 103-131,  issn 0185-3929

L a  e d u c a c i ó n  i n t e r c u lt u r a l  y  b i l i n g ü e

Recupero a Essomba (2006), quien apunta que lo identitario se 
sirve de lo cultural no para legitimarse o resistirse en un marco social 
simplificado de minorías y mayorías, “sino para proyectarse en 
tiempo y espacios reales, intentando abarcar la densa trama de la 
diversidad que recorre la sociedad sin perder de vista el hilo invisible 
que teje las distintas piezas del mosaico”.

Conclusiones

Indiscutiblemente que en México se han producido un sinfín de 
proyectos, programas y políticas concernientes  a la educación esco-
larizada de las poblaciones indígenas. Sin embargo, es innegable que 
pocos han sido los cambios de fondo a la hora de sus aplicaciones, la 
práctica educativa cotidiana evidencia los vacíos y retos que aún 
debe perseguir el sistema de enseñanza. En el México actual, uno de 
los propósitos en los que tendría que aplicarse la eib sería el contri-
buir en la construcción de una nueva ciudadanía, es decir, superar 
los anteriores paradigmas que en su mayoría, como hemos visto a lo 
largo del presente escrito, se han centrado en “alfabetizar” y “educar” 
al indio para transformarlo en un ciudadano mexicano, moderno, 
que no obstruya el desarrollo de la nación, sino que contribuya en 
su progreso.

En esa dirección, la ei tiene que ser más pretenciosa y no acotar 
su mirada sólo a la escuela y las aulas, tendría que impactar en una 
acción donde se coordinen además de las instituciones y autorida-
des educativas el resto de las instituciones así como los poderes del 
Estado mexicano para formar ciudadanos con identidades cultura-
les heterogéneas, pero con valores comunes que hagan posible la 
convivencia, pero también la cohesión social. Por otro lado, si bien 
es cierto que es desde la escuela donde se debe luchar contra la ex-
clusión social, el racismo, la discriminación, las diferencias eco
nómicas, entre otras, también lo es que habrá que educar en la 
diversidad a toda la sociedad. Es tiempo de superar que la condición 
de un ciudadano esté determinada por la pertenencia de etnia, cul-
tura o lugar de nacimiento. Es hora de cambiar el rumbo y de poner 
mayor atención en la inmensa diversidad étnica, lingüística, cultural 



126 Relaciones 141, invierno 2015, pp. 103-131,  issn 0185-3929

E l i z a b e t h  Ma r t í n e z  B u e n a b a d

y organizacional que conforma este país. No basta con decir en 
México “todos somos iguales”, porque esta posición cómoda para el 
Estado, fractura y limita un desarrollo nacional basado en la riqueza 
que otorga por sí misma la diversidad.

Asimismo, tendríamos que recuperar los postulados de Gasché y 
Bertely (2008) cuando proponen sacar la escuela del aula hacia los 
lugares de trabajo y de actividades socialmente significativas para que 
los niños participen en ellas, actúen, observen y aprendan. Con ello, 
la escuela incluye lo que hasta ahora ha excluido: el aprendizaje prác-
tico y discursivo de los saberes de la comunidad, en otras palabras, 
estos especialistas proponen la construcción de un modelo de escuela 
que parta de los conocimientos nativos “desde abajo y desde adentro” 
(Bertely 2007). Por último, uno de los desafíos centrales de la eib 
consistirá en formar al profesorado de manera diferente hasta como 
hoy lo ha hecho el sistema educativo y de posibilitar la participación 
de las comunidades indígenas en el mismo, lo cual en la actualidad 
no es posible. Como lo indica Muñoz (1999): “por razones de forma-
ción insuficiente, escasa información y relaciones no democráticas”. 

Bibliografía

Aguirre Beltrán, Gonzalo, Teoría y práctica de la educación indíge-
na, México, FCE, 1992.

Amadio, Máximo, La educación inclusiva en América Latina y el 
Caribe: un análisis exploratorio de los informes nacionales presenta-
dos a la Conferencia Internacional de Educación de 2008, disponi-
ble en: http:/www.ibe.unesco.org/es/cie/48a-reunion-2008/
informes-nacionales.html.

Baráibar López, José Manuel, Inmigración, familias y escuela en 
educación infantil, Madrid, Cuadernos de educación intercultu-
ral, Catarata, 2005.

Barriga Villanueva, Rebeca, “Entre la espada y la cruz. Las polí
ticas lingüísticas en el México colonial”, en Dick Papousek y 
Rebeca Barriga Villanueva, comps., Actas del Encuentro de Mexi-
canistas en Holanda, Groningen-México, Universidad de Gro-
ningen, El Colegio de México, 1994, 103-112.



127Relaciones 141, invierno 2015, pp. 103-131,  issn 0185-3929

L a  e d u c a c i ó n  i n t e r c u lt u r a l  y  b i l i n g ü e

Bertely Busquets, María, “Panorama histórico de la educación 
para los indígenas en México”, en biblioweb.dgsca.unam.mx/dic-
cionario/htm/artículos/sec_5.htm

______, “Configuraciones y reconfiguraciones étnicas en zapotecos 
migrantes analfabetos y escolarizados”, en María Bertely Bus-
quets, coord., Historias, saberes indígenas y nuevas etnicidades en 
la escuela, México, Ciesas, 2006, 199-238.

______, Conflicto intercultural, Educación y Democracia Activa en 
México. Ciudadanía y derechos indígenas en el movimiento pedagó-
gico intercultural bilingüe en Los Altos, la Región Norte y la Selva 
Lacandona de Chiapas, Lima, Perú, Ciesas, Fondo Editorial de la 
Pontificia Universidad Católica del Perú, Red Internacional de 
Estudios Interculturales (ridei), 2007.

______, “Pluralidad cultural y política educativa en la zona metro-
politana de la ciudad de México”, en Revista Mexicana de Investi-
gación Educativa, vol. 3, Universidad de la Rioja, 2008, 39-51.

Brice Heath, Shirley, La política del lenguaje en México: de la colo-
nia a la nación, núm. 13, México, ini, 1986.

Castellanos, Alicia, Racismo en México, México, Consejo Nacio-
nal para la Cultura y las Artes, Plaza y Valdés y Universidad Au-
tónoma Metropolitana-Iztapalapa, 2004. 

Cicourel, Aaron, “Vivir entre dos culturas: el universo cotidiano y 
los trabajadores inmigrantes”, en Vivir entre dos culturas. La si-
tuación de los trabajadores migrantes y sus familias, Barcelona, 
unesco, 1983.

Coordinación General de Educación Intercultural y Bilin-
güe, Secretaría de Educación Pública, Líneas de investiga-
ción en educación intercultural, Dirección de Investigación y 
Evaluación, México, cgeib, sep, 2008.

Consejo Nacional para Prevenir la Discriminacón (Conapred), 
Segunda Encuesta Nacional sobre Discriminación, México, 2010.

Czarny, Gabriela y Elizabeth M. Buenabad, “Escolaridad de la 
población indígena jornalera agrícola migrante”, en María Ber-
tely Busquets, Gunther Dietz y Guadalupe Díaz Tepepa, co-
ords., Multiculturalismo y educación: estado del conocimiento 
2002-2011, México, comie, anuies, 2013.



128 Relaciones 141, invierno 2015, pp. 103-131,  issn 0185-3929

E l i z a b e t h  Ma r t í n e z  B u e n a b a d

Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos, http://www.
constitucion.gob.mx/

Dirección General de Educación Indígena, Programa para la 
Modernización de la Educación Indígena en México (1990-1994), 
México, sep, 1990.

______, Políticas y fundamentos de la Educación Intercultural Bilin-
güe en México, México, sep, 2004.

De la Peña, Guillermo, “La ciudadanía étnica y la construcción de 
los indios en el México contemporáneo”, en Revista Internacio-
nal de Filosofía Política, núm. 6, 1995, 116-140.

Dietz, Gunther, Rosa Guadalupe Mendoza Zuany y Sergio Té-
llez Galván, Multiculturalismo, educación intercultural y dere-
chos indígenas en las Américas, Quito, Abya-Yala, 2008.

Estrada, C., V. Yzerbyt y E. Seron, “Efecto del esencialismo psi-
cológico sobre las teorías ingenuas de las diferencias intergrupa-
les”, en Psichotema, núm.16, 2004, 181-186.

García Segura, Sonia, “De la educación indígena a la educación 
bilingüe intercultural. La comunidad purépecha, Michoacán, 
México”, en Revista Mexicana de Investigación Educativa, núm. 
020, vol. 9, México, Consejo Mexicano de Investigación Educa-
tiva, 2004.

Gasché, Jorge, “La motivación política de la educación intercultu-
ral indígena y sus exigencias pedagógicas. ¿Hasta dónde abarca la 
interculturalidad?”, en María Bertely, Jorge Gasché y Rossana 
Podestá, coords., Educando en la diversidad cultural. Investigacio-
nes y experiencias educativas interculturales y bilingües, Quito, Edi-
ciones Abya-Yala, 2008, 367-397.

______, “Niños, maestros, comuneros y escritos antropológicos 
como fuentes de contenidos indígenas escolares y la actividad 
como punto de partida de los procesos pedagógicos intercultura-
les: un modelo sintáctico de cultura”, en María Bertely, Jorge 
Gasché y Rossana Podestá, coords., Educando en la diversidad 
cultural. Investigaciones y experiencias educativas interculturales y 
bilingües, Quito, Ediciones Abya-Yala, 2008b, 279-365.

Gamio, Manuel, Forjando patria (pronacionalismo), México, Porrúa 
Hermanos, 1982.



129Relaciones 141, invierno 2015, pp. 103-131,  issn 0185-3929

L a  e d u c a c i ó n  i n t e r c u lt u r a l  y  b i l i n g ü e

Gónzalez Apodaca, Erica, “Acerca del multiculturalismo, la edu-
cación intercultural y los derechos indígenas en las Américas”, en 
Revista de Investigación Educativa, núm. 9, Xalapa, Instituto de 
Investigaciones en Educación, Universidad Veracruzana, 2009.

Gros, Christian, Políticas de la etnicidad: identidad, Estado y moder-
nidad, Bogotá, Instituto Colombiano de Antropología e Histo-
ria, 2000.

Kymlicka, Will, Ciudadanía multicultural, Barcelona, Paidós, 
1996.

Marshall, T.H. y Tom Bottomore, Ciudadanía y clase social, Ma-
drid, Alianza editorial, 1998.

López, Luis Enrique, “Interculturalidad, educación y política en 
América Latina: perspectivas desde el sur, pistas para una in
vestigación comprometida y dialogal”, en Luis E. López, ed., 
Interculturalidad, educación y ciudadanía. Perspectivas Latino
americanas, Bolivia, funproeib Andes, Plural editores, 2009, 
129-218.

Martínez Buenabad, Elizabeth, Análisis de las relaciones interétni-
cas, niños indígenas migrantes desde una escuela periférica de la 
ciudad de Puebla, tesis doctoral, Publicación formato electróni-
co, México, Ciesas, Conacyt, 2009a.

Martínez Buenabad, Elizabeth, “En pos de una educación inter-
cultural en México. Aspiraciones, retos y vacíos”, en Decisio, Sa-
beres para la Acción en Educación para Adultos, Revista del Centro 
de Cooperación Regional para la Educación de Adultos en América 
Latina y el Caribe (Crefal), núm. 24, septiembre-diciembre, 
2009b, 44-48.

Muñoz Cruz, Héctor, “Política pública y educación indígena esco-
larizada en México”, en Cadernos cedes, vol. 19, núm. 49, Cam-
pinas, Brasil, 1999.

______, “Políticas y prácticas educativas y lingüísticas en regiones 
indígenas de México”, Seminario sobre Políticas Educativas y 
Lingüísticas en México y Latinoamérica, México, unesco, 
2001, inédito.

Oehmichen, Cristina, Identidad, género y relaciones interétnicas. 
Mazahuas en la ciudad de México, México, Instituto de Investi-



130 Relaciones 141, invierno 2015, pp. 103-131,  issn 0185-3929

E l i z a b e t h  Ma r t í n e z  B u e n a b a d

gaciones Antropológicas, Programa Universitario de Estudios de 
Género, unam, 2005.

Organización Internacional del Trabajo, Convenio 169 sobre 
pueblos indígenas y tribales, en www.cdi.gob.mx/transparencia/
convenio169_oit.pdf

Ramírez Castañeda, Elisa, La educación indígena en México, Co-
lección editorial: La pluralidad Cultural en México, México, 
unam, 2004.

Schmelkes del Valle, Sylvia, “Diversidad, complejidad y educa-
ción intercultural”, en ix Congreso Nacional de Investigación Edu-
cativa: Conferencias Magistrales, México, comie, 2009, 349-370.

Secretaría de Desarrollo Social (sedesol), Dirección General 
de Equidad y Desarrollo Social, Situación de pueblos indígenas 
originarios y poblaciones indígenas radicados en el Distrito Federal. 
Elementos para un diagnóstico, México, 2001.

______, Programa Nacional de Jornaleros Agrícolas, México, 2000.
______, Primera Encuesta Nacional sobre Discriminación, México, 

2005.
Secretaría de Educación Pública (sep), Dirección General 

de Educación Indígena (dgei), Fundamentos para la Moderni-
zación de la Educación Indígena, México, 1994.

sep-Poder Ejecutivo Federal, Programa de Desarrollo Educativo 
1995-2000, México, 1995.

______, Plan Nacional de Desarrollo 2001-2006, México, 2000.
______, Programa Sectorial de Educación (2007-2012), México, 

2006.
Simonet, Silvana, “Políticas sociales y ciudadanía”, en Cooperativa 

de Intervención y Abordaje Psicológico Educativo, Uruguay, ciape, 
2006.

Stavenhagen, Rodolfo y Margarita Nolasco, “Política cultural 
para un país multiétnico”, en Coloquio sobre problemas educativos 
y culturales en una sociedad multiétnica, México, sep, colmex, 
dgcp, 1988.

Vargas, María Eugenia, Educación e ideología. Constitución de una 
categoría de intermediarios en la comunicación interétnica. El caso de 
los maestros bilingües tarascos (1964-1982), México, Ciesas, 1994.



131Relaciones 141, invierno 2015, pp. 103-131,  issn 0185-3929

L a  e d u c a c i ó n  i n t e r c u lt u r a l  y  b i l i n g ü e

Villoro, Luis, Los grandes momentos del indigenismo en México, 
México, Ciesas, 1987.

Velasco Ceballos, Rómulo, La alfabetización en la Nueva España: 
leyes, cédulas reales, ordenanzas, bandos, pastoral y otros documen-
tos, México, Secretaría de Educación Pública, 1945. 

Weber, Max, Economía y sociedad: Esbozo de sociología comprensiva, 
México, FCE, 1977. 

Zolla, Carlos y Emiliano Zolla Márquez, Los pueblos indígenas 
de México, 100 Preguntas, México, unam, 2004.

Página electrónica

www.conapred.org.mx/userfiles/files/Enadis-2010

Fecha de recepción del artículo: 19 de febrero de 2014
Fecha de aprobación: 22 de mayo de 2014
Fecha de recepción de la versión final: 6 de octubre de 2014


