
305Relaciones 139, verano 2014, pp. 305-333,  issn 0185-3929

La mundialización de María. Topografías 
sagradas y circulación de las imágenes

Olivier Christin
Université de Neuchâtel
Ecole Pratique des Hautes Etudes-Va sección (París)

A fines de los años 1650 se publica en alemán y en latín un pequeño libro ilus-
trado intitulado Atlas Marianus, que su autor, el jesuita Wilhelm Gumppen-
berg, concibe como la primera parte de una suma inmensa por venir, con la 
cual pensaba censar todos los santuarios del mundo católico que albergaban 
imágenes milagrosas de la Virgen María, incluyendo los de la América ibérica. 
Esta suma final se publica en 1672, sin ilustraciones. Obra de toda una vida, 
sostenida por una amplia red de informadores, el Atlas alcanza un grado hasta 
entonces desconocido de explicitación y de argumentación, las relaciones que 
la Iglesia y los poderes católicos establecen entonces entre cartografía y hagio-
grafía, poniendo los territorios europeos y extraeuropeos bajo el patrocinio de 
santos nacionales o de vírgenes específicas. Pero también se toma en cuenta la 
importancia que tienen entonces los últimos proyectos fieles a las ideas del 
Renacimiento, en cuanto a una cosmografía cristiana unificada, que permitan 
pensar el universo entero en continuum y bajo el imperio de leyes dictadas 
únicamente por Dios. Este artículo trata de explorar esta combinación a la vez 
muy rebuscada y ya obsoleta, después de los trabajos de Copérnico y de Ga-
lileo, entre cosmografía, cartografía y mariología. 

(Peregrinación, culto a la Virgen, cosmografía y cartografía, milagros) 

En 1657, aparecían, en latín y en alemán, en Ingolstadt y Mú-
nich, los dos primeros tomos de una obra que pronto contará 
con cuatro volúmenes y lleva el título a la vez banal y miste-

rioso de Atlas Marianus.1 Se trataba de lo que hoy es conveniente 

*olivier.christin@unine.ch
1 Atlas Marianus sive de Imaginibus Deiparae per Orbem Christianum Miraculosis, auc-

tore Guilielmo Gumppenberg, libros i y ii, en 12°, Ingolstadt, G. Haenlin, 1657, 219 y 207 



306 Relaciones 139, verano 2014, pp. 305-333,  issn 0185-3929

O l i v i e r  C h r i s t i n

llamar una “topografía sagrada”2 –el inventario y la localización me-
tódica de santuarios y peregrinajes– imaginada y pacientemente 
puesta en obra en los años 1650, por un miembro de la Compañía 
de Jesús, Wilhelm Gumppenberg, quien actuaba entonces como la 
pluma de un autor colectivo que no era sino la misma Compañía.

La obra juntaba noticias cortas, concebidas todas sobre un mismo 
modelo y dedicadas a un centenar de los más famosos santuarios ma-
rianos de la cristiandad europea, con algunas extensiones hacia la 
América ibérica y las islas Canarias, como lo veremos. Cada noticia, 
acompañada por un grabado, relataba la historia de una imagen mila-
grosa de María, el origen del peregrinaje, describía algunas de las ma-
nifestaciones milagrosas decisivas, a menudo las primeras y siempre 
en un pequeño número, y terminaba por la indicación muy precisa de 
las fuentes y de las informaciones utilizadas para fines de su redacción.

Con todo, esas primeras ediciones no eran sino el inicio de una 
publicación más amplia, anunciada desde principios de los años 
1650 y acabada en 1672, que juntaba esa vez 1,200 santuarios ubi-
cados en el mundo entero.3 Puesto que de una edición a otra, uno 

p. El primer folio contiene las palabras “editio secundu”. Privilegio y aprobación para los 
dos primeros libros del P. Servilianus Veihelin, Fribourg, 25 de junio de 1657; Atlas Ma-
rianus sive de Imaginibus Deiparae per Orbem Christianum Miraculosis, libros i y ii, en 12°, 
Munichen, Straub, 1657, 216 y 207 p.; en la cabeza se lee “editio tertia”; Atlas Marianus 
sive de Imaginibus Deiparae per Orbem Christianum Miraculosis, auctore Guilielmo Gum-
ppenberg, libros i y ii, Ingolstadt, G. Haenlin, 1657, libro i, 207 p. con fig., 14 p. para la 
Dedication y el Avis Lectori, libro ii, 285 p., índice y aprobación Fribourg 1657, con un 
index generalis para los cuatro libros y un catalogus imaginum, 12 p.; Atlas Marianus sive de 
Imaginibus Deiparae per Orbem Christianum Miraculosis, auctore Guilielmo Gumppenberg, 
libro i, frontispicio grabado por Küsel, “editio tertia”, y luego Dedicatio 8 p., Avis lectori 20 
p., luego texto: 217 p. con 25 grabados firmados gawg, Munich, Jaecklin, 1657. En ale-
mán Marianischer Atlas: das ist wunderthätige Mariabilder so in aller christlichen Welt mit 
Wunderzaichen berhuembt durch Guilielmum Gumppenberg, libros i y ii, Ingolstadt, G. 
Haenlin, 1657, cada uno con 25 grabados; Marianischer Atlas: das ist wunderthätige Ma-
riabilder so in aller christlichen Welt mit Wunderzaichen berhuembt durch Guilielmum Gum-
ppenberg, libro ii, con texto en latín, München, Straub, 1657, 207 p., 25 grabados.

2 Dominique Julia, “Sanctuaires et lieux sacrés à l’époque moderne”, en André Vau-
chez, dir., Lieux sacrés, lieux de cultes, sanctuaires, Roma, Ecole Française de Rome, 
2000, 241-295; en particular, 258-263.

3 Atlas Marianus: Quo Sanctae Dei Genitricis Mariae Imaginum Miraculosarum Ori-
gines Duodecim Historiarum Centuriis explicantur Auctore Guilielmo Gumppenberg, E 
Societate Jesu, Monachii, Jaecklinus, 1672.



307Relaciones 139, verano 2014, pp. 305-333,  issn 0185-3929

L a  m u n d i a l i z a c i ó n  d e  Ma r í a

Ilustración 1. Wilhelm Gumppenberg, Marianischer Atlas: 
das ist wunderthätige Mariabilder so in aller christlichen Welt 
mit Wunderzaichen berhuembt durch Guilielmum Gumppen-
berg, Münich, Jacklin, edición 1658. Frontispicio



308 Relaciones 139, verano 2014, pp. 305-333,  issn 0185-3929

O l i v i e r  C h r i s t i n

pasaba en forma espectacular de una geografía regional o nacional a 
una cosmografía universal, que concebía describir la presencia de 
María en todas las partes del mundo, la colección, la organización y 
la publicación de la inmensa suma de informaciones juntadas en esa 
obra, que contiene más de 1,126 folios, no podía ser concebida por 
Wilhelm Gumppenberg sino con la doble condición de un impor-
tante trabajo de colaboración4 y recurriendo a selecciones particula-
res en cuanto a la presentación u organización del saber, las cuales 
son reveladoras de un momento histórico y científico preciso. Así se 
conjugaban, en una arquitectura muy sofisticada, de la que dan tes-
timonio los centenares de páginas de índices variados que multipli-
can las posibilidades de clasificación, de localización y de cruces,5 
por una parte, los principios y los métodos propios de las artes de la 
memoria y de las sumas sistemáticas de lugares comunes,6 que cono-
cían entonces una suerte de apogeo en las décadas que precedieron 
a las primeras ediciones de la obra de Gumppenberg y, por otra 
parte, las posibilidades que ofrece el sistema del Atlas, tanto en la 
forma erudita de lo visual como forma visual del saber, como lo re-
cordó hace poco Georges Didi-Huberman respecto de la boga Re-
nacimiento de este nuevo instrumento de aprehensión, agrupación 
y relación de datos disparatados y sin número finito.7

4 En el Capitulus xiii de la edición de 1672, particularmente en el primer índice 
(Adjumenta praeterita), las líneas de introducción precisan que opus fuit plurium opera, 
gracias a la ayuda de los padres de la Compañía que le mandaron una abundante corres-
pondencia. Entonces distingue dos catálogos en este índice: los Padres de la Sociedad que 
le sirvieron de informantes (Catalogus i) y los historiadores u otras fuentes (Catalogus 2): 
el primero contiene 270 nombres, el segundo 177.

5 Primero un índice que agrupa a los santuarios no por lugar geográfico sino bajo la 
forma de diversas rúbricas; el descubrimiento (inventio), los materiales, la forma, el culto, 
la naturaleza de los templos, los milagros, y luego una tabla clásica de materias que repro-
duce el orden de presentación de las 1,200 noticias por zonas geográficas y todavía un 
index rerum et verborum de alrededor de 100 páginas.

6 Mary Carruthers, Le livre de la Mémoire. La mémoire dans la culture médiévale, trad. 
fr., París, Macula, 2006 y, sobre todo, Ann Moss, Les recueils de lieux communs. Méthode 
pour apprendre à penser à la Renaissance, trad. fr., Genève, Droz, 2002. Véase también, 
acerca de las ciencias de la naturaleza, Ann Blair, “Humanist Methods in Natural Philo-
sophy: the Commonplace Book”, Journal of the History of Ideas, núm. 4, 1992, 541-552.

7 Georges Didi-Huberman, Atlas ou le gai savoir inquiet, París, Editions de Minuit, 
2011.



309Relaciones 139, verano 2014, pp. 305-333,  issn 0185-3929

L a  m u n d i a l i z a c i ó n  d e  Ma r í a

Es en buena parte sobre esta cuestión de la figuración y del saber, 
de la relación entre religión, imagen y ordenación del mundo que 
me gustaría detenerme aquí, a riesgo de dejar de lado, provisional-
mente, las otras transformaciones radicales que, a mediados de este 
siglo xvii, imprime el método de Gumppenberg a la escritura del 
milagro y a su probación, renunciando particularmente a la acumu-
lación de los testimonios individuales dado que la verdad acerca de 
las intervenciones de Dios en el mundo y en contra del curso ordi-
nario de las cosas no puede, según su parecer, comprobarse por la 
suma de las opiniones de los hombres: “el lector sabrá, escribe Gum-
ppenberg, que en estas páginas no afirmo nada sin pruebas suficien-
tes”; “indico los escritos impresos o hago referencia a las antiguas 
cartas y documentos colectados con esa finalidad en los archivos. En 
algunos casos, me tuve que basar en la antigua y común tradición, lo 
cual hice sólo cuando pude constatar que la alta autoridad eclesiás-
tica no la contradice”.

Quisiera concentrarme aquí en dos puntos a mi parecer esencia-
les en este gran proyecto de la Compañía de Jesús, así como en todos 
los que lo precedieron desde principios del siglo xvii y la impresión 
de las primeras topografías sagradas, como las obras de Ferry de 
Locre, Maria Augusta Virgo Deipara in septem libris (1608); de Jean 
Buzelin, Gallo-Flandria Sacra et profana (1625); de Augustin Wich-
mans, Brabantia Mariana (1632); o también el Jardín de María 
plantada en el principado de Cataluña de Narciso Camôs (1657). Por 
cuestiones de comodidad no separaré los dos puntos en el análisis, y 
porque están estrechamente vinculados uno con el otro:

1. Por una parte, la idea misma de topografía sagrada y lo que re-
vela en cuanto a la manera como los cristianos imaginaron las relacio-
nes entre territorio y confesión y las formas de red o de circulación de 
lo sagrado que intentaban instaurar en imagen en un contexto de 
expansión misionera, pero también de crisis confesional en Europa.

2. Por otra, la selección, que a primera vista puede desconcertar, 
por parte de Gumppenberg, de dar el título de Atlas, en aquel en-
tonces muy novedoso –el título aparece por primera vez en la edi-
ción de 1595 de Mercator– a una obra que no es ni un compendio 
de mapas o planos, ni un tratado de geografía o de cosmografía.



310 Relaciones 139, verano 2014, pp. 305-333,  issn 0185-3929

O l i v i e r  C h r i s t i n

Ilustración 2. Atlas, sive, Cosmographicae meditationes de 
fabrica mundi et fabricati figura [Gerardus Mercator]. 
Dusseldorpii: excudebat Albertus Busius illustrissimi Du-
cis Juliae, Cliniae, Montis, &c. typographus, sumptibus 
haeredum Gerardi Mercatoris Rupelmundano; anno 
1595; edición del frontispicio



311Relaciones 139, verano 2014, pp. 305-333,  issn 0185-3929

L a  m u n d i a l i z a c i ó n  d e  Ma r í a

Hagiografía, topografía, geografía

Las topografías sagradas, los mapas históricos y temáticos dedicados 
a las cuestiones religiosas sobre las cuales regresaré o también el Atlas 
de Gumppenberg, participan de la construcción colectiva de una 
nueva manera de pensar, de representar y de organizar el espacio. La 
concomitancia de la aparición de estas obras con los principios de la 
Guerra de los Treinta Años, probablemente no sea una casualidad: 
revela la consciencia nítida que tuvieron los contemporáneos de la 
fractura confesional de Europa de la necesidad de remplazar lo que 
durante mucho tiempo había constituido un marco común, ideali-
zado, de pensamiento y de acción: la Cristiandad. El final de la “tú-
nica sin costura”, la formulación de nuevos principios jurídicos que 
hacen que entre en el derecho la fragmentación y la territorializa-
ción de las Iglesias –cujus regio, ejus religio dicen, en los años 1570, 
los juristas luteranos–, la erosión de la autoridad de los poderes 
supranacionales obligan a los que se preocupan por la geografía reli-
giosa y el combate confesional dotarse de nuevos instrumentos de 
representación del espacio. La Cristiandad ya no existe: es necesario 
pensar cosas nuevas y encontrar otro marco para los esfuerzos misio-
neros en Europa y fuera de Europa.

En ese sentido, las topografías sagradas y particularmente las de 
Gumppenberg son una traducción visual del principio que enton-
ces se impone en Europa como reglamento de la cuestión religiosa 
cujus regio ejus religio: “a tal rey tal religión”. Estas obras participan 
también de una forma de santuarización, en el sentido militar de la 
palabra, del espacio de la catolicidad. El listado exhaustivo de los 
santuarios evocados en las distintas obras muestra que en el fondo 
delimitan muy bien los territorios que quedaron católicos o suscepti-
bles de seguirlo siendo. Se puede tomar como ejemplo los primeros 
100 santuarios del Atlas Marianus, aun cuando, evidentemente, se-
ría necesario extender la prueba a los 1,200 santuarios de la edición 
final. ¿Qué es lo que percibimos? Dos cosas, límpidas: por una parte, 
que entre estos santuarios donde se encuentran imágenes de María 
consideradas como milagrosas a mitad del siglo xvii, tienen un peso 
preponderante los que se ubican en territorios de los Habsburgo 



312 Relaciones 139, verano 2014, pp. 305-333,  issn 0185-3929

O l i v i e r  C h r i s t i n

(España, Santo Imperio Romano Germánico y territorios heredita-
rios, Italia del Sur, Países Bajos Españoles); así encontramos un fuer-
te grupo de santuarios de los Países Bajos meridionales con Messines, 
cerca de Ypres, Bois-le-Duc, Tongre, Sicheim, Cambron cerca de 
Mons, Cambrai, Foy-Notre-Dame, Douai, Liège, Valenciennes y 
Lille. Muchas imágenes se encuentran en los Estados de Austria 
(Mariazell, Viena, Georgenberg cerca de Schwaz en el Tyrol, Bun-
zlau, Praga) o en las Españas (León, Córdoba, Montserrat, Villavi-
ciosa). La geografía inicial que escoge Gumppenberg en 1657-1659 
para presentar su proyecto (que se acaba tan sólo en 1672) privile-
gia entonces a los Habsburgo de España y del Santo Imperio, así 
designados como murallas del catolicismo en Europa al salir de las 
guerras de religión.8 Y todavía es un poco este modelo militar o de 
fuertes, el de la delimitación de los territorios por la fortificación, 
que casi un siglo después de Gumppenberg retoma el famoso Zo-
diaco Mariano de Francisco de Florencia y Juan Antonio de Ovie-
do (1755), que considera los santuarios marianos que rodean a la 
ciudad de México (Guadalupe, La Piedad, La Bala, Los Remedios) 
como murallas o torres en contra de los peligros exteriores.9 Tanto 
en el Nuevo Mundo como en el Antiguo, los reinos y los territo-
rios cristianos son fortificados por la presencia de María, manifes-
tada físicamente por los santuarios que albergan las imágenes 
milagrosas.

Sin duda, existe entonces un vínculo entre renovación hagiográ-
fica, conocimientos geográficos y construcción de las identidades 
nacionales y confesionales en la época moderna. Ahora bien, estos 
vínculos serán explicitados con plenitud en los mapas espectaculares 
del jesuita Heinrich Scherer, matemático y brillante cartógrafo 
quien escoge justamente retomar el título Atlas Marianus sive prae-
cipue totius orbis habitati imagines et statuae magnae Dei matris para 

8 Olivier Christin y Fabrice Flückiger, “Rendre visible la frontière confessionnelle: 
l’Atlas Marianus de Wilhelm Gumppenberg” en Véronique Castagnet et al., Les affronte-
ments religieux en Europe du début du XVIe siècle au milieu du XVIIe siècle, Villeneuve 
d’Ascq, Presses du Septentrion, 2008, 33-44.

9 Zodiaco Mariano. 250 años de la declaración pontificia de María de Guadalupe como 
patrona de México, México, Museo de la Basílica de Guadalupe, 2004, 59.



313Relaciones 139, verano 2014, pp. 305-333,  issn 0185-3929

L a  m u n d i a l i z a c i ó n  d e  Ma r í a

una de las siete partes del Atlas novus de Heinrich Scherer (1702)10 y 
en la que representará los territorios del mundo según si reciben o 
no la verdadera fe y, para cada país de Europa, ubicar sistemática-
mente las indicaciones esenciales (título, escala), bajo la figuración 
de su principal santuario nacional. Así, el mapa de Polonia está ubi-
cado bajo el patrocinio de la Virgen de Czestochowa (véase ilustra-
ción 3); la de Austria bajo el de Nuestra Señora de Passau, etcétera. 
El nacimiento del mapa temático no puede separarse aquí de un 
momento político particular en el que los Estados católicos se po-
nen bajo la protección de los santos nacionales (deseo de Luis XIII, 
rey de Francia, en 1638, voto de las Cortes a favor del patrocinio de 
san Miguel en 1643, repetidas tentativas de instaurar un patrocinio 
oficial de la Virgen de la Inmaculada Concepción en los Países Bajos 
del Sur en los años 1650, etcétera) mientras se elabora y se consolida 
una representación católica del mundo, manifiesta en la voluntad 
de hacer existir visualmente una catolicidad universal a la que Atha-
nasius Kircher y Wilhelm Gumppenberg parecen haber dado un 
fuerte impulso. 

Por otra parte, en esta lista de los primeros 100 santuarios que 
W. Gumppenberg escoge presentar en su Atlas, se observa otra cosa 
decisiva: podría pasar por desapercibida, pero sin embargo es ella la 
que distingue radicalmente este proyecto de los que lo precedieron. 
Se trata de la mención de tres santuarios extraeuropeos e íntima-
mente ligados a la aventura colonial española, que están presentes 
desde el libro 1: Nuestra Señora de la Candelaria (Tenerife), Nuestra 
Señora de Arauco (Chile) (véanse ilustraciones 4 y 5), Nuestra Se-
ñora de la Ligua (Chile) (véase ilustración 6). Poco importa, por lo 
pronto, que esos santuarios de María no sean los que uno podría 
esperar a priori como tampoco importa mucho que se sepa muy 
bien porque aparecen tan pronto en el proyecto en vez de otros pe-
regrinajes más conocidos y mejor documentados; aquí subsisten 
demasiadas incógnitas, en particular, acerca de la forma como traba-

10 Heinrich Scherer, Atlas Novus. Atlas Marianus sive præcipuæ totius orbis habitati 
imagines et statuæ magnæ dei matris beneficiis ac prodigiis inclytæ succincta historia propositæ 
et mappis geographicis expressæ. Atlas Marianvs sive Geographia Mariana, Dillingen, J. C. 
Bencard, 1702.



314 Relaciones 139, verano 2014, pp. 305-333,  issn 0185-3929

O l i v i e r  C h r i s t i n

Il
us

tr
ac

ió
n 

3.
 H

ei
nr

ic
h 

Sc
he

re
r, 

At
la

s N
ov

us
. A

tla
s M

ar
ia

nu
s s

iv
e p

ræ
cip

uæ
 to

tiu
s o

rb
is 

ha
bi

ta
ti 

im
ag

in
es 

et 
sta

tu
æ 

m
ag

næ
 d

ei 
m

at
ris

 b
en

efi
cii

s a
c p

ro
di

gi
is 

in
cly

tæ
 su

cc
in

cta
 h

ist
or

ia
 p

ro
po

sit
æ 

et 
m

ap
pi

s g
eo

gr
ap

hi
cis

 ex
pr

ess
æ.

 A
tla

s M
a-

ria
nv

s s
iv

e G
eo

gr
ap

hi
a 

M
ar

ia
na

, D
ill

in
ge

n,
 J.

 C
. B

en
ca

rd
, 1

70
2



315Relaciones 139, verano 2014, pp. 305-333,  issn 0185-3929

L a  m u n d i a l i z a c i ó n  d e  Ma r í a

jaba Gumppenberg. Lo que primero se ha de recordar es la circula-
ción de las figuraciones y de los relatos de María de un lado y otro 
del Atlántico y, detrás de ella, la voluntad anunciada por la Compa-
ñía de obrar en pro de un verdadero Atlas, que cubra el conjunto del 
mundo donde se hace manifiesta la presencia de María. Los misio-
neros y los artistas europeos exportan hacia el Nuevo Mundo las 
imágenes de María y de los santos, pero también las importan, en-
contrando ahí, en ese tesoro de las devociones cristianas de América, 
nuevos recursos para sus empresas intelectuales y espirituales en el 
Viejo Continente. Y como los primeros libros del Atlas son libros 
ilustrados por los cuidados de tres grabadores de la ciudad de Augs-
burgo, esas imágenes de Vírgenes del Nuevo Mundo circulan en 
Europa, participando tanto de la proliferación de las imágenes de 
María como de la formación de una iconografía globalizada, a dis-
posición de los artistas y comanditarios más diversos. A finales del 
siglo xvii, en particular, el obispo de Friburgo, en Suiza, al parecer, 
mandó hacer una serie de cuadros sobre madera, de alrededor de 30 
x 20 cm que retoman, en gran parte, las selecciones figurativas del 
Atlas y que se encuentran todavía en sus colecciones particulares.11 
Los grabados del Atlas, que eran copias más o menos bien informa-
das de las imágenes milagrosas, fueron a su vez copiadas en un so-
porte nuevo, asegurando así una diseminación de lo sagrado del que 
ahora tenemos que describir los propósitos. 

En esa política inflacionista de la imagen, en esa manera de mul-
tiplicar las imágenes de imágenes famosas, no hay en efecto nada 
fortuito. Y más que regresar hacia lo que hoy conocemos muy bien: 
el papel de las imágenes en la predicación; la transferencia de los 
modelos iconográficos europeos hacia las Américas vía el grabado; la 
multiplicación de los santuarios réplicas, como los de Guadalupe o 
Loreto (nueve, tan sólo en Suiza en los siglos xvi-xvii), me parece 
necesario dejar a sus artesanos explicar ellos mismos la ontología de 
las imágenes sagradas. En efecto, uno arriesga confundirse acerca de 
las modalidades y de las ambiciones de la circulación global de las 

11 Christel Ronner, “Die bildlichen Darstellungen im ‘Atlas Marianus’ des Wilhelm 
Gumppenbergs und eine Wallfahrtsbilderreihe in der bischöflichen Sammlung in Frei-
burg”, en Freiburger Geschichtsblätter 61, 1977, 175-187.



316 Relaciones 139, verano 2014, pp. 305-333,  issn 0185-3929

O l i v i e r  C h r i s t i n

Ilustración 4. Gumppenberg Marianischer Atlas, ns de Candelaria

imágenes que facilitó la colonización si no se pregunta lo que la hizo 
posible, no desde un punto de vista técnico (el grabado y su papel de 
difusión de los modelos) o político (los imperios español y portu-
gués), sino como práctica religiosa legítima y eficaz. Ahora bien, aun 
cuando el Atlas de Gumppenberg no es para nada un tratado teórico 
sobre las santas imágenes y su culto, da en el prólogo al lector una 
corta explicación acerca de la reproducción y de la difusión de las 
imágenes, que de hecho es fundamental. Para explicar el funciona-
miento de innumerables imágenes de María en el mundo, la mane-
ra como actúan e interactúan, Gumppenberg escoge extraer el 
vocabulario entonces de moda para hablar de los imanes y de los 
fenómenos magnéticos. Para Gumppenberg, “el imán transmite su 
poder al anillo de hierro de suerte que el anillo pueda transmitirla a 
otro anillo y así sucesivamente, como una cadena. Es cierto que la 



317Relaciones 139, verano 2014, pp. 305-333,  issn 0185-3929

L a  m u n d i a l i z a c i ó n  d e  Ma r í a

Ilustración 5. Gumppenberg Marianischer Atlas, ns de Arauco



318 Relaciones 139, verano 2014, pp. 305-333,  issn 0185-3929

O l i v i e r  C h r i s t i n

Ilustración 6. Gumppenberg Marianischer Atlas, ns de 
la Ligua



319Relaciones 139, verano 2014, pp. 305-333,  issn 0185-3929

L a  m u n d i a l i z a c i ó n  d e  Ma r í a

fuerza milagrosa que reside en la imagen de María viene de María 
misma y los verdaderos creyentes saben por una larga experiencia 
que este poder [xxiii] se extiende también a las imágenes que han 
estado en contacto con la imagen original”. La extensión del poder 
sagrado de las imágenes originales a sus copias o a las imágenes que 
están en contacto con ellas, la irradiación de su poder a lo que se les 
acerca o se les parece, que constituyen un resorte específico del co-
mercio peregrino y de la multiplicación de las devotionalia, ya que 
los devotos van a tocar las estatuas o la reliquia milagrosa o les hacen 
tocar un objeto que les pertenece (vestido, sombrero, medalla, mu-
letas), ilustra así un principio fundamental que la ciencia descubre y 
describe entonces, pero que no puede ni explicar ni ilustrar de ma-
nera satisfactoria y que rodea por lo tanto de un halo persistente de 
misterio y especulaciones metafísicas: los imanes y el magnetismo y 
con ellos la transmisión de una fuerza sin contacto directo, la efica-
cia a distancia, la posibilidad de animar cosas inertes por sí mismas 
o de insuflar un poder que no tienen. Y para el cosmógrafo inglés 
John Dee, por ejemplo, gran coleccionista de compases, el imán es 
dado por Dios a los hombres para que éstos sean capaces de enten-
der las fuerzas ocultas de las cosas terrestres. El imán es una anoma-
lía sólo para aquellos que no entienden la causa primera y el autor 
verdadero.

Las imágenes de María funcionan entonces así, irradian de ma-
nera invisible pero eficaz su poder sagrado; confiriendo a sus copias 
poderes en buena medida equivalentes a las originales; establecien-
do en la tierra y entre la tierra y los cielos un verdadero campo de 
fuerza donde se intercambian oraciones y favores, auxilio y recurso, 
invocación e intercesión. El lector del Atlas peregrina en el mundo 
sin tener que desplazarse físicamente y cada una de las imágenes en 
la que detiene su pensamiento se beneficia del poder de todas las 
otras, como si estuviera recibiendo los auxilios de todas las Marías del 
mundo tan sólo al rezarle a una de sus manifestaciones. María mun-
dializada era entonces más potente que sus manifestaciones locales. 
Y más allá de este extracto del texto en el que se convocan explícita-
mente las leyes del magnetismo para dar a comprender lo que es la 
fuerza simbólica o la potencia sagrada, invisible mas perceptible, 



320 Relaciones 139, verano 2014, pp. 305-333,  issn 0185-3929

O l i v i e r  C h r i s t i n

parece que la metáfora inspira partes enteras del Atlas y justifica al-
gunas anécdotas, algunos relatos, análisis dispersos en los distintos 
relatos: aquí o allí, la Virgen actúa como una verdadera brújula, que 
conduce sin fallar a los que confían en ella para lograr su verdadero 
destino, haciéndolos pasar por los peligros más diversos sin herir a 
nadie. Por ejemplo, guía el barco que se para en Mesina (libro ii) y 
conduce la carreta en la que se transporta el icono hasta el lugar 
donde será edificado el templo. María orienta a los que le ruegan 
hacia el sol de justicia y hacia la Salvación.

Cristianizar los cielos

Podemos regresar ahora a lo que el lector descubría de entrada: la 
página de título –con esa tan rara selección de Atlas, rey mitológico 
conocido por su saber o Titán castigado por los dioses por haberlos 
desafiado según los diferentes autores antiguos–12 y el frontispicio 
ilustrado, que representa la Virgen de Loreto, entre el globo y el 
cielo, en una posición en el fondo bastante cercana de la que se le 
atribuye a Atlas. En frente de la página de título, el frontispicio se 
organiza en función de un reparto del espacio en tres zonas: la parte 
superior revela la bóveda celeste, donde reside el sol, la luna, pero 
también una suerte de tira o cinta que comporta sus figuras de las 
cuáles volveré a hablar; la parte inferior muestra el globo terrestre y 
más precisamente un trozo del hemisferio norte donde se indican 
los territorios italianos, españoles, franceses y los de la Germania; 
entre los dos, se encuentra la figura de la Virgen, o más precisamen-
te, una representación, conforme a los elementos de la iconografía 
más común al respecto, del traslado milagroso de la Santa Casa de 
Loreto (véase ilustración 1).

12 Véanse las divergencias entre la tradición ilustrada por Diodoro de Sicilia (Biblio-
thèque historique, edición y traducción por Bibiane Bommelaer, libro iii, cap. 60, vol. iii, 
París, Les Belles Lettres, 1989, 94: “On raconte qu’il était expert en astrologie et qu’il fut le 
premier à répandre chez les hommes la doctrine de la sphère ; c’est pour cette raison que l’on 
croit que l’univers entier repose sur les épaules d’Atlas, cette légende signifiant la découverte 
et la description de la sphère”) y la que representa Hesiodo (Teogonía, versos 517-520) quien 
ve en este mito el castigo infligido por Zeus tras la derrota de los titanes. La tradición que 
hace de Atlas un astrónomo es más tardía (véase Virgilio, Eneida, libro i, verso 741).



321Relaciones 139, verano 2014, pp. 305-333,  issn 0185-3929

L a  m u n d i a l i z a c i ó n  d e  Ma r í a

Gumppenberg y sus editores escogen entonces dar una trascrip-
ción figurativa literal del título tan original del libro, combinando 
dos repertorios visuales bien identificados: una ilustración en suma 
clásica de la Virgen de Loreto y de la Santa Casa, llevada al cielo por 
los ángeles y una representación de las esferas celestes y terrestres 
dispuestas en un eje vertical y comprendidas en un solo vistazo. Así, 
de entrada el lector tenía una mirada global, única, y por supuesto 
ideal sobre el cosmos; una mirada que no podía ser sino la de Dios. 
Esta manera de darle a ver al lector lo que ningún ser humano podía 
abarcar con la sola mirada seguía la misma línea que las ilustraciones 
de Petrus Apianus a principios del siglo xvi –donde se percibía in-
clusive a un ojo que englobaba de un solo golpe la totalidad del 
universo y las relaciones entre sus partes–13 (véase ilustración 7) y 
sobre todo la página de título de la edición de 1595 de Mercator, 
donde Atlas tenía entre sus manos y bajo su mirada las esferas terres-
tres y celestes. En ese sentido, María toma aquí, en la obra de Gum-
ppenberg, el lugar de Atlas, no en el sufrimiento del castigo, pero al 
relacionar y separar a la vez el globo terrestre y la bóveda celeste ga-
rantizando así el orden del universo y la armonía de las relaciones 
entre sus partes, conforme al propio proyecto intelectual de la cos-
mografía del Renacimiento que se concebía como el marco único de 
todas las ciencias de la naturaleza.14 Pero aquí, María no soporta la 
carga de los cielos, doblada bajo el peso como el Atlas Farnese cuya 
postura se parecía tan dramáticamente a los esclavos de Miguel Án-
gel; María era parte de un equilibrio global del cosmos y de una di-
námica tendida hacia el Más Allá que ilustran los efectos de espejos 
de los pequeños cartuchos que componen el suelo y el techo de la 
Santa Casa que se reflejan en los Cielos e iluminan a la Tierra. Ma-
ría-Atlas entonces, quien asegura todavía a mediados del siglo xvii, 
y en esta cosmografía cristiana tan estrechamente vinculada con los 

13 Petrus Apianus, Cosmographicus liber, fol. 2, Landshut, 1524. Sobre esa cuestión ce-
leste, indispensable para el método y el trabajo del cosmógrafo, véase Franck Lestringant, 
Mapping the Renaissance World: The Geographical Imagination in the Age of Discovery, Cam-
bridge, Polity Press, 1994. Además, Denis E. Cosgrave, “Images of Renaissance Cosmogra-
phy 1450-1650”, en David Woodward, ed., The History of Cosmography, vol. 3, Cartography 
in the European Renaissance, parte 1, Chicago, The University of Chicago Press, 2007, 67.

14 Denis E. Cosgrave, “Images of Renaissance Cosmography 1450-1650”, passim.



322 Relaciones 139, verano 2014, pp. 305-333,  issn 0185-3929

O l i v i e r  C h r i s t i n

Ilustración 7. Peter Apian, Cosmographicus liber, Landshut 1524, fol. 
2; edición utilizada: Cosmographia Petri Apiani, per Gemmam Frisium... 
iam demum ab omnibus vindicata mendis, ac nonnullis quoque locis auc-
ta : additis eiusdem argumenti libellis ipsius Gemmae Frisii, Antverpieae : 
apud haeredes Arnoldi Birckmanni, 1564

jesuitas, una forma de unidad del Universo jugando tan exactamen-
te su papel de Mediatrix entre los seres celestes y los hombres, de 
intercesora, de instrumento privilegiado de la voluntad del Creador. 
El Prólogo al lector incluso lo dice sin ambages : “por medio de las 
imágenes milagrosas, este atlas mariano enseñará con qué potencia 
la madre de Dios preserva al Mundo. Gracias a las imágenes mila-
grosas, el lector comprenderá que es María quien ocupa el cargo de 
este Atlas imaginario, porque es ella quien sujeta el cielo vengador 
que ya se precipita sobre nosotros”.

Una comparación un poco frágil se podrá objetar. ¿Una metáfo-
ra del predicador poco cuidadoso de los problemas concretos? Un 



323Relaciones 139, verano 2014, pp. 305-333,  issn 0185-3929

L a  m u n d i a l i z a c i ó n  d e  Ma r í a

detalle debe advertirnos en contra de tal juicio e invitarnos a tomar 
en serio el proyecto que se revela en el Atlas.

Se trata de la extraña cinta que, en la bóveda celeste, remata la 
cabeza de la Virgen a la derecha de la representación de la Luna: es 
una sustitución de seis imágenes de la Virgen con la cinta zodiacal 
tradicional, tal como aparecía en particular sobre el Atlas Farnese, en 
las copias grabadas que circulaban en Europa a finales del siglo xvi y 
también en otras numerosas imágenes contemporáneas como la re-
presentación del sistema de Ptolomeo en el Atlas de Cellarius en 
1629 o también el grabado del rey Atlas en el primer tratado de 
cosmografía publicado en inglés, el Cosmographical Glasse de Wi-
lliam Cunningham (1559)15 (véase ilustración 8). Ahora bien, esa 
sustitución de las imágenes de María, Reina de los Cielos cristianos, 
a las antiguas constelaciones de la mitología no tenía nada de un 
juego erudito, pero careciente de objetivo o de una tentativa aislada 
de Gumppenberg que no nos diría nada sobre las maneras entonces 
posibles y concurrentes de pensar el cosmos y las potencias que ase-
guraban el funcionamiento. Evidentemente central en el proyecto 
de una cosmografía y de una astrología cristianas deseosas de pensar 
la influencia de María –y no la de las constelaciones sobre la vida de 
los hombres–, atraviesa una parte importante de la literatura devota 
del siglo xvii e informa ampliamente acerca de esas topografías sa-
gradas entre las cuales el Atlas fue sin duda el más famoso.

En efecto, aparecen nuevas topografías sagradas consagradas a 
María, muchas veces bajo la pluma de miembros de la Compañía de 
Jesús, tanto en Italia, Alemania o en México, que llevan el nombre a 
la vez asombroso y revelador de zodiaco de la Virgen: es el caso del 
Zodiaco di Maria, ovvero le dodici provincie del Regno di Napoli, come 
tanti segni, illustrate da questo Sole per mezzo delle sue prodigiosissime 
Immagini del dominico Serafino Montorio (1715), del Guadalupa-
no Zodiaco para recibir de la Escogida como el Sol Maria Señora Nues-
tra los mas propicios influxos (1750), del Zodiaco Mariano de 
Francisco de Florencia (1755),16 o también del Zodiacus Rosario 

15 Véase también Giovanni Francesco Barbieri (Guercino), Atlas holding up the celes-
tial globe, Firenze, Museo Mozzi Bardini, 1646. 

16 Véase Luise M. Enkerlin Pauwells, “Texto y contexto del Zodiaco Mariano”, Rela-



324 Relaciones 139, verano 2014, pp. 305-333,  issn 0185-3929

O l i v i e r  C h r i s t i n

Ilustración 8. William Cuningham, The Cosmographical Glasse, con-
teinyng the pleasant Principles of Cosmographie, Geographie, Hydrogra-
phie, or Nauigation, Londini, In officina Ioan Daij, 1559



325Relaciones 139, verano 2014, pp. 305-333,  issn 0185-3929

L a  m u n d i a l i z a c i ó n  d e  Ma r í a

Marianus del jesuita Peter Paul Rosenberger (1698). Sugerían con 
fuerza la existencia de una cosmografía y de una astrología cristianas 
específicas, en las que Jesucristo, verdadero Sol de Justicia que nun-
ca se pone, resplandece sobre el universo y hace sentir en todas las 
partes su influencia salvadora: María, cuyo vientre es el lugar donde 
se encarna este sol de Cristo, está en el centro de una constelación de 
santuarios y de imágenes milagrosas, que actúan como tantos rele-
vos en esta distribución de los favores, de la protección y del amor 
celeste. La evidencia de esa selección léxica y polémica, sin embargo, 
debía parecer tanto más grande cuanto que innumerables tratados 
de devoción mariana, manuales de oración o sermones multipli
caban los paralelos o las sustituciones entre letanías de la Virgen, 
rosario y zodiaco, buscando así a la vez confortar la devoción al ro-
sario que había recibido un nuevo impulso de Pío V y también, 
justamente, hacer de esa devoción un arma de reconquista espiritual e 
intelectual, una palanca para volver a pensar el mundo y restablecer 
lo sobrenatural en todos sus derechos. En la traducción italiana de 
su Rosario della Sacratissima Vergine Maria, fray Luis de Granada 
compara así, en su traducción italiana, la devoción al rosario a “uno 
spirituale zodiaco”, que progresivamente hace pasar al creyente de 
una etapa a otra. En 1676, el padre Bernardo Finetti se deja ver mu-
cho más elocuente en sus Riflessi di Spirito e Considerationi Morali 
Sopra li Evangeli e festività della Beatissima Vergine Maria:17 para él, 
“el vientre de María es similar al zodiaco, que recorre el sol”, porque 
María es “un signo universal”, un “zodiaco celeste” que resume y 
agrupa a todos los signos y todas las propiedades e influencias que se 
le atribuyen: es el León de los orgullosos, el Capricornio de los lasci-
vos, el Escorpio de los coléricos; todos reciben su gracia, todos están 
bajo su protección.18 Y todavía en 1698, la traducción italiana de los 
sermones del rosario del jesuita Antonio Vieira, impresa bajo el títu-

ciones. Estudios de Historia y Sociedad, núm. 45, vol. xii, Zamora, El Colegio de Mi-
choacán, 1991, 63-89.

17 Venecia, 1676.
18 Se encuentran todavía estas comparaciones, por ejemplo, en Le Rosier mystique de 

la très sainte Vierge Marie, ou le très saint rosaire, publicado por los dominicos en Lyon, en 
1840, 312.



326 Relaciones 139, verano 2014, pp. 305-333,  issn 0185-3929

O l i v i e r  C h r i s t i n

lo de La Rosa Mystica, estima que a semejanza del “zodiaco del sol 
natural que se compone de doce signos, el Sol divino tiene otro zo-
diaco que se divide en quince signos, que son los quince misterios 
del Rosario”.19 Entonces, al lado de las constelaciones “naturales” del 
zodiaco, existe otro cosmos cuyos misterios no pueden ser dilucida-
dos con la sola observación o por el solo uso de la razón y es este or-
den, invisible a los ojos, que funda y garantiza las leyes que rigen el 
universo visible.

Ahora bien, algunos de esos tratados más interesantes publicados 
por miembros de la Compañía de Jesús en el transcurso del siglo xvii 
y que mezclan, deliberadamente, a semejanza del Gumppenberg, 
preocupaciones científicas, controversias astronómicas, ambiciones 
devocionales alrededor del culto de los santos y más particularmen-
te de la Virgen, comportan también frontispicios o grabados que 
revelan muy bien las intenciones específicas, mostrando, a la vez, el 
alcance de las opciones figurativas de las ediciones de los años 1657-
1659 del Atlas. Es particularmente el caso del Zodiacus Rosario-Ma-
rianus20 que inicia con un grabado que representa una Virgen del 
Rosario, con el Niño entre sus brazos, rodeada por un círculo en el 
que figuran todos los signos del zodiaco, cada uno acompañado por 
una referencia bíblica asociada a la Virgen: el Cáncer se relaciona 
con Sabiduría 7 (“Speculum sine Macula”), Géminis con Ezequiel 
27,3 (“Yo soy de perfecta hermosura”), Escorpio con Lucas 2,48 
(“Pues he aquí, desde ahora me dirán bienaventurada todas las ge-
neraciones”) con la mención Absque venena… (véase ilustración 9). 
Abajo, en un cartucho, la inscripción Spes Mea in Deo confirma esta 
cristianización mariana de los cielos y equivale sin duda a una con-
denación de todo uso profano de los signos zodiacales, de cualquier 
inclinación hacia el ocultismo, por ejemplo, en la astrología judicia-
ria. La imagen propone así una astrología cristiana, que no quiere 
comprometer ninguna adivinación en la predicación, pero sí com-
posición de lugar y mediación piadosa, ejercicio espiritual.

19 La Rosa Mistica. Sermoni del Rosario detti da Antonio Vieira, della Compagnia di 
Gesù, 2a parte, Venezia, 1698, 71-72.

20 Zodiacus Rosario-Marianus, dass ist Marianische Lob-reden auf 12 Monath…, Augs-
burg y Dillingen, Johann Caspar Bencards, 1698.



327Relaciones 139, verano 2014, pp. 305-333,  issn 0185-3929

L a  m u n d i a l i z a c i ó n  d e  Ma r í a

Ilustración 9. Peter-Paul Rosenberger, Zodiacus Rosario-Marianus, 
dass ist Marianische Lob-reden auf 12 Monath…, Augsbourg y Dillin-
gen, Johann Caspar Bencards, 1698



328 Relaciones 139, verano 2014, pp. 305-333,  issn 0185-3929

O l i v i e r  C h r i s t i n

Concebido desde el principio como un proyecto colectivo de la 
Compañía de Jesús (y no como obra únicamente de Gumppenberg 
quien siempre cuida mucho de citar a sus informantes) el Atlas reve-
la entonces tres objetivos detrás de los nuevos conocimientos que se 
constituyen en la primera modernidad encima de los escombros de 
las antiguas cosmografías. Esos objetivos revelan estar estrechamen-
te ligados a la cuestión de la figuración o, bien, de la visibilidad, 
puesto que hacer ver, hacer saber, hacer creer, no eran operaciones 
necesariamente disociables para los eruditos jesuitas que entendían 
pedir prestado a los nuevos discursos científicos recursos inéditos 
para seguir pensando el mundo como un todo finito y para invitar a 
descubrir ahí un plan divino, a la vez escondido y perceptible, evi-
dentemente con la condición de no fiarse en los sentidos, sino fijar 
en él una mirada que no podía ser la de un ser humano sino la de 
Dios. Antes que nada, revela así el papel decisivo que han tenido los 
proyectos misioneros, tanto en Europa como en Nueva España, en 
la transformación de la representación y de la organización del espa-
cio, gracias a los progresos de la cartografía y de las teorías militares 
sobre el control de los territorios: santuarios-fortalezas que diseñan 
el coto privado de la catolicidad o que protegen a la ciudad de Méxi-
co en contra de los malos aires; santuarios-relevos que aseguran un 
armazón eficaz del territorio y de la ruta donde caminan peregrinos; 
santuarios-oasis que mantienen la presencia vivificante de la verda-
dera fe en medio del desierto árido de las tierras paganas o heréticas. 
Se entiende entonces por qué el Atlas manifiesta también la fuerza de 
las preocupaciones proféticas, que no dejan de estar al orden del día 
en los progresos del conocimiento geográfico, mucho más allá de los 
mapamundis marianos, como lo enseña de manera espectacular el 
mapa de Juan de la Cosa que combina informaciones inéditas sobre 
el Nuevo Mundo y el imaginario cristiano alrededor de la figura de 
San Cristóbal. 

Por fin, Gumppenberg manifiesta también la importancia de las 
tentativas de cristianización de las constelaciones que se multiplican 
alrededor de la Compañía de Jesús y su esfera de influencia bajo di-
versas formas. En 1627, por ejemplo, Julius Schiller, un jurista y 
cartógrafo de Augsburgo, publica bajo el título muy explícito de 



329Relaciones 139, verano 2014, pp. 305-333,  issn 0185-3929

L a  m u n d i a l i z a c i ó n  d e  Ma r í a

Ilustración 10. Julius Schiller, Coelum stellatum Christianum ... /resti-
tutum humili conatu et voto Julii Schilleri; sociali operâ Joannis Bayeri 
uranometriam novam [...] suppoditantis; Matthiae Kageri picturam pri-
mo concinnantis; scalpello qua imagines Lucae Kiliani; qua stellas Caspa-
ris Schecksii, Impressum Augustae Vindelicorum, 1624: la nave remplaza 
a la constelación de la Osa Mayor

Coelum Stellatum Christianum un Atlas de mapas celestes en el que 
las constelaciones designadas por los signos del zodiaco y de los dio-
ses antiguos fueron remplazados por constelaciones cristianas (véase 
ilustración 10): las constelaciones del zodiaco fueron renombradas 
con nombres de los apóstoles, los cielos septentrionales fueron iden-
tificados con el Nuevo Testamento y los cielos meridionales con el 
Antiguo Testamento. Abraham e Isaac sustituyen al Centauro, san 
Andrés a Tauro, María Magdalena a Casiopea… Para asistirlo en esa 
empresa que combina una ambición científica elevada y un proyecto 
religioso muy claro, Schiller recurrió a los consejos de los miembros 



330 Relaciones 139, verano 2014, pp. 305-333,  issn 0185-3929

O l i v i e r  C h r i s t i n

Ilustración 11. Harmonia macrocosmica, seu, Atlas universalis et no-
vus, totius universi creati cosmographiam generalem, et novam exhibens: in 
quâ omnium totius mundi orbium harmonica constructio, secundum di-
versas diversorum authorum opiniones, ut & uranometria, seu totus orbis 
coelestis, ac planetarum theoriae, & terrestris globus, tam planis & sceno-
graphicis iconibus, quam descriptionibus novis ab oculos ponuntur: opus 
novum, antehac nunquam visum, cujuscunque conditionis hominibus uti-
lissimum, jucundissimum, maxime necessarium, & adornatum/studio, et 
labore Andreae Cellarii Palatini Amstelodami: apud Joannem Jansso-
nium, 1661

entonces famosos de la Compañía de Jesús como los astrónomos 
Johann Baptist Cysat y Paul Guldin, o también al filólogo e histo-
riador Matthew Rader. Solicita también la contribución del cosmó-
grafo Wilhelm Schickard, del pintor de historia Johann Mathias 
Kager y del grabador Lucas Kilian, quien graba las nuevas constela-
ciones y es cuñado de Wolgang Kilian, quien grabó el frontispicio 



331Relaciones 139, verano 2014, pp. 305-333,  issn 0185-3929

L a  m u n d i a l i z a c i ó n  d e  Ma r í a

de las primeras ediciones del Atlas Marianus. No importa tanto, en 
el fondo, que el sistema de Schiller no logre destronar a las formas 
antiguas de designaciones de las constelaciones que tenían para sí el 
peso de la historia: el proyecto de cristianizar los cielos no desapare-
ce con él, como lo enseñan dos experiencias posteriores que se ins
piran mucho en él. En 1655, Wilhelm Schickard realizó, de esta 
manera, un mapa celeste que añadía leyendas cristianas para sugerir 
algunos equivalentes bíblicos a las figuras tradicionales: Perseo es 
comparado con David, Draco al dragón de la Revelación… Y toda-
vía en 1660, entre las páginas 160 y 161 de su Harmonia Macrocos-
mica, Andreas Cellarius publicaba los mapas espectaculares de un 
cielo enteramente cristianizado21 (véase ilustración 11).

Bibliografía

Atlas Marianus sive de Imaginibus Deiparae per Orbem Christianum 
Miraculosis, auctore Guilielmo Gumppenberg, libros i y ii, en 12°, 
Ingolstadt, G. Haenlin, 1657.

Atlas Marianus sive de Imaginibus Deiparae per Orbem Christianum 
Miraculosis, libros i y ii, en 12°, Munichen, Straub, 1657.

Atlas Marianus: Quo Sanctae Dei Genitricis Mariae Imaginum Miracu
losarum Origines Duodecim Historiarum Centuriis explicantur 
Auctore Guilielmo Gumppenberg, E Societate Jesu, Monachii, 
Jaecklinus, 1672.

Atlas, sive, Cosmographicae meditationes de fabrica mundi et fabricati 
figura [Gerardus Mercator]. Dusseldorpii: excudebat Albertus 
Busius illustrissimi Ducis Juliae, Cliniae, Montis, &c. typogra-
phus, sumptibus haeredum Gerardi Mercatoris Rupelmundano; 
anno 1595.

Barbieri, Giovanni Francesco (Guercino), Atlas holding up the celes-
tial globe,  Firenze, Museo Mozzi Bardini, 1646.

21 Fuera de la impresionante obra ya citada: The History of Cosmography, bajo la di-
rección de D. Woodward, véanse aquí Peter Whitfield, The Mapping of the Heavens, 
Londres, British Library, 1995, 89 y ss. y Deborah Jean Warner, The Sky Explored: Celes-
tial Cartography, 1500-1800, Nueva York, A. R. Liss, 1979, 229-230.



332 Relaciones 139, verano 2014, pp. 305-333,  issn 0185-3929

O l i v i e r  C h r i s t i n

Bibliothèque historique, edición y traducción por Bibiane Bomme-
laer, libro iii, cap. 60, vol. iii, París, Les Belles Lettres, 1989.

Blair, Ann, “Humanist Methods in Natural Philosophy: the Com-
monplace Book”, Journal of the History of Ideas, núm. 4, 1992.

Carruthers, Mary, Le livre de la Mémoire. La mémoire dans la cul-
ture médiévale, trad. fr., París, Macula, 2006.

Christin, Olivier y Fabrice Flückiger, “Rendre visible la frontière 
confessionnelle: l’Atlas Marianus de Wilhelm Gumppenberg” 
en Véronique Castagnet et al., Les affrontements religieux en Euro-
pe du début du XVIe siècle au milieu du XVIIe siècle, Villeneuve 
d’Ascq, Presses du Septentrion, 2008.

Cosgrave, Denis E., “Images of Renaissance Cosmography 1450-
1650”, en David Woodward, ed., The History of Cosmography, 
vol. 3, Cartography in the European Renaissance, parte 1, Chica-
go, The University of Chicago Press, 2007.

Cuningham, William, The Cosmographical Glasse, conteinyng the 
pleasant Principles of Cosmographie, Geographie, Hydrographie, or 
Nauigation, Londini, In officina Ioan Daij, 1559.

Didi-Huberman, Georges, Atlas ou le gai savoir inquiet, París, Edi-
tions de Minuit, 2011.

Enkerlin Pauwells, Luise M. “Texto y contexto del Zodiaco Ma-
riano”, en Relaciones. Estudios de Historia y Sociedad, núm. 45, 
vol. xii, Zamora, El Colegio de Michoacán, 1991.

Gumppenberg, Wilhelm, Marianischer Atlas : das ist wunderthätige 
Mariabilder so in aller christlichen Welt mit Wunderzaichen berhu-
embt durch Guilielmum Gumppenberg, Münich, Jacklin, 1658.

Julia, Dominique, “Sanctuaires et lieux sacrés à l’époque moderne”, 
en André Vauchez, dir., Lieux sacrés, lieux de cultes, sanctuaires, 
Roma, Ecole Française de Rome, 2000.

La Rosa Mistica. Sermoni del Rosario detti da Antonio Vieira, della 
Compagnia di Gesù, 2a parte, Venezia, 1698.

Le Rosier mystique de la très sainte Vierge Marie, ou le très saint rosaire, 
Lyon, 1840.

Lestringant, Franck, Mapping the Renaissance World: The Geo-
graphical Imagination in the Age of Discovery, Cambridge, Polity 
Press, 1994.



333Relaciones 139, verano 2014, pp. 305-333,  issn 0185-3929

L a  m u n d i a l i z a c i ó n  d e  Ma r í a

Moss, Ann, Les recueils de lieux communs. Méthode pour apprendre à 
penser à la Renaissance, trad. fr., Genève, Droz, 2002.

Petrus Apianus, Cosmographicus liber, fol. 2, Landshut, 1524.
Ronner, Christel, “Die bildlichen Darstellungen im ‘Atlas Ma-

rianus’ des Wilhelm Gumppenbergs und eine Wallfahrtsbilder-
reihe in der bischöflichen Sammlung in Freiburg”, en Freiburger 
Geschichtsblätter 61, 1977.

Rosenberger, Peter-Paul, Zodiacus Rosario-Marianus, dass ist Ma-
rianische Lob-reden auf 12 Monath…, Augsbourg y Dillingen, 
Johann Caspar Bencards,1698.

Scherer, Heinrich, Atlas Novus. Atlas Marianus sive præcipuæ totius 
orbis habitati imagines et statuæ magnæ dei matris beneficiis ac pro-
digiis inclytæ succincta historia propositæ et mappis geographicis ex-
pressæ. Atlas Marianvs sive Geographia Mariana, Dillingen, J. C. 
Bencard, 1702.

Schiller, Julius, Coelum stellatum Christianum ... /restitutum hu-
mili conatu et voto Julii Schilleri ; sociali operâ Joannis Bayeri ura-
nometriam novam [...] suppoditantis; Matthiae Kageri picturam 
primo concinnantis; scalpello qua imagines Lucae Kiliani; qua stel-
las Casparis Schecksii, Impressum Augustae Vindelicorum, 1624.

Warner, Deborah Jean, The Sky Explored: Celestial Cartography, 
1500-1800, Nueva York, A. R. Liss, 1979.

Whitfield, Peter, The Mapping of the Heavens, Londres, British Li-
brary, 1995.

Woodward, David, ed., The History of Cosmography, vol. 3, Carto-
graphy in the European Renaissance, parte 1, Chicago, The Uni-
versity of Chicago Press, 2007.

Zodiaco Mariano. 250 años de la declaración pontificia de María de 
Guadalupe como patrona de México, México, Museo de la Basíli-
ca de Guadalupe, 2004.

Zodiacus Rosario-Marianus, dass ist Marianische Lob-reden auf 12 Mo-
nath…, Augsburg y Dillingen, Johann Caspar Bencards, 1698.

Fecha de recepción del artículo: 7 de febrero de 2012
Fecha de aprobación: 13 de marzo de 2012
Fecha de recepción de la versión final: 10 de julio de 2012


