
115Relaciones 136, otoño 2013, pp. 115-144,  issn 0185-3929

Paisajes vemos, de su creación no sabemos. 
El paisaje agavero patrimonio cultural 
de la humanidad

José de Jesús Hernández López
Ciesas-Occidente

El artículo hace un análisis de algunas concepciones históricas del paisaje y del 
patrimonio, así como del uso pragmático que se hace en la actualidad de am-
bos conceptos. El caso elegido para sustentar el argumento es el de “El paisaje 
agavero y las antiguas instalaciones del tequila” declarados patrimonio cultural 
de la humanidad por la unesco en 2006. El marco para el análisis correspon-
de con la propuesta del moderno sistema mundo de Wallerstein y la división 
entre paisajes políticos y vernáculos que hace John B. Jackson.

El paisaje agavero no es un espacio homogéneo, más bien es una construc-
ción social, histórica, asimétrica, con un centro, una periferia y una semiperi-
feria, donde se visibilizan y valoran ciertos artificios, invisibilizando otros.

(Paisaje agavero, tequila, patrimonio tangible e intangible)

Introducción

El documento discute cuatro concepciones relacionadas con 
el paisaje, el patrimonio y la agroindustria tequilera. Des-
pués de presentar ideas generales con respecto al paisaje aga-

vero patrimonio de la humanidad, declarado como tal por la 
unesco en 2006, se presenta un somero recorrido histórico de los 
conceptos “paisaje” y “patrimonio”, hasta mostrar cómo en la ac-
tualidad se encuentran vinculados en objetos materiales, mer
cancías o paisajes que, al mismo tiempo que se promueven como 
patrimonio, operan como mercancías, esto es, donde sobresale más 
la apreciación estética y su pragmatismo al ser utilizados para la 

* yacatzushl@gmail.com



116 Relaciones 136, otoño 2013, pp.  115-144,  issn 0185-3929

  J o s é  d e  J e s ú s  H e r n á n d e z  Ló p e z

promoción del turismo y, como consecuencia, como un factor de 
desarrollo económico en escala regional.

Ello da pie a cuestionar la visibilidad de ciertos artificios del pai-
saje y el fetichismo concomitante. Para entender la coexistencia de 
visibilidad de ciertas valorizaciones de un paisaje y la invisibilidad de 
otros paisajes culturales del agave y el tequila, se realiza un análisis 
desde la teoría del moderno sistema-mundo de Wallerstein, sugi-
riendo el hecho de que además de centro, semiperiferia y periferia, 
cada uno de estos espacios sociales se conforma o puede ser decons-
truido a su vez en centro, periferia y semiperiferia. 

El material empírico examinado para este artículo se recolectó de 
2010 a 2012, luego de varios recorridos de campo por la comarca 
distinguida por la unesco como paisaje cultural patrimonio de la 
humanidad. La metodología se construyó con base en la propuesta 
de Wallerstein y del concepto de paisaje como una herramienta ana-
lítica para identificar centros donde se genera y acumula mayor va-
lor, periferias que funcionan como fuentes de extracción de materias 
primas, espacios de exclusión, y una semiperiferia que permite los 
fenómenos de expansión y contracción de los centros de poder 
(Wallerstein 2005; Jackson 1984; Boehm 2001).

En los recorridos de campo se visitaron lugares turísticos, el pri-
mer cuadro de localidades, plantaciones de agave diversas, diferentes 
factorías y se entrevistó a jornaleros, agaveros y productores de te-
quila, con la finalidad de corroborar si era factible hablar de diversos 
paisajes, unos con alto contenido estético y otros relegados o que 
simplemente permanecen en la clandestinidad.

El paisaje agavero

El paisaje agavero, distinguido por la unesco en julio de 2006 
como patrimonio cultural de la humanidad, representa un caso in-
teresante para el análisis antropológico así como para otro tipo de 
cuestionamientos también de interés para las ciencias sociales, por 
ejemplo, la legitimación de un paisaje por una instancia superior a 
la nacional, o la fetichización del resultado de formas de organiza-
ción y división del trabajo que configuran un paisaje.



117Relaciones 136, otoño 2013, pp.  115-144,  issn 0185-3929

Pa i s a j e s  v e m o s ,  d e  s u  c r e a c i ó n  n o  s a b e m o s

El reconocimiento al “paisaje agavero y a las antiguas instalacio-
nes del tequila” se consiguió en la fecha indicada luego de años de 
trabajo por parte de organismos tomadores de decisiones de la in-
dustria tequilera, académicos y dependencias de los gobiernos fede-
ral y del estado de Jalisco.

Esa distinción abarca una porción de la geografía contenida den-
tro de la Denominación de Origen Tequila,1 comprendiendo terri-
torio de los municipios de Tequila, Amatitán, El Arenal, 
Hostotipaquillo, Magdalena y Teuchitlán. El área total objeto de la 
distinción cubre 34,648 hectáreas comprendidas entre los valles y el 
volcán de Tequila y el cañón del río Santiago. El área de amortigua-
miento está ubicada entre montaña y barranca con una superficie de 
51,261 hectáreas.

Se trata de un paisaje viviente, de trabajo, de campos cultivados 
con agave azul, además de los centros históricos de los asentamien-
tos urbanos, las destilerías en pie, pero también los vestigios de anti-
guas tabernas incrustadas en cascos de pequeñas haciendas o casonas 
coloniales, donde la bebida era producida. El área distinguida por la 
unesco incluye también las 360 hectáreas correspondientes al sitio 
arqueológico de Los Guachimontones, en Teuchitlán, por la ladera 
sur del volcán de Tequila.

Una de las metas por alcanzar con ese reconocimiento consiste en 
“propiciar la mejoría en la calidad de vida para la comunidad que 
habita en ella” (Gómez 2006,132). Lo anterior permite suponer que 
la conservación y la promoción del paisaje deberían detonar mejoras 
en la economía, la ecología, la educación, el aprecio y respeto a la 
tradición regionales. De hecho, entre los objetivos planteados por los 
promotores del paisaje como patrimonio descuellan aquellos que re-
fieren a un interés por conservar e incluso mejorar las condiciones en 
las cuales se realiza el cultivo de agave, entendemos que por sus culti-
vadores. Lo anterior, para proteger sus formas y sus tradiciones cultu-

1 Como se sabe, en 26 de los 32 estados de la República se fabrican destilados de 
agave. Para ello se utilizan 40 de las más de 150 agaváceas existentes en el país. Sin embar-
go, aunque por ley no está prohibido cultivar agave azul weber tequilana en ninguna 
parte del territorio nacional, la fabricación de tequila está restringida a una zona con de-
nominación de origen comprendida por municipios de cinco estados.



118 Relaciones 136, otoño 2013, pp.  115-144,  issn 0185-3929

  J o s é  d e  J e s ú s  H e r n á n d e z  Ló p e z

rales (véanse los objetivos en Gómez 2006), pero también puede 
decirse lo mismo de los vestigios históricos y arqueológicos.

En términos económicos, la promoción del paisaje agavero ha 
resultado exitosa como un nuevo destino turístico distinto a los de 
“sol y playa”, donde se conjuga una producción agroindustrial pecu-
liar como es la del tequila, con un escenario natural lleno de atracti-
vos y de paisajes, entre los cuales descuella el sitio arqueológico de 
los Guachimontones, además del aire pintoresco que caracteriza a 
cientos de pequeños pueblos y localidades de México. A poco me-
nos de 15 años de haber comenzado a recibir visitantes, el sitio ar-
queológico de Guachimontones es visitado por más de 100 mil 
personas al año; y según cifras recientes, la zona arqueológica, junto 
a La Ruta del Tequila, debido al programa de la Secretaría de Turis-
mo “Tequila Pueblo Mágico” y a El Paisaje Agavero patrimonio de 
la humanidad, cerraron 2011 con una afluencia de visitantes mayor 
al medio millón de personas.

Muchos trabajos de investigadores han dado cuenta de la ame-
naza que representa para las zonas patrimonializadas la incontenible 
presencia de turistas y de viajeros. El deterioro ecológico y la altera-
ción del orden social previo son fenómenos resultantes de las distin-
ciones realizadas con nobles intenciones. 

Antes de continuar con la exposición de datos conviene una re-
flexión a propósito de dos conceptos que se han vinculado en la 
teoría y en la práctica en la última década. Me refiero al “paisaje” y al 
“patrimonio”.

Sobre el paisaje

Considero que son cuatro los enfoques teóricos, concepciones o 
usos pragmáticos de mayor relevancia para pensar el paisaje en la 
actualidad.

a) El paisaje como una creación artística
b) El paisaje como un objeto
c) El paisaje como una herramienta analítica
d) El paisaje como una mercancía



119Relaciones 136, otoño 2013, pp.  115-144,  issn 0185-3929

Pa i s a j e s  v e m o s ,  d e  s u  c r e a c i ó n  n o  s a b e m o s

a) El paisaje como creación artística
Esta concepción del paisaje aparece en Europa durante los siglos xvi y 
xvii.2 Pintores y literatos fueron quienes en sus obras se encargaban 
de representar la naturaleza y de describir sus bellezas como paisajes.

Landschap, vocablo neerlandés del siglo xv cuyo significado es 
“trozo de país” designa la “porción de espacio delimitada por la ven-
tana pictórica” (Roger 2008, 71). Un paisaje consistía en una repre-
sentación del campo, del mundo rural, “valorizado y domesticado 
primero por la pintura flamenca y después por la italiana y también 
ensalzado por la literatura” (Roger 2008, 72). Con el tiempo, se in-
cluirían como paisajes el mar y la montaña. 

El paisajismo como fenómeno europeo de aquellos siglos no re-
fería a lugares concretos o a la naturaleza en sí misma, sino al cuadro 
de la pintura, a la representación que los pintores hacían y plasma-
ban en un lienzo (Roger 2008, 76). Cierto es que había una imagen 
predominante, la del “país jardín” versus el país estéril, no coloniza-
do ni integrado a la vida en la urbe. 

En los siguientes siglos, el romanticismo y el impresionismo en-
riquecerían el acercamiento pictórico a la realidad contrastando es-
téticamente el pasado medieval y por ende rural, con el paisaje 
urbano e industrial. La pintura era la mensajera de esas emociones 
nostálgicas vueltas paisaje.3 

b) El paisaje como un objeto
Humboldt fue un revolucionario al sintetizar dos tradiciones pai-
sajistas; por una parte la explicativa y científica y, por otra, la com-

2 Esto se debió, según apunta Roger, a que en esa época fue posible la laicización de 
los elementos naturales, al dejar de ser satélites de los íconos religiosos centrales, y por 
ende, a la posibilidad de que los elementos naturales formaran un grupo autónomo 
(Roger 2008, 70-31).

3 De esa forma de conceptualizar el paisaje se destacan: la representación del campo o 
de la geografía por el arte; que el paisaje es un “punto de vista” con propósitos sensoriales o 
sentimentales y estéticos; que se trata de una “composición armónica –tanto en el territorio 
como en la tela– que pone orden al patrimonio nacional” (Minca 2008, 220), llegando al 
grado de convertirse en un instrumento para la indagación por la esencia de una nación, y 
que por tratarse de representaciones de la burguesía o del Estado conviene prolongar su 
permanencia en el tiempo, conferirles cierta sacralidad para volverlas inamovibles.



120 Relaciones 136, otoño 2013, pp.  115-144,  issn 0185-3929

  J o s é  d e  J e s ú s  H e r n á n d e z  Ló p e z

prensiva o artística. Para Humboldt el conocimiento del paisaje 
debía considerar como punto de partida la visión directa del mismo, 
y acto seguido proceder a desentrañar la lógica interna de su aspecto 
externo o estructura así como a su comprensión valorativa.4

Considero el paisaje de Humboldt como objetualista, ya que 
para él el paisaje dejó de ser un asunto de apreciación estética, valo-
rativa o un saber pictórico y también de corte poético. En su lugar, 
el paisaje fue un concepto científico útil para la descripción del 
mundo. Al considerar su movilidad o dinamicidad, Humboldt in-
trodujo la idea de transformación de los paisajes y, con ello, abrió la 
puerta para el estudio de sus cambios inscritos en procesos sociales 
(véase Minca 2008, 215-221).5

La geografía francesa hizo algo similar al vincular los conceptos 
de paisaje y región al enfrentar problemas relacionados con cómo 
organizar administrativa y políticamente el territorio (Viqueira 
2001, 17-30). Laplace, Le Play, Vidal de La Blache, entre otros, or-
denaron el territorio bajo criterios naturales, por ejemplo, a partir 
de cuencas hidrológicas. El paisaje entendido como forma diferen-
cial de la naturaleza pero con carácter estático y fijo a la mirada, ha-
cía posible ese tipo de ordenamiento territorial; el relieve, la 
distribución orográfica, hidrológica y climática, eran las variables 
que servían para establecer medios homogéneos y, por ende, para 
delimitar administrativa y políticamente hasta dónde se encontra-
ban las márgenes de las regiones. El observador y el factor antrópico 
quedaban fuera de foco o supeditados de manera determinista al 
medio; otro tipo de flujos de materia y energía eran desconocidos. 

4 Nicolás Ortega Cantero, Universidad Autónoma de Madrid. “Cómo pensar geo-
gráficamente el paisaje”, Conferencia en el marco del taller “Pensar el paisaje”, El Colegio 
de Jalisco, 29 de noviembre de 2011.

5 El vocablo alemán Landschaft significaba tanto barrio, distrito territorial o área de-
limitada, propiedad de un determinado señor o habitado por un grupo humano particu-
lar (Broek 1938 en Houston 1970, 133), pero también la representación artística del 
barrio mismo (Farinelli 1992, 205 en Minca 2008, 216). Humboldt utilizó consciente-
mente el término en ese doble sentido, quedando en el fondo la acepción objetiva (Min-
ca 2008, 216). El paisaje era un objeto específico del estudio geográfico cuya función era 
abordar la relación universal existente entre los diversos elementos del medio y su subor-
dinación en el espacio (Humboldt 1991), era “la suma total de las características de una 
región de la superficie terrestre” (Humboldt 1849, 252 en Toledo 2006, 156).



121Relaciones 136, otoño 2013, pp.  115-144,  issn 0185-3929

Pa i s a j e s  v e m o s ,  d e  s u  c r e a c i ó n  n o  s a b e m o s

c) El paisaje como una herramienta analítica
En la segunda mitad del siglo xx surgió con fuerza la idea de pensar 
los paisajes como herramientas analíticas. En un extremo están 
quienes consideran que más que una descripción de la realidad es 
un concepto para acercarse a las relaciones materiales entre la cultu-
ra y la naturaleza; en la otra punta, quienes definen los paisajes como 
textos que pueden ser leídos previa descodificación.

En un borde ubico al geógrafo cultural Carl Sauer con su pro-
puesta de paisajes culturales, como áreas geográficas resultantes de 
las diferentes asociaciones de formas físicas y culturales. Sobre los 
paisajes “prehumanos” formados y modelados por factores geográfi-
cos se realizan las actividades humanas y el resultado son los paisajes 
culturales. El centro o principal factor morfológico lo constituyen 
los seres humanos y sus formas de apropiación del paisaje natural 
(Sauer 1925, 343). Hay un proceso de construcción de la realidad 
por las sociedades humanas a partir de su interrelación con la mate-
ria existente.6

Los paisajes constituían un todo indivisible: “El paisaje cultural 
se crea, por un grupo cultural, a partir de un paisaje natural. La cul-
tura es el agente, el área natural es el medio, y el paisaje cultural el 
resultado” (Sauer 1925, 46). Por cultura entendía “la huella de los 
trabajos del hombre sobre un área” (Sauer 1925, 38). Tres factores 
eran básicos para el estudio del paisaje: “el entorno físico, el talante 
de la gente y el tiempo” (Norton 1989, 37). El paisaje era un área 
objetiva pero ya no aludía a una escena o vista concreta.

Su propuesta involucra una combinación de tiempo y espacio, 
además de aquello que significa la historia, a saber, que son procesos 
contingentes, debido a lo específico de las fuerzas humanas que los 

6 “Cada población humana, en distintas etapas de su historia, ha necesitado evaluar 
el potencial económico del lugar donde habita para organizar su vida con lo que el am-
biente le ofrece en términos de los conocimientos de que dispone y de sus valores. En esta 
valoración cultural de su medio ambiente, desencadena una deformación de sus paisajes 
prístinos o prehumanos, a medida que incrementa la magnitud de la ocupación por el 
aumento de la población y de sus conocimientos. El estudio de los paisajes culturales se 
propone, por tanto, comprender el proceso de la apropiación, hábitat por hábitat, resul-
tante de la expansión de las diferentes culturas humanas en todo el oikoumene” (Sauer 
1956, 1).



122 Relaciones 136, otoño 2013, pp.  115-144,  issn 0185-3929

  J o s é  d e  J e s ú s  H e r n á n d e z  Ló p e z

modificaron. Cada paisaje es único, no obstante, está relacionado 
con otros paisajes presentes y pasados.7

En Sauer hay un distanciamiento de la simple descripción o ins-
pección ocular y de su correlato, a saber, la exploración con fines 
colonialistas; el interés está puesto en el estudio de las sociedades 
pasadas mediante el estudio de las áreas o espacios transformados 
para entender su forma de vida, la forma como organizaban el espa-
cio y los artificios culturales con los cuales lo transformaron.8

En el otro borde ubico a los semiólogos, quienes consideran que 
los paisajes son textos, imágenes, dinámicos códigos de símbolos 
que hablan de la cultura de una sociedad, de su pasado, pero tam-
bién de su presente y de su futuro y, para comprenderlo, es preciso 
descodificar cada uno de esos textos identificando el sistema de sig-
nos que lo componen y lo configuran. Cada elemento tiene un sig-
nificado propio y está en relación con los demás mediante una 
sintaxis hasta producir un texto legible (Busquets 2009, 151).

John B. Jackson resulta relevante para las ciencias sociales por su 
interés tanto por los aspectos simbólico e ideológico, como el mate-
rial de los paisajes a través de la inclusión del concepto de relaciones 
de poder en la definición de distintas clases de paisajes. Cada paisaje 
es una “colección de espacios construidos por un grupo de gente [con 
pretensiones específicas y desde su cultura] para crear un orden y 
para producir […] una sociedad” (Jackson 1995, 43). 

El paisaje tiene una función cultural al ser fuente y repositorio de 
significados simbólicos y valores, pero esa función se complementa 
con un análisis crítico de las relaciones de poder al cuestionarse por 

7 Acto seguido podrían establecerse regiones culturales homogéneas definidas con 
base en elementos materiales (cerámica, material de construcción o tipos de vivienda), 
tanto como a partir de elementos culturales (religión, lenguas y dialectos). El último paso 
propuesto consistía en el estudio de la ecología cultural histórica con énfasis en cómo la 
percepción y el uso humano del paisaje estaban condicionadas por elementos naturales 
(Luna 1999, 72).

8 La Nueva Geografía Cultural de tradición saueriana sostiene que el paisaje “es una 
construcción ideológica, caracterizada por precisas coordenadas culturales y objetivos 
políticos” (Minca 2008, 221), no existiendo en consecuencia la objetividad que se difun-
de al describir los paisajes. Por ello es que hay ciertos elementos del paisaje cultural que se 
vuelven visibles mientras otros se ocultan. Otro aspecto relevante consiste en que además 
del espacio geográfico, el tiempo también es una construcción ideológica.



123Relaciones 136, otoño 2013, pp.  115-144,  issn 0185-3929

Pa i s a j e s  v e m o s ,  d e  s u  c r e a c i ó n  n o  s a b e m o s

los constructores y las formas de construcción de esos paisajes que 
deben distinguirse según si son vernáculos o políticos. Nunca habrá 
paisajes naturales, siempre el paisaje, en términos heurísticos, será 
un palimpsesto.9 Un paisaje vernáculo consiste en

un arreglo de sitios con poca coordinación, con poco orden aparte de 
consideraciones fundamentales como el acceso al agua, tierras fértiles y 
yacimientos de materiales básicos. En casos extremos hay igualdad en esa 
distribución. Se trata de un paisaje autoformado usualmente de manera 
gradual desde abajo, es un artefacto del pueblo (Weigand 2007).

por el contrario, el paisaje político muestra 

un arreglo de sitios con jerarquía definida, acceso diferencial al agua y a las 
mejores tierras, a los yacimientos […] Hay diferentes niveles de sitios ba-
sados en funciones diferentes, o en otras palabras sitios especializados y 
diversificados: sitios ceremoniales, de administración, fortificaciones, cen-
tros de barrio, talleres, centros de minería, habitaciones humildes, habita-
ciones estilo palacio, campos de cultivo especializados e intensificaciones 
como chinampas, etcétera (Weigand 2007). 
 
Este paisaje, en contraste con el anterior, se forma “desde la cú-

pula social del sistema” (Weigand 2007). Muchas veces los paisajes 
políticos se construyeron sobre los vernáculos. En términos analíti-
cos uno no puede ver sólo los paisajes vernáculos sin observar los 
centros de poder, geométrica y proporcionalmente construidos, si-
métricos y balanceados, monumentales y dominantes, esto es, los 
paisajes políticos que los absorben, circundan o articulan. Por ende, 
la propuesta de Jackson implica una lectura del paisaje cultural en 
escala regional.

9 Refiere a un documento que conserva huellas de los diversos escritores en diferentes 
periodos históricos, con sus peculiares escrituras y estilos o técnicas del pasado. Figurati-
vamente indica que en un paisaje intensamente ocupado por seres humanos pueden 
rastrearse e interpretarse huellas de varios periodos históricos y diferentes formas de hacer 
uso de los recursos y ocupación del espacio.



124 Relaciones 136, otoño 2013, pp.  115-144,  issn 0185-3929

  J o s é  d e  J e s ú s  H e r n á n d e z  Ló p e z

Jackson analiza tanto la configuración del espacio como del 
tiempo al sostener que los paisajes son deliberadamente creados 
para “acelerar o ralentizar los procesos naturales”.10 La historia viene 
a ser un sustituto de esos fenómenos naturales de crecer-madurar-
reproducir-morir (Jackson 1984, 156).

En un paisaje pueden encontrarse de manera simultánea “las 
formas en las cuales circulan materia y energía en el tiempo y en el 
espacio, así como las formas como se mantienen y dispersan los or-
ganismos, y como se sostienen y reproducen las sociedades humanas 
a través de los usos de suelo y de sus ideologías” (Brandt y Vejre en 
Toledo 2006, 157).

Para explicar los procesos adaptativos en la ribera norte del lago 
de Chapala, Boehm también utilizó el concepto de paisaje como 
una herramienta analítica. Para ella, el paisaje es el resultado de la 
conjugación de una diversidad de artificios; en él están presentes 
múltiples escritores a través de sus escrituras, hechas en distintos 
tiempos y, en ocasiones, de manera simultánea y contradictoria. La 
identificación de los artificios visibles en un paisaje constituía la pri-
mera dimensión analítica de la metodología de la lectura del paisaje 
cultural acuñada por ella e implicaba necesariamente un esfuerzo 
por involucrar diversas disciplinas que permitieran la construcción 
de una robusta herramienta para analizar cómo:

las manifestaciones y las huellas visuales del artificio humano conforman 
escrituras impresas en el espacio geográfico, a cuya lectura se exponen co-
tidianamente los habitantes de una región. El desciframiento de los signos 
escritos por los diversos grupos subculturales en distintos tiempos y con 
diferentes caligrafías conduce a la internalización de los significados de los 
lenguajes que, entonces, revelan las diferencias socioculturales y las expre-
siones geográficas de inclusión y exclusión (Boehm 2001, 59).

La segunda dimensión analítica de la metodología boehmiana es 
la lectura de la organización social y la cultura subyacente a los arti-
ficios. Es necesario indagar por los autores de los artificios, por 

10 Al respecto véase también Galí-Izard, 2005 y Martignoni, 2008.



125Relaciones 136, otoño 2013, pp.  115-144,  issn 0185-3929

Pa i s a j e s  v e m o s ,  d e  s u  c r e a c i ó n  n o  s a b e m o s

aquellos que los controlan y por los excluidos, por las intenciones 
con las que fueron construidos, etcétera (Boehm y Sandoval 1999 y 
Jackson 1984, xi-xii, 3, 14 y 15).

Una tercera dimensión de análisis implica la consideración de los 
contenidos simbólicos presentes en las obras materiales, así como las 
influencias ideológicas que permiten explicar determinados diseños 
arquitectónicos, la presencia de una cruz o una imagen religiosa en 
una obra hidráulica, lo cual se complementa con la dimensión de la 
percepción, “del impacto visual que ejerce [ese símbolo] sobre los 
habitantes del espacio transformado” (Boehm 2006, 183).

d) El paisaje como una mercancía
En la actualidad se encuentra un menor interés científico por el es-
tudio de los paisajes; sin embargo, las políticas encaminadas a cons-
truir, diseñar, gestionar, conservar paisajes y ordenar el territorio con 
relación a los paisajes no tienen precedentes (Jellicoe 2004; Zoido 
2006; Martignoni 2008). Hay mayor pragmatismo que teoría.

Tanto en Europa como en Asia hay convenciones internaciona-
les dedicadas a los aspectos forestales, ecológicos y sustentables de 
los paisajes. Como trasfondo de este interés por construir y preser-
var “espacios naturales” o poner en valor prácticas culturales ligadas 
a ciertas formas de usar espacios geográficos, lo mismo se encuentra 
una preocupación por frenar los intensos y extensos procesos de 
degradación ecológica o componente territorial, de desertificación y 
de crecimiento de las manchas urbanas a través de incentivar la par-
ticipación ciudadana (Zoido, 2006, 71-72 y 85), que una preocupa-
ción estética y mercantil, donde una desbordante carga simbólica 
asociada a paisajes hasta hace poco invisibles para las miradas estatal 
y de la iniciativa privada, han adquirido una relevancia que supera 
con mucho las potencialidades reales de la comarca. El componente 
perceptivo cobra mayor valor que el elemento real debido a su fácil 
mutabilidad en capital económico.

No obstante, en ciertos escenarios, los análisis y los discursos 
políticos demuestran una preocupación genuina por proteger cier-
tos paisajes como elementos importantes en la calidad de vida de las 
personas, y por eso se les concibe como patrimonio natural y cultu-



126 Relaciones 136, otoño 2013, pp.  115-144,  issn 0185-3929

  J o s é  d e  J e s ú s  H e r n á n d e z  Ló p e z

ral de las poblaciones. Por ello deben controlarse los procesos urba-
nizadores, la indiscriminada expansión de agroindustrias y la 
invasión de contaminantes urbanos (Zoido 2006, 95-99; Vigna 
2006). Una estrategia política para garantizar su conservación en el 
tiempo consiste en declararlos bienes patrimoniales. 

Sobre el patrimonio

El concepto de patrimonio también ha cambiado en su devenir his-
tórico. Mientras el paisaje transitó de representación a “cosa” para 
luego ser movilizado como una mercancía, el concepto de patrimo-
nio pasó de ser un repositorio o acervo para adoptar una forma más 
elástica ampliando sus alcances al grado de considerar como bien 
patrimonial ciertas expresiones intangibles y paisajes, cuyas caracte-
rísticas son su vitalidad o el hecho de no requerir repositorios para 
su almacenamiento o exhibición. Empero, al contar con un sello 
distintivo esos bienes se promueven como símbolos que contribu-
yen a la formación de una identidad cultural. Sin embargo, en la 
actualidad, al igual que el paisaje, la conceptualización del patrimo-
nio funciona como mercancía generadora de capital.11

Fue en el siglo xix con la formación de los Estados nacionales en 
América Latina con la independencia política y económica de Es-
paña cuando comenzó a hablarse de patrimonio cultural de una 
nación,12 constituido éste por valores históricos y culturales identi-

11 A propósito del proceso de inclusión de la cultura inmaterial como patrimonio in-
tangible véase Arizpe, 2009. Los orígenes del concepto se remontan al derecho romano y 
al código civil francés (Figueroa 1995, 28). Patrimonium era la hacienda que una persona 
heredaba de sus ascendientes, y se refería a la propiedad absoluta, exclusiva y a perpetuidad 
de cosas o bienes (Gutiérrez 2002, 42 y 197), además de ser un atributo de la libertad indi-
vidual. El concepto comprendía la idea de propiedad, pero también la de obligación, sobre 
todo en caso de deudas (Figueroa 1995, 23-29). Diríase que de manera exclusiva estaba 
asociado con la riqueza pecuniaria de una persona. Por ello se atesoraba (metales, joyas) 
aquello que podía convertirse en valor económico; obras de arte y ciertos trofeos eran sólo 
considerados exóticos y su valor era simbólico. Al ser más importante el valor económico 
que el estético no importaba conservar las manifestaciones culturales de los vencidos. Ha-
bía en el fondo una postura etnocéntrica y obviamente intolerante (Llull 2005, 182).

12 A partir de la Revolución Francesa se introdujo la idea de patrimonio nacional 
bajo la protección estatal, “frente a los monumentos erigidos a la soberbia, a los prejui-



127Relaciones 136, otoño 2013, pp.  115-144,  issn 0185-3929

Pa i s a j e s  v e m o s ,  d e  s u  c r e a c i ó n  n o  s a b e m o s

ficados con “lo propio” versus “lo ultramarino”.13 Una valorización 
de tal envergadura se centró sobre todo en cultura material (ar-
queológica e histórica, en su mayoría arquitectónica y escultórica, 
y obviamente representativa de los grupos dominantes) cuya con-
tribución en la formación de una identidad nacional era relevante 
en términos simbólicos. Esto coincide con la definición de patri-
monio de Llorenç Prats, quien sostiene que es “su carácter simbóli-
co, su capacidad para representar simbólicamente una identidad” 
el factor determinante para la existencia del patrimonio como tal 
(Prats 1997, 22).

Esa concepción de patrimonio cumplía dos funciones principa-
les en un Estado nacional: hacia afuera funcionaba para reivindicar 
valores propios, mientras que hacia el interior servía para proyectar 
identidades políticamente aceptadas o convenientes (Florescano 
1993, 10). La reivindicación de un pasado común, la comunidad de 
lengua, cultura y valores, y una pretendida unidad e identidad trans
histórica, han sido desde entonces parte de los discursos fundantes 
de las nacionalidades y de su interés por conservar su patrimonio 
cultural histórico (Pérez-Ruiz 1998a, 95). Cada nación contaba con 
un patrimonio económico, pero también otro definido por su valor 
cultural, independientemente de su fungibilidad. Ambos tenían 
además un valor simbólico debido a su función de generadores de 
una identidad cultural (cinu 2002).

En el contexto actual, el concepto abarca también los bienes in-
tangibles o expresiones culturales (pensamientos, ideas, música, 
danza, usos, representaciones) junto a los bienes materiales (arqui-
tectura, arqueología, artesanía, arte), tanto de propiedad individual 

cios, a la tiranía” (Melé 1998, 12). Una idea subyacente a la incorporación del discurso 
del patrimonio en las legislaciones obedece a la forma en la cual era utilizado, por ejem-
plo, en los monumentos históricos, con valor didáctico, por ser el soporte del conoci-
miento histórico; valor estético, por tratarse de objetos de disfrute universal; valor 
nacionalista, por ser íconos de los sentimientos nacionales (Melé 1998, 12).

13 En la introducción al libro, Florescano señala que política e ideológicamente los 
Estados nacionales destruyeron el monopolio cultural metropolitano y, al mismo tiem-
po, abrieron la puerta a valorizaciones propias en diferentes escalas, a través de la funda-
ción de instituciones cuya función era crear la identidad de una nueva nación (Florescano 
1993, 9-11).



128 Relaciones 136, otoño 2013, pp.  115-144,  issn 0185-3929

  J o s é  d e  J e s ú s  H e r n á n d e z  Ló p e z

como aquellos otros colectivos (Florescano, 1997a, 9; Tovar y de 
Teresa, 1997a, 96); y desde el año 2000 el “entorno natural” y cier-
tos paisajes han pasado a ser expresiones del patrimonio cultural ya 
no sólo de un Estado-nación, sino incluso de la humanidad. Or
ganismos internacionales como la unesco promueven y apoyan 
programas de rescate, de conservación y/o de preservación de de
terminados bienes o expresiones culturales ubicados en diferentes 
latitudes, al margen, con la venia o por encima de los Estados nacio-
nales, además, de acuerdo con “criterios esencialmente occidentales” 
(Bonfil 1997, 32). En el contexto actual puede importar más la va-
lorización intencional que la legitimación otorgada por los Estados 
(Melé 1998, 11). 

El fetichismo de los paisajes

Una característica de la primacía de la actual “puesta en valor” de 
paisajes y patrimonios es que se crean valores simbólicos, lo que 
Baudrillard ha denominado “valor signo” (1974), y que yo he deno-
minado “estetización” (Hernández 2007). Lo anterior puede expre-
sarse desde la teoría clásica marxista como una acentuación del valor 
de cambio y un desprecio del valor de uso. Se sabe mucho de la 
planta de agave y del tequila, pero no se dice ni se sabe quiénes son 
los cultivadores, cómo están organizados o porqué hay plantaciones 
con extensiones superiores a 100 hectáreas mientras hay otras me-
nores a una hectárea. Unas tienen caminos, están cercadas, tienen 
riego por goteo y mantenimiento constante mientras que otras es-
tán en pedregales y entreveran cultivo de maíz, frijol, calabaza, caca-
huate o garbanzo.

Es decir, ciertos fenómenos de los procesos históricos y sociales 
son invisibles o son ocultados. Una mirada desde las relaciones de 
poder sugiere que un paisaje en realidad es un conjunto de paisajes, 
vernáculos y políticos, que se complementan, contrastan o se en-
cuentran en clara ruptura. Hay paisajes antiecológicos en los cuales 
la fuerza de trabajo realiza sus actividades en condiciones tradiciona-
les de explotación; al lado de esas expresiones hay otros pequeños 
paisajes donde sus creadores se preocupan por conservar la tierra, 



129Relaciones 136, otoño 2013, pp.  115-144,  issn 0185-3929

Pa i s a j e s  v e m o s ,  d e  s u  c r e a c i ó n  n o  s a b e m o s

por combinar cultivos, donde parece existir mayor conciencia ecoló-
gica y el desgaste humano es menor debido a la forma como se con-
ceptualiza el cultivo: es una alcancía antes que ser una mercancía.

El valor de uso, es decir, la puesta en valor de la forma de cons-
trucción de un paisaje es importante en momentos en los cuales la 
contemplación, las industrias simbólicas y turísticas dirigen la mira-
da en otra dirección.

En los tours por el paisaje agavero, o simplemente en las planta-
ciones agaveras vinculadas con alguna industria, es obligada la visita 
para ver trabajar a los jimadores. Uno de los efectos de verdad, para 
aludir al concepto de la historiadora Ana María Alonso (1988), con-
siste en visibilizar al jimador como el vínculo entre el crecimiento 
cuasi natural del agave, es decir, como una planta semidesértica y los 
procesos industriales. La vulnerabilidad y el ocultamiento de las 
condiciones de vida de los jornaleros son reales. Así, la imagen del 
jimador (significado) no corresponde con la realidad de los jimado-
res de carne y hueso (significantes). Más allá de la propia percepción 
de los sujetos, la desacreditación y la pérdida de valor de los conoci-
mientos tradicionales frente a las tendencias modernizadoras son los 
fenómenos que permiten identificar esas condiciones de vida.

A ello me refiero cuando sostengo que al mismo tiempo que se 
“agrega valor” o “se pone en valor” la producción de agave que confi-
gura paisajes peculiares, se ocultan otros paisajes vernáculos donde se 
conservan o reproducen los saberes artesanales del México profundo.

La heterogeneidad de paisajes

Sugiero pensar el paisaje agavero en términos heurísticos como un 
pequeño sistema-mundo dentro del moderno sistema-mundo pro-
puesto por Wallerstein. Esto porque como antes indiqué, el paisaje 
está compuesto de múltiples artificios que constituyen distintos pai-
sajes, algunos vernáculos y otros políticos. Hay artificios que corres-
ponden a uno u otro de los extremos. En términos heurísticos el 
paisaje agavero está constituido por zonas centrales, con mayor in-
versión y potencial generador de riqueza, zonas periféricas excluidas 
de tales beneficios y zonas intermedias o semiperiféricas.



130 Relaciones 136, otoño 2013, pp.  115-144,  issn 0185-3929

  J o s é  d e  J e s ú s  H e r n á n d e z  Ló p e z

De acuerdo con Wallerstein un sistema-mundo se constituye 
como tal no por abarcar la totalidad del mundo, sino por estar con-
formado como una unidad. Lo que vincula las partes es el factor 
económico, reforzado por las dimensiones política y cultural (véase 
Wallerstein 1998, 21). Un sistema-mundo es ante todo un sistema 
social, caracterizado por fronteras establecidas entre los diferentes 
componentes o nodos, con estructuras, instituciones, reglas y for-
mas de relación y cierta coherencia (Wallerstein 1998, 489), esto es, 
un factor dinámico en su conformación lo constituye la presencia 
de fuerzas en continuo conflicto.

Si se procede desde lo macro del sistema-mundo capitalista teo-
rizado por Wallerstein diríase que el tequila no es el centro del siste-
ma y más bien su historia ha sido periférica. En el mundo de las 
bebidas alcohólicas el whisky, el cognac y ciertos vinos de uva han 
sido centrales. Sin embargo, a raíz de las inversiones de empresas 
transnacionales, de la participación del Estado mexicano como de-
fensor y promotor de la bebida nacional, y de la consolidación del 
tequila como un producto con Denominación de Origen, a los cua-
les se suma la declaratoria del paisaje agavero como patrimonio cul-

Gráfica 1. Modelo de sistema-mundo de Wallerstein

Fuente: Elaboración propia.



131Relaciones 136, otoño 2013, pp.  115-144,  issn 0185-3929

Pa i s a j e s  v e m o s ,  d e  s u  c r e a c i ó n  n o  s a b e m o s

tural de la humanidad como parte de la modernización del tequila, 
podemos establecer que esta región se ha movido hacia la semiperi-
feria del sistema-mundo capitalista producto de una expansión 
(Wallerstein 2005, 12)14 de los centros económicos para abarcar 
otras bebidas alcohólicas o para generar ganancia económica de 
otras latitudes. 

Considero que la adopción de este esquema analítico ayuda a 
entender por qué en el paisaje agavero se presenta el fenómeno de 
expulsión hacia la periferia de los agentes que con su trabajo son 
artífices de muchos de los vistosos paisajes, pero también una exclu-
sión de los saberes artesanales, mientras en el centro se legitiman las 
modernas tecnologías para la elaboración del destilado y se constru-
yen personajes emergentes como símbolos de una industria, es el 
caso del jimador inexistente hace treinta años como 1) jornalero, 2) 
especializado en una actividad única, 3) distinguido con un fuerte 
agregado de concepciones estéticas con respecto al trabajo desempe-
ñado. Antes simplemente existían campesinos o peones quienes rea-
lizaban la diversidad de tareas requeridas en los campos. 

El paisaje agavero es un mundo de traslapes, por ejemplo, entre 
técnicas de cultivo rústicas o vernáculas, con otras que son producto 
de nuevas racionalidades y se caracterizan por el uso de nuevas tec-
nologías, sin embargo, permea la idea de homogeneidad, de inexis-
tencia de un sistema asimétrico. Por ello, lo que en el centro de este 
paisaje se presenta como real e histórico constituye una de las expre-
siones del triunfo del paisaje, del patrimonio como mercancías y de 
la cultura como medio de entretenimiento (Rinaudo 2011, 56).

Por ello, el centro de este sistema-mundo coincide con las zonas 
donde se encuentran instaladas las industrias destiladoras de mayor 
peso en el ramo, así como los campos agaveros que las circundan y 
que están controlados por ciertos actores; obviamente entre esos 
predios se incluye El paisaje agavero patrimonio cultural de la huma-

14 De acuerdo con Wallerstein, “regiones particulares del mundo pueden cambiar su 
papel estructural en la economía-mundo” sea en beneficio propio o movidos por un 
impulso exterior, empero de manera simultánea aumenta la disparidad de beneficios 
entre los diferentes sectores de la economía-mundo en su conjunto (Wallerstein 1998, 
493) y también al interior de las regiones.



132 Relaciones 136, otoño 2013, pp.  115-144,  issn 0185-3929

  J o s é  d e  J e s ú s  H e r n á n d e z  Ló p e z

nidad y las antiguas instalaciones industriales del tequila distinguido 
por la unesco como patrimonio cultural de la humanidad desde 
2006;15 se añaden a ese céntrico espacio social los primeros cuadros 
de los poblados convertidos también en zonas remozadas con fines 
de atracción turística. El factor geográfico es importante, pero el 
control sobre esos espacios es lo realmente relevante a la hora consi-
derar una zona como centro del sistema.

La periferia está conformada por las zonas cercanas o lejanas, en 
términos geográficos, incluidas dentro de la Denominación de Ori-
gen Tequila, pero en las cuales por diferentes factores las condicio-
nes para el establecimiento de plantaciones o de industrias son poco 
favorables, por ejemplo, por la inexistencia de fuentes de agua o por 
su cercanía con el mar; por tratarse de zonas lacustres o de la cima de 
una montaña; por la presencia de productores de enervantes, o por 
constituir el centro de otra actividad socioeconómica, etcétera. For-
man parte de esta periferia quienes elaboran tequila con formas ar-
tesanales, incapaces de modernizarse debido a sus limitados recursos 
económicos para la compra de tecnologías y para el pago de mem-
bresías, impuestos y registros ante el gobierno y las instancias oficia-
les de la industria tequilera; además de no contar con canales para la 
comercialización de sus productos de tal suerte que puedan recupe-
rar la inversión en un corto plazo. Así, apartados o imposibilitados 
para sumarse a la corriente exitosa del tequila, aunque en algunos 
casos también como una estrategia, y esto es importante destacarlo, 
algunos propietarios de tabernas16 se reproducen en tiempos de au-
mento en los precios del tequila como productores clandestinos e 
informales con capacidad de abasto microrregional, haciendo uso 
de las redes sociales de carácter moral y consanguíneo. Mientras el 
centro se define por el agregado estético como vía para la construc-
ción de una nueva imagen del tequila y para la generación de ganan-

15 El paisaje agavero es centro por generar riqueza como zona de producción de aga-
ve, pero también como destino turístico.

16 Taberna tiene un significado regional correspondiente a “clandestino”, mientras 
“tequilero”, “industria” y “fábrica” remiten a un fabricante establecido legalmente y regis-
trado en la Cámara Nacional de la Industria del Tequila y/o en el Consejo Regulador del 
Tequila.



133Relaciones 136, otoño 2013, pp.  115-144,  issn 0185-3929

Pa i s a j e s  v e m o s ,  d e  s u  c r e a c i ó n  n o  s a b e m o s

cias; en la periferia, la clandestinidad es a la vez resultado de la 
existencia del centro y una estrategia para distinguir los productos 
artesanales y sus paisajes vernáculos.

La semiperiferia está constituida por zonas donde es posible la 
expansión de la agroindustria tequilera, dentro y fuera de la Deno-
minación de Origen, esto debido a que su crecimiento o contracción 
siempre está motivada por intereses económicos. Este espacio social es 
controlado de dos maneras por algunos cuantos productores de aga-
ve o intermediarios culturales o por algunos industriales tequileros. 
El primer mecanismo se da mediante la expansión directa del cen-
tro; el segundo a través del fortalecimiento de “coyotes” al interior 
de la semiperiferia, los cuales articulan pequeños productores hacia 
dentro y establecen el vínculo con los productores del centro.

Como se desprende del modelo, centro, periferia y semiperiferia 
son construcciones históricas, son formas de relación motivadas por 
intereses económicos y políticos y, en ciertas condiciones, limitadas 
por la geografía. No obstante, el sistema está en constante movi-
miento y experimenta cambios debidos a su propia dinámica y a la 
del sistema mayor del cual forman parte. 

Gráfica 2. La propuesta de pensar el paisaje como un sistema-mundo. 
El modelo indica que el paisaje sistema-mundo –enmarcado– forma 
parte de un sistema-mundo mayor. Pero que a su vez puede subdividir-
se en centro, periferia y semiperiferia.

Fuente: Elaboración propia.



134 Relaciones 136, otoño 2013, pp.  115-144,  issn 0185-3929

  J o s é  d e  J e s ú s  H e r n á n d e z  Ló p e z

Consecuencia de esta conformación de los paisajes es que poda-
mos distinguir paisajes políticos y paisajes vernáculos. Para los fines 
de esta argumentación consideremos que, como se dijo antes, el 
centro del paisaje agavero como sistema-mundo es Tequila y sus al-
rededores. 

Cuando se visita la zona arqueológica de los Guachimontones o 
se viaja del otro lado del río Santiago, al norte de Tequila, se encuen-
tran manifestaciones arqueológicas, históricas y contemporáneas de 
diferentes grupos humanos, se está en el centro del sistema, donde la 
generación de valor, el alto contenido de estética, la construcción 
del patrimonio y el paisaje como mercancía y el uso de la cultura a 
partir de múltiples expresiones funciona como un medio de entre-
tenimiento, como ha apuntado también Rinaudo (2011).

Una placa colocada por los responsables del Plan de Manejo del 
Paisaje Agavero en un horno de mampostería de la sierra tequilense 
colindante con Zacatecas reza más o menos así: “Taberna tradicio-
nal, vestigio y antecedente de la actual forma de producción de te-
quila”. El que la placa haya sido colocada por los responsables del 
mantenimiento del paisaje cultural resulta relevante, porque la ta-
berna se encuentra fuera de la zona que se delimitó para ser distin-
guida como patrimonial por la unesco, lo anterior aun cuando las 
evidencias históricas sugieren la imposibilidad de desarticular la sie-
rra de Zacatecas de la barranca del río Santiago, el volcán, el valle y 
la sierra de Tequila, ya que la tradición mezcalera en esa comarca es 
más amplia y con más interconexiones que la delimitada por los 
responsables a partir de considerar los valles de Tequila como cen-
trales, sólo amortiguados por la barranca al norte y por el volcán al 
sur. Es decir, además de excluir la taberna del perímetro considerado 
como digno de patrimonialización, el proceso de elaboración de 
tequila que ahí se lleva a cabo también se descalifica al relegarlo a 
vestigio y antecedente de la moderna industria tequilera. Lo ante-
rior constituye una de las formas de construcción de periferias y 
clandestinidad. 

Que formas artesanales como la de la taberna de marras tengan 
estatus de clandestinas y periféricas significa por una parte, una si-
tuación de vulnerabilidad, un riesgo que apunta hacia la desapari-



135Relaciones 136, otoño 2013, pp.  115-144,  issn 0185-3929

Pa i s a j e s  v e m o s ,  d e  s u  c r e a c i ó n  n o  s a b e m o s

ción de ciertos paisajes y patrimonios culturales valiosos, puesto que 
sus artífices al no encontrar oportunidades para su reproducción en 
el cultivo de agave y no poder producir tequila porque sus conoci-
mientos y prácticas son considerados inferiores –con lo cual se pre-
tende que el consumidor vincule de manera inconsciente esa bebida 
con “producto de menor calidad”–, migrarán a otras actividades 
socioeconómicas; empero, esa condición de clandestinaje también 
representa una vía para que los pequeños productores se desvincu-
len de las modernas formas de producir tequila y de sus cosméticos 
paisajes. 

La clandestinidad casi siempre es sinónimo de estar: 1) al margen 
de la ley y 2) al margen de quienes tienen el control en la industria 
tequilera, pero en muchos casos ser periférico y a su vez clandestino 
en lugar de significar mínima calidad en la bebida elaborada y un 
riesgo para la salud o adulteración, más bien se traduce en bebidas 
genuinas, producidas en pequeños volúmenes, por productores que 
tienen control sobre el proceso de cultivo del agave, que seleccionan 
aquellos ejemplares que están en condiciones de ser aprovechados y 
cuya destilación es realizada a partir de la observación del compor-
tamiento del agave en cada fase del proceso: si el agave está bien 
cocido, si está listo para fermentar o si esta fase concluyó, la tempe-
ratura a la que se encuentra, el clima atmosférico y las condiciones 
para destilar, etcétera. Es decir, en la periferia se abren nuevas vías 
para comerciar tequilas genuinos al margen de los grandes intereses 
y de los canales estatales, en algunos casos con los agregados de valor 
que representan el comercio justo y la sustentabilidad ambiental.17

Esa taberna catalogada por el comité del Paisaje agavero patrimo-
nio de la humanidad como tradicional, en realidad contemporánea, 
se construyó justo en 2002, en la coyuntura de la última alza de 
precio del agave. Edificada a la usanza tradicional, la taberna utiliza 
materiales del entorno, los cuales son más asequibles al bolsillo del 
fabricante. De ahí su carácter vernáculo, aunque para nada es un 
vestigio. El problema de esa visión evolucionista por extensión apli-

17 Un caso exitoso de productores artesanales que desde la clandestinidad van emer-
giendo es el de los productores guerrerenses Sansekan tinemi, con los cuales ha venido 
trabajando Catarina Illsley (Illsley 2008).



136 Relaciones 136, otoño 2013, pp.  115-144,  issn 0185-3929

  J o s é  d e  J e s ú s  H e r n á n d e z  Ló p e z

cable a todo el paisaje agavero es que legitima ciertas formas de pro-
ducción y a ciertos creadores; así como “pone en valor” y “aprecia” 
algo, también “desvalora” y “de[s]precia” algo. Un tequila de calidad 
se identifica por las etiquetas de la botella, con las cuales el Estado da 
fe que se han pagado impuestos y el Consejo Regulador del Tequila 
garantiza que se verificaron las fases del proceso químico, aun cuan-
do tales instancias sean incapaces de saber las características del aga-

Foto 1. Taberna “a cielo abierto” ubicada al norte de la 
localidad de Tequila, en la Sierra Madre Occidental, co-
lindante con Zacatecas. Fragmento de un paisaje agavero 
vernáculo o periférico.

Fo
to

 d
e J

os
é d

e J
es

ús
 H

er
ná

nd
ez

.



137Relaciones 136, otoño 2013, pp.  115-144,  issn 0185-3929

Pa i s a j e s  v e m o s ,  d e  s u  c r e a c i ó n  n o  s a b e m o s

ve. Luego entonces, un paisaje mirado desde otra perspectiva exhibe 
asimetrías políticas y sociales. Los destilados de aquellas tabernas, 
vestigios del pasado –se dice– son de dudosa procedencia porque no 
cumplen con los requisitos establecidos por la normatividad oficial 
mexicana y por quienes tienen el control de la industria. Se trata de 
la configuración de un paisaje político, un paisaje de poder.

En 1999, los Guachimontones recibieron mil visitantes, pero 
diez años más tarde, en 2009, recibieron 100 mil; dos años más 
tarde, en 2011, todas estas figuras turísticas, a saber, los Guachi-
montones, la Ruta del Tequila, Tequila Pueblo Mágico y el Paisaje 
Agavero cerraron con medio millón de visitantes, casi 1,500 visitan-
tes por día. Así, mientras los reflectores se dirigen hacia unos cuan-
tos artificios del paisaje generando importantes ingresos económicos 
que no se distribuyen socialmente, en los márgenes de este paisaje 
sistema-mundo, se reciben otros visitantes interesados por el genui-
no carácter del tequila, y los productores vernáculos van fortalecien-

Foto 2. Taberna en establo lechero. Sierra de Tequila. Expresión de 
un paisaje vernáculo.

Fo
to

 d
e J

os
é d

e J
es

ús
 H

er
ná

nd
ez

.



138 Relaciones 136, otoño 2013, pp.  115-144,  issn 0185-3929

  J o s é  d e  J e s ú s  H e r n á n d e z  Ló p e z

do los lazos de sangre y de amistad para la distribución de su 
producto, que como se mencionó antes, no por circular fuera del 
mercado y de la vigilancia del Estado son un riesgo para la salud. 

Fenómenos acontecidos en el centro o en la semiperiferia tienen 
repercusiones diversas en la periferia, ahí los productores artesanales 
buscan aprovecharlos a fin de no quedar excluidos. Por ejemplo, la 
caída del precio del agave hasta unos centavos por kilogramo golpeó 
a muchos pequeños productores, máxime cuando algunas de las 
grandes fábricas se han vuelto autosuficientes en el abasto de agave. 
Ello posibilitó el salto de pequeños agaveros a fabricantes de tequilas 
clandestinos, que poco a poco están dejando su huella en el paisaje.

Conclusión

Concluimos con la pregunta ¿desde qué concepción debe entender-
se el paisaje agavero? Desde nuestro punto de vista es claro que el 
paisaje cultural del agave no refiere a una creación artística o pictó-
rica. Tampoco alude a un concepto científico similar al utilizado por 
Humboldt, ni en estricto sentido a un objeto geográfico, en todo 
caso sería a la imagen percibida de un cultivo peculiar. Para escudri-
ñar bajo qué concepción debe entenderse ese paisaje hemos recurri-
do a la propuesta de Boehm y de Jackson para pensarlo como una 
herramienta analítica, a fin de entender cómo en el caso particular, 
más allá de una definición, lo que existe es una pragmática identifi-
cación entre paisaje y mercancía o atractivo turístico. De hecho, lo 
mismo sucede con el concepto de patrimonio, el cual deja de hacer 
referencia a un símbolo factor de identidad para convertirse en una 
estrategia de marketing, como Ávila, Pérez y Rinaudo han sugerido 
para el caso de expresiones culturales ligadas con lo “afro” (Ávila, 
Pérez y Rinaudo 2011).

En un sistema interconectado, los nuevos mercados van provo-
cando nuevas necesidades de consumo de nuevas mercancías. En su 
auxilio se desarrollan tecnologías y se estimula un sinfín de innova-
ciones como parte de un torrente modernizador. Mercado e indus-
tria, no obstante, han dejado huecos para hacer visibles los paisajes 
vernáculos y a sus clandestinos creadores.



139Relaciones 136, otoño 2013, pp.  115-144,  issn 0185-3929

Pa i s a j e s  v e m o s ,  d e  s u  c r e a c i ó n  n o  s a b e m o s

La presencia del gobierno mexicano como garante de esas nue-
vas articulaciones económicas ha logrado posicionar una construc-
ción estética como dominante y ampliamente visible. La distinción 
como patrimonio de esa construcción ha requerido de sustentos 
históricos y culturales cuestionables. El argumento de este docu-
mento ha querido mostrar cómo un paisaje es una construcción 
social, histórica y asimétrica, con un centro, una periferia y una se-
miperiferia, donde se conjugan paisajes políticos con otros más ver-
náculos. Una de las consecuencias de encumbrar ciertos artificios e 
imágenes como únicas y legítimas, es que se relega a la periferia y 
semiperiferia otras manifestaciones más genuinas. Al hacerlo, se 
constituye en una política excluyente, donde se invisibilizan y desle-
gitiman verdaderos patrimonios, pero a la vez se amplían las proba-
bilidades para la aparición de productores clandestinos.

Se trata de un problema de “escala”. Las imágenes dominantes 
abren el lente para sugerir al espectador una homogeneidad visual, 
un dominio de formas peculiares y atractivas a la mirada por el con-
traste de sus colores. Sin embargo, la escala micro también debe ser 
tomada en cuenta al visualizar, admirar o reconocer los paisajes y a 
sus creadores.

Así las cosas, un bien tangible o intangible, objeto de patrimo-
nialización, resulta un objeto para el mercado, una mercancía. 
Como tal es una producción, el resultado de formas de relación 
entre seres humanos. Si el patrimonio es considerado como una 
mercancía, en lugar de buscarse su conservación por ser una ex
presión cultural digna de reconocimiento y de preservación en el 
tiempo como parte de un sistema sociocultural o de una forma de 
vida, se buscará su continuidad por los beneficios económicos pro-
vocados. 

Aun cuando algunos de los constructores de esos paisajes o de 
quienes se ubican en la periferia y semiperiferia no son beneficiados 
directamente, el dominio de quienes controlan el centro del paisaje 
agavero ha dejado resquicios para las manifestaciones de los paisajes 
vernáculos, de los tequilas clandestinos fabricados con materias pri-
mas y tecnologías cuyos impactos ecológicos y sociales son más ami-
gables. Las redes de parentesco y de amistad son sólidos canales 



140 Relaciones 136, otoño 2013, pp.  115-144,  issn 0185-3929

  J o s é  d e  J e s ú s  H e r n á n d e z  Ló p e z

mediante los cuales se intercambian o se comercializan esos produc-
tos clandestinos. 

La perspicacia de ciertos viajeros y turistas de los paisajes agave-
ros también ha contribuido a cierta revalorización de esas expresio-
nes culturales más genuinas que la Disneylandia ofertada en el 
centro del paisaje agavero. Al “bajar la escala” al nivel micro se en-
cuentran genuinas expresiones de los otros paisajes, los que susten-
tan las expresiones cosméticas rimbombantes. 

Luego entonces existe un cuestionamiento cotidiano a las for-
mas de usar pragmáticamente las conceptualizaciones y distinciones 
internacionales del “paisaje” y del “patrimonio”.

Bibliografía

Alonso, Ana María, “The effects of Truth: Re-presentations of the 
past and the imagining of community”, en Journal of historical 
sociology, vol. 1, núm. 1, Blackwell publishing, marzo 1988, 33-
57.

Arizpe, Lourdes, El patrimonio cultural inmaterial de México. Ritos y 
festividades, México, lx legislatura, Consejo Nacional para la 
Cultura y las Artes, Centro Regional de Investigaciones Multi-
disciplinares, Universidad Nacional Autónoma de México, Mi-
guel Ángel Porrúa, 2009.

Ávila Domínguez, Freddy, Ricardo Pérez Montfort y Chris-
tian Rinaudo, coords., Circulaciones culturales. Lo afrocaribeño 
entre Cartagena, Veracruz y La Habana, México, Centro de In-
vestigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social, Ins-
titut de Recherche pour le Développement, Agence Nationale 
de la Recherche, Universidad de Cartagena, El Colegio de Mi-
choacán, 2011.

Baudrillard, Jean, Crítica de la economía política del signo, México, 
Siglo xxi editores, 1974.

Boehm, Brigitte, “El lago de Chapala: Su ribera norte. Un ensayo 
de lectura del paisaje cultural”, en Relaciones. Estudios de Historia 
y Sociedad, vol. xxii, núm. 85, Zamora, El Colegio de Mi-
choacán, invierno 2001, 58-83. 



141Relaciones 136, otoño 2013, pp.  115-144,  issn 0185-3929

Pa i s a j e s  v e m o s ,  d e  s u  c r e a c i ó n  n o  s a b e m o s

_____, Historia ecológica de la cuenca de Chapala, Zamora, El Cole-
gio de Michoacán, Universidad de Guadalajara, 2006.

Bonfil Batalla, Guillermo, “Nuestro patrimonio cultural: un la-
berinto de significados” en Enrique Florescano, comp., El patri-
monio nacional de México, vol. i, México, Fondo de Cultura 
Económica, 1997, 28-56.

Busquets, Jaume y Albert Cortina, coords., Gestión del paisaje. 
Manual de protección, gestión y ordenación del paisaje, Barcelona, 
Ariel, 2009.

Figueroa Yáñez, Gonzalo, El patrimonio, 2ª edición actualizada 
con la ley núm. 19,335 de 1994, Chile, Jurídica de Chile, 1995.

Florescano, Enrique, comp., El patrimonio cultural de México, 
México, Fondo de Cultura Económica, Consejo Nacional para 
la Cultura y las Artes, 1993.

______, coord., El patrimonio nacional de México, vol. i., México, 
Fondo de Cultura Económica, 1997a.

Galí-Izard, Teresa, Los mismos paisajes. Ideas e interpretaciones, Bar-
celona, Gustavo Gilli, 2005.

Gómez Arriola, Ignacio, El paisaje agavero y las antiguas instalacio-
nes industriales de Tequila, Guadalajara, Cámara Nacional de la 
Industria Tequilera, Consejo Nacional para la Cultura y las Ar-
tes, Instituto Nacional de Antropología e Historia y Gobierno 
del Estado de Jalisco, 2006.

Gutiérrez y González, Ernesto, El patrimonio. El pecuniario y el 
moral o derechos de la personalidad, México, Porrúa, 2002.

Hernández López, José de Jesús, El paisaje agavero, expansión y 
estetización. Ecología Cultural Política y nuevas formas de creación 
de valor, Tesis doctoral inédita, Zamora, El Colegio de Mi-
choacán, 2007.

Houston, James, “Paisaje y síntesis geográfica”, en Revista de Geo-
grafía, núm. 4, vol. 2, Barcelona, Universidad de Barcelona, 
Universitat de Lleida, Universitat Rovira i Virgili, 1970, 133-140.

Humboldt, Alejandro de, Ensayo político sobre el reino de la Nueva 
España, México, Porrúa, 1991.

Illsley Granich, Catarina, “Mezcales campesinos: La opción de la 
Sansekan Tinemi”, en “La Jornada del Campo”, suplemento in-



142 Relaciones 136, otoño 2013, pp.  115-144,  issn 0185-3929

  J o s é  d e  J e s ú s  H e r n á n d e z  Ló p e z

formativo de La Jornada, núm. 11, 14 de agosto 2008, Disponi-
ble en http://www.jornada.unam.mx/2008/08/14/beber.html 
Consultado en febrero de 2012.

Jackson, John B., Discovering the vernacular landscape, New Ha-
ven, Yale University Press, 1984.

______, A sense of place, a sense of time, New Haven, Yale University 
Press, 1995.

Jellicoe, Geoffrey y Susan, El paisaje del hombre. La conformación 
del entorno. Desde la prehistoria hasta nuestros días, Barcelona, 
Gustavo Gilli, 2004.

Llull Peñalba, Josué, “Evolución del concepto y de la significa-
ción social del patrimonio cultural”, en Arte, Individuo y Socie-
dad, vol. 17, México, 2005, 175-204.

Luna García, Antonio, “¿Qué hay de nuevo en la nueva geografía 
cultural?”, en Documentos de los Anales de Geografía, núm. 34, 
Madrid, 1999, 69-80.

Martignoni, Jimena, Latinscapes. El paisaje como materia prima, 
Barcelona, Gustavo Gilli, 2008.

Melé, Patrice, “Sacralizar el espacio urbano: el centro de las ciudades 
mexicanas como patrimonio mundial no renovable”, en Alteri-
dades, núm. 8 (16), México, Universidad Autónoma Metropoli-
tana, 1998, 11-26.

Minca, Claudio, “El sujeto, el paisaje y el juego posmoderno”, en 
Joan Nogué, ed., El paisaje en la cultura contemporánea, Madrid, 
Biblioteca Nueva, 2008, 209-231. 

Norton, William, Explorations in the understanding of landscape: A 
cultural geography, Westport, Greenwood Press, 1989.

Pérez-Ruiz, Maya Lorena, “Construcción e investigación del pa
trimonio cultural. Retos en los museos contemporáneos”, en 
Alteridades, núm. 8 (16), México, Universidad Autónoma Me-
tropolitana, 1998a, 95-113.

Prats, Llorenc, Antropología y patrimonio, Madrid, Ariel Antropo-
logía, 1997.

Rinaudo, Christian, “Lo ‘afro’, lo popular y lo caribeño en las 
políticas culturales de Cartagena y Veracruz”, en Freddy Ávila 
Domínguez, Ricardo Pérez Montfort y Christian Rinaudo, co-



143Relaciones 136, otoño 2013, pp.  115-144,  issn 0185-3929

Pa i s a j e s  v e m o s ,  d e  s u  c r e a c i ó n  n o  s a b e m o s

ords., Circulaciones culturales. Lo afrocaribeño entre Cartagena, 
Veracruz y La Habana, México, Centro de Investigaciones y 
Estudios Superiores en Antropología Social, Institut de Re-
cherche pour le Développement, Agence Nationale de la Re-
cherche, Universidad de Cartagena, El Colegio de Michoacán, 
2011, 37-67.

Roger, Alain, “Vida y muerte de los paisajes. Valores estéticos, va-
lores ecológicos”, en Juan Nogué, ed., El paisaje en la cultura 
contemporánea, Madrid, Biblioteca Nueva, 2008, 67-85. 

Sauer, Carl O., “The morphology of landscape”, en Publications in 
Geography, 2 (2), University of California, 1925, 19-53.

Thiébaut, Virginia, Magdalena García Sánchez y María Anto-
nieta Jiménez Izarraraz, eds., Patrimonio y paisajes culturales, 
Zamora, El Colegio de Michoacán, 2008.

Toledo, Alejandro, Agua, hombre y paisaje, México, ine-semarnat, 
Ciesas, 2006.

Tovar y de Teresa, R., “Hacia una nueva política cultural”, en En-
rique Florescano, coord., El patrimonio nacional de México, vol. 
i, México, Fondo de Cultura Económica, 1997a.

Viqueira, Carmen, El enfoque regional en antropología, México, 
Universidad Iberoamericana, 2001.

Wallerstein, Immanuel, El moderno sistema mundial. La agricul-
tura capitalista y los orígenes de la economía-mundo europea en el 
siglo xvi, vol. i, México, Siglo xxi editores, 2004.

______, El mercantilismo y la consolidación de la economía-mundo 
europea, 1600-1750, México, Siglo xxi editores, 2005.

______, El moderno sistema mundial. La segunda era de gran expan-
sión de la economía-mundo capitalista. 1730-1850, vol. iii, Méxi-
co, Siglo xxi editores, 2007.

Weigand, Phil, “Evaluación de paisajes culturales: Los pasos en ar-
queología”, Ponencia presentada en homenaje a Brigitte Boehm, 
Zamora, El Colegio de Michoacán, Inédita, 2007, s/p.

Zoido Naranjo, Florencio, “El paisaje y su utilidad para la ordena-
ción del territorio”, en Geocalli. Cuadernos de Geografía, Desarro-
llo territorial y paisaje, año 7, núm. 14, Guadalajara, Universidad 
de Guadalajara, septiembre 2006, 69-125.



144 Relaciones 136, otoño 2013, pp.  115-144,  issn 0185-3929

  J o s é  d e  J e s ú s  H e r n á n d e z  Ló p e z

Páginas de internet

cinu, “La importancia del patrimonio cultural”, 2002, Artículo en 
línea disponible en http://www.cinu.org.mx/eventos/cultu-
ra2002/importa.htm Consultada el 20 de diciembre de 2008.

Sauer, Carl O., “La gestión del hombre en la tierra”, Conferencia 
en Simposio “El papel del hombre en el cambio de la faz de la tie-
rra”, Nueva Jersey, Princeton, 1956, Tomado de William Tho-
mas, ed., Man’s role in changing the face of the Earth, Chicago, 
The University of Chicago Press, 1967. Disponible en http://
www.colorado.edu/geography/giw/sauer-co/sauer-co.html 
Consultado en diciembre de 2008.

Vigna, Anne, “Los falsarios del ecoturismo. Grandes proyectos pri-
vados en América Central”, Le monde diplomatique, julio 2006, 
Artículo en línea disponible en http://www.lemondediplomati-
que.cl/Los-falsarios-del-ecoturismo.html Consultado el 20 de 
diciembre de 2008.

Fecha de recepción del artículo: 10 de enero de 2013
Fecha de recepción de la versión final: 25 de marzo de 2013


