
5Relaciones 133, invierno 2013, pp. 5-11,  issn 0185-3929

Presentación

La Historia nos muestra que los hombres siempre han ejercido todos los 
poderes concretos; desde los primeros tiempos del patriarcado, han juz-
gado útil mantener a la mujer en un estado de dependencia; sus códigos 
se han establecido contra ella; y de ese modo la mujer se ha constituido 
concretamente como lo Otro. Esta condición servía a los intereses econó-
micos de los varones; pero también convenía a sus pretensiones ontológi-
cas y morales. Desde que el sujeto busca afirmarse, lo Otro que lo limita 
y lo niega le es, no obstante, necesario, pues no se alcanza sino a través de 
esa realidad que no es él. Por ese motivo, la vida del hombre no es jamás 
plenitud y reposo, es carencia y movimiento, lucha.

Simone de Beauvoir, El segundo sexo.

Antes de saber lo que la historia dice de una sociedad, nos importa analizar 
cómo funciona ella misma. Esta institución se inscribe en un comple-
jo que le permite solamente un tipo de producciones y le prohíbe otras. 
Así procede la doble función de lugar. Vuelve posibles algunas investiga-
ciones, gracias a coyunturas y problemáticas comunes. Pero a otras las 
vuelve imposibles; excluye del discurso lo que constituye su condición en 
un momento dado; desempeña el papel de una censura en lo referente a 
los postulados presentes (sociales, económicos, políticos) del análisis. Sin 
duda alguna esta combinación del permiso con la prohibición es el punto 
ciego de la investigación histórica y la razón por la cual no es compatible 
con cualquier cosa. Y precisamente sobre esta combinación debe actuar el 
trabajo destinado a modificarla.

Michel de Certeau, La escritura de la historia.

En la presentación del fascículo bis del número 132 de Relacio-
nes, Thomas Calvo tocó el problema central de la relación 
entre la academia y las revistas científicas indizadas en los al-

bores del siglo xxi, además de algunos márgenes. Cotidianamente 
nos vemos en el dilema de resolver, en pocas páginas (nunca más de 



6 Relaciones 133, invierno 2013, pp. 5-11,  issn 0185-3929

presentac ión

350), la publicación de trabajos pertinentes y arbitrados rigurosa-
mente que abarcan un abanico muy amplio de intereses y perspecti-
vas teóricas y metodológicas que, de alguna manera, hemos de 
organizar de tal forma que guarden un sentido y una lógica, se trate 
ya de textos escritos por sociólogos, antropólogos, filósofos o histo-
riadores. Es el reto de la pluralidad disciplinaria de una revista que, 
desde sus inicios, se propuso ser un vínculo, un puente de relaciones 
entre diversas maneras de abordar la comprensión de la realidad. La 
estrategia fue primero tener números de contenido diverso que 
abarcaran en lo posible un amplio espectro para luego, desde el nú-
mero 69 (invierno, 1997) presentar una sección temática como 
núcleo duro de cada número sin olvidarse de la miscelánea. La per-
tinencia de la sección temática, ideada por Oscar Mazín cuando 
asumió la dirección de la revista, se cimentaba probablemente en la 
necesidad de establecer una serie de coordenadas que permitieran 
mejor navegación en el vasto mar de la pluridisciplina. Sin embargo, 
en términos prácticos, esto es algo que reduce la posibilidad de dar 
curso a buena cantidad de artículos sueltos acumulados a lo largo de 
meses y años. Esto no nos amedrenta: siempre hay estrategias.

Lo anterior explica que el número con el que cerramos el volumen 
xxxiii haya sido un número doble y que el “anexo” careció de sección 
temática. Asimismo, explica el porqué este número se conforma con 
una elaborada ex post. Lo que publicamos hoy bajo el rubro de ese sello 
característico de Relaciones durante dieciséis años no proviene de un 
dossier pensado y estructurado previamente sino de un ejercicio por 
relacionar una serie de artículos independientes que se fueron juntan-
do en la mesa de edición durante algún tiempo.1 Presentamos pues 
este experimento –que no esperamos repetir muy seguido– en el que 
la sección temática se construyó con textos independientes pero que, 
en conjunto, podrían quedar en los márgenes de varios posibles temas 
monográficos de diversas perspectivas por problematizar. Por ello, la 
idea de reconstruir los márgenes toma aquí mayor densidad.

Cuando nos referimos a los márgenes en el contexto de nuestros 
intereses cognitivos solemos pensar en función de nuestros objetos 

1 Debemos a la doctora Laura Cházaro la propuesta.



7Relaciones 133, invierno 2013, pp. 5-11,  issn 0185-3929

presentac ión

de estudio: sujetos que no tienen voz en las perspectivas tradiciona
les de nuestros campos de conocimiento como las mujeres, los pue-
blos sin historia, las minorías étnicas, los outsiders. Todo aquel sujeto 
que se encuentre marginado de las grandes construcciones explicati-
vas de la realidad, y cuya marginalidad además se refuerza a través de 
los discursos. Sin embargo, también hay otra marginalidad que se 
sitúa respecto al lugar de creación de los discursos. Particularmente 
nos interesa la del discurso analítico, explicativo o comprensivo que 
no obedece de manera fehaciente a las reglas estrictas de la comuni-
dad científica, pero que están bien estructurados según otras lógicas 
discursivas y, por lo mismo, pueden apelar a cierta validez al estar en 
el margen del paradigma. Marginales pueden ser tanto los objetos o 
sujetos de estudio como los discursos de los sujetos que estudian.

Para adentrarnos en la primera marginalidad podemos voltear 
la mirada a aquellos sujetos subsumidos no solamente por la reali-
dad social de su entorno sino también por las miradas acerca de 
ellos, desde la historia, desde la sociología, desde la antropología: 
las mujeres, por ejemplo. Desde que Simone de Beauvoir publicó 
Le deuxième sexe (París, Gallimard, 1949), la cuestión de género 
comenzó a tomar carta de naturaleza como parte importante del 
debate intelectual en los medios universitarios. La crítica a la defi-
nición tradicional de los roles de género en el Occidente moderno 
–crítica comenzada, entre otras, por Mary Wollstonecraft y Cathe-
rine Macaulay a finales del siglo xviii–, había tenido como escena-
rio hasta entonces la arena del activismo político: a lo largo del siglo 
xix los movimientos de las mujeres en Inglaterra y los Estados Uni-
dos lucharon por el reconocimiento de la igualdad jurídica, desde 
el ámbito del derecho privado como el acceso igualitario a la pro-
piedad, hasta el ámbito del derecho público como la conquista del 
sufragio femenino en Gran Bretaña en 1918 y en Estados Unidos 
en 1920. En este sentido, siempre nos ha parecido remarcable que 
el feminismo estadounidense fuese tan de la mano con la lucha que 
los abolicionistas desplegaron por los derechos civiles de los afro-
descendientes, lo cual demuestra el carácter altamente político de 
aquel primer feminismo. Por otra parte, vale la pena recordar algo 
que se olvida completamente entre las generaciones de hombres y 



8 Relaciones 133, invierno 2013, pp. 5-11,  issn 0185-3929

presentac ión

mujeres jóvenes: la posibilidad de votar para las mujeres llegó muy 
tardíamente en muchos países. Francia, 1944; México y Japón, 
1947; Israel, 1948; por no hablar de los países africanos o del Cer-
cano Oriente, como los Emiratos Árabes… 2006.

Sin separarse tajantemente del activismo político, los textos de 
escritoras como Beauvoir incursionaron en una reflexión filosófica 
sobre el género que se avocó a desentrañar las estrategias discursivas 
de la construcción social, cultural e histórica del papel de la mujer en 
la sociedad, particularmente la occidental. Desde la filosofía o la so-
ciología, por ejemplo, Beauvoir o Friedan ensayaron una serie de 
argumentos que intentaban explicar los mecanismos culturales y de 
la psicología social que subyacen en el conjunto de la sociedad detrás 
de la aceptación de la inequidad de los géneros. La educación recibi-
da y la reproducción de las reglas de sociabilización, tanto en hom-
bres como en mujeres, definen una identidad de género y la 
necesidad de asumir un papel con respecto “al otro”. La función de 
la mujer –pero también la del hombre, como discutiremos en un 
momento– se define con respecto a una función: ser hija, esposa, 
madre o hermana “de alguien”. Y en ese abanico de definiciones pesan 
mucho, además de los discursos jurídicos, teológicos y políticos: los 
mitos, un apartado del libro de Beauvoir que es indispensable y del 
cual hemos tomado nuestro epígrafe. Aquí vemos precisamente el 
cómo un discurso marginal (primero político, luego académico) va 
tomando voz en los distintos campos de la discusión para acabar 
siendo una de interés, aunque quizá no colocada en el centro, que 
permite justamente la transformación de los paradigmas.

* * *

Una creencia común en las relaciones de poder, particularmente en 
las que se establecen entre géneros –aunque también en otro tipo de 
relaciones que implican autoridad o control–, es que hay que traer 
cortita a la mujer –si bien a la vez es un dicho extendido también 
entre las mujeres respecto a sus parejas: háganse búsquedas en la in-
ternet para despejar dudas. El dicho se cifra en la experiencia coti-
diana de las sociedades rurales hispanoamericanas donde el uso del 



9Relaciones 133, invierno 2013, pp. 5-11,  issn 0185-3929

presentac ión

caballo para el manejo del ganado era cuestión de todos los días 
hasta hace relativamente pocas décadas. El jinete acorta la rienda 
cuando no confía en la montura, cuando no se siente seguro, no 
anda relajado: teme que el caballo haga extraños, se destape. Acortar 
la rienda nace de la desconfianza y la necesidad de control. A la pa-
reja hay que traerla cortita para que no se desboque, y esto suele ser 
algo aceptado entre ciertos círculos sociales aunque ello derive y 
justifique el maltrato y la violencia. Ramírez Rodríguez nos presenta 
unas reflexiones preliminares sobre el análisis de esta creencia entre 
jóvenes tapatíos respecto a la tan traída y llevada sentencia tradicio-
nal. Las conclusiones, como he dicho, son preliminares, pero mues-
tran en profundidad un fenómeno de transformación entre las 
viejas estructuras de dominación y las nuevas conciencias, así como 
los recursos contemporáneos implicados: telefonía móvil, internet. 
Por otra parte, parecería que las prácticas de dominación y sus re-
fuerzos míticos están entrando en una marginalidad a partir de ese 
cambio a principios del siglo xxi. No obstante, la muestra encuesta-
da es universitaria y preuniversitaria, lo cual quiere decir que no 
abarca un espectro social amplio. Por ello, nosotros dudamos del 
cambio en un más extenso margen social sobre todo cuando siguen 
extendiéndose discursos en los mass media que prescriben que no 
traer cortito a alguien redunda en contra del dominado: “Se me 
acabó la fuerza de la mano izquierda… y te solté la rienda”. 

A la reflexión alrededor de la cuestión de género y la mujer (que 
no “lo femenino”), la llamada “tercera ola” del feminismo –muy 
cercana, por ejemplo, a fenómenos intelectuales como los derivados 
del postcolonialismo–, invitó a una reconsideración de mayor am-
plitud sobre otros problemas implicados en la construcción de iden-
tidades alternas. La cuestión de la masculinidad encontró en México 
importantes pensadores teóricos, como Daniel Cazés, fallecido re-
cientemente. El tema ha dado para muchos textos, entre ellos algu-
nas tesis presentadas en el Colmich y ya convertidas en libros.2 
Badillo y Alberti abordan la construcción de masculinidades, en este 

2 Por ejemplo, el de Oscar Misael Hernández, Masculinidades en Tamaulipas. Una 
historia antropológica.



10 Relaciones 133, invierno 2013, pp. 5-11,  issn 0185-3929

presentac ión

caso, marginales respecto a lo común de las conformaciones identi-
tarias del grueso del género masculino: las de los sujetos que optan 
por la vida sacerdotal. El análisis está basado en una institución se-
minarista y hace un distingo interesante entre la propia de quien 
tiene una vocación y la de quien está formándose a partir de ella.

Hacemos un salto a otros márgenes: el de los discursos sobre el 
pasado y el presente y la autoridad que éstos guardan respecto a las 
reglas y paradigmas. Tenemos que desplazarnos a la Sudáfrica poste-
rior a la caída del apartheid, pero también a la Argentina, particular-
mente a los discursos de los intelectuales indígenas (¿intelectuales 
orgánicos?) que demandan la inclusión en la historia de los segmen-
tos sociales invisibilizados por el discurso de la historia (y la política) 
oficial. Mario Rufer nos ofrece un texto denso pero potable respecto 
a los criterios de autoridad en los discursos sobre la alteridad. ¿Quién 
dice qué de quién? ¿Quién está autorizado a decirlo? En un ensayo 
donde la escritura sobrepasa a sus referentes teóricos y documenta-
les, mencionados con disciplina a pie de página, Rufer nos lleva a un 
viaje de construcción y deconstrucción de discursos de identidad e 
historias marginales que van desde Sudáfrica hasta la Argentina. Su 
texto no necesita más presentación, hay que leerlo, eso sí, sentado 
entre el centro y el margen.

¿Quién no ha estado alguna vez en su vida en un fandango o en 
un mitote? Festividad, baile, borrachera segura. Sin embargo son 
distintos. El mitote es colectivo, general, normalmente se borra la 
identidad personal para comulgar con una colectividad. El fandan-
go es otra cosa: el baile, parte central, es el encuentro cara a cara en-
tre una mujer y un hombre sobre la tarima, como un preámbulo de 
algo más pues, mientras suena El Chuchumbé las parejas bailan con 
“ademanes, meneos y zarandeos contrarios a la honestidad…”, se-
gún diría un escandalizado fraile del puerto de Veracruz por los años 
de 1766. Baile, liberación y disfrute del cuerpo, competencia entre 
los hombres por demostrar su virilidad y presencia de mujeres bra-
vas, empoderadas. Martínez de la Rosa nos ofrece una mirada que 
sobrepone la preocupación de las autoridades virreinales por este 
fenómeno con observaciones de campo y reflexiones acerca de los 
discursos que censuran y marginan estas prácticas en la actualidad.



11Relaciones 133, invierno 2013, pp. 5-11,  issn 0185-3929

presentac ión

A finales del siglo xvi y principios del xvii, una nueva política de 
reorganización de los pueblos de indios provoca una discusión acer-
ca de la conveniencia de fundar congregaciones dentro o fuera de los 
reales mineros para paliar el problema de la caída de mano de obra 
en las minas a partir de la crisis demográfica. Nuestro documento 
trata el tema con una presentación de Jiménez Abollado que permi-
te contextuar dicha discusión. Finalmente la idea de las autoridades 
fue crear asentamientos marginales, en los perímetros de los reales 
mineros, provistos con su doctrina y hospital.

Dos de los artículos de la miscelánea tocan un tema que ha sido 
vertebral en los proyectos de investigación de nuestra casa de estudios: 
la Iglesia y sus miembros. Pérez Puente nos ofrece una interesante hi-
pótesis acerca de la intención detrás de la fundación de los seminarios 
tridentinos en el siglo xvi. No se trataba solamente de proveer con 
centros de formación a los aspirantes al sacerdocio: era también un 
proyecto de afirmación política del clero diocesano en un espacio –el 
indiano– cruzado y controlado por las provincias del clero regular. 
Por su parte, Herrejón Peredo nos muestra una faceta muy interesan-
te de un sacerdote que entró a la historia nacional como prócer de la 
independencia: Miguel Hidalgo. Se trata de un texto que explora las 
actividades del cura Hidalgo y su familia como propietarios rurales y 
empresarios pero cuyas propiedades y ganancias tienen la finalidad de 
no solamente proveerse a sí mismos sino a quienes los rodean. Con 
ello se abre un sugerente análisis a las redes de relaciones regionales y 
al impacto de las crisis agrícolas en este tipo de propietarios.

El tercer artículo nos regresa al problema de los márgenes, en 
este caso, con el tema de las políticas públicas sobre la cuestión de la 
nutrición y la alimentación popular en la primera mitad del siglo 
xx. Martínez nos muestra la tensión entre las ideas y prácticas pro-
pias del entorno mexicano al respecto y la introducción de las cien-
cias de la nutrición desarrolladas en los complejos y centros 
culturales occidentales: un diálogo centro-periferia.

Víctor Gayol




