
R e l ac i o n e s  125 ,  i n v i e r n o  2011 ,  v o l .  xxX i i            167

La imagen pública de la masonería 
en Nueva España, 1761-1821
María Eugenia Vázquez Semadeni*
University of California, Los Ángeles

En este artículo, desde la perspectiva del análisis de los lenguajes políticos, se 
revisa la imagen pública de la masonería que se desarrolló en Europa, durante 
el siglo xviii y los primeros años del xix, y cómo llegó a Nueva España. Se 
muestra que algunos elementos de esa imagen se fueron privilegiando sobre 
otros, en función de las circunstancias políticas europeas y novohispanas. 
También se analiza cómo, más tarde, estos planteamientos se relacionaron con 
la pérdida del fundamento trascendental de legitimidad derivado de la crisis 
de la monarquía española, con la lucha por la independencia, con las resisten-
cias contra ésta y con los procesos gaditanos. La investigación muestra que las 
interpretaciones sobre la masonería que se plasmaron en los textos revisados, y 
la forma en que eran expresadas, fueron resultado del momento histórico con-
creto que se estaba viviendo, por lo que sólo pudieron ser dichas de esa mane-
ra en un contexto –histórico y lingüístico– determinado; de modo que son 
hechos históricos en sí mismos, y forman parte de otros procesos mayores, en 
los que el debate público comenzaba a consolidarse como uno de los principa-
les fundamentos de legitimidad.

(Masonería, debate público, lenguajes políticos, cultura política, legitimidad, 
independencia)

* maryuvas@gmail.com y maruvas@ucla.edu El presente artículo forma parte de la tesis 
titulada La interacción entre el debate público sobre la masonería y la cultura política, 1761-
1830, que realicé para obtener el grado de doctora en Historia en El Colegio de Michoacán. 
Una primera versión de este trabajo se leyó como ponencia en el I Simposio Internacional de 
Historia de la Masonería Latinoamericana y Caribeña, Casa de Altos Estudios Don Fernan-
do Ortiz/Universidad de La Habana, La Habana, Cuba, 5 al 8 de diciembre de 2007. Su 
revisión y corrección para este artículo fue posible gracias a la beca posdoctoral que me otor-
gó la Coordinación de Humanidades de la unam, en el marco del programa Becas Posdoc-
torales en la unam. Agradezco profundamente los atinados comentarios de los miembros del 
seminario Proindependencia, en particular la atenta lectura de Gabriel Torres Puga.



168

Ma r í a  E u g e n i a  Vá zq u e z  S e ma d e n i

Introducción

Muchos autores consideran que el pensamiento político fue 
la causa principal del proceso de independencia novohis-
pano. Las interpretaciones tradicionales, derivadas del 

liberalismo decimonónico, sostenían que el movimiento de eman-
cipación había sido resultado de los postulados de la Ilustración, del 
liberalismo y de la filosofía revolucionaria francesa.1 En esa misma 
tónica, varios autores señalaban que la masonería había sido un mo-
tor ideológico de la independencia, pues –como procuraré mostrar 
en este artículo– en los discursos del siglo xviii y las primeras déca-
das del xix la fraternidad masónica aparecía directamente vinculada 
con ese pensamiento dieciochesco que habría alimentado el ideario 
de la emancipación.2

Hace ya varias décadas que diversos autores han cuestionado la 
versión liberal sobre la emancipación y han planteado nuevas pro-
puestas de interpretación. Trabajos como los de Luis Villoro, Carlos 
Herrejón, Hugh Hamill, David Brading, Jaime del Arenal, Rafael 
Rojas y Alfredo Ávila,3 entre otros, han mostrado que la lucha por la 

1 Alfredo Ávila, “Interpretaciones recientes en la historia del pensamiento de la 
emancipación” en Alfredo Ávila y Virginia Guedea , coords., La independencia de México, 
temas e interpretaciones recientes, México, unam/iih, 2007, 17.

2 Las obras que abordan el tema son muy numerosas, por lo que las siguientes se 
indican únicamente como referencias principales de la postura mencionada: José María 
Mateos, Historia de la masonería en México, México, Herbasa, 2003; Luis J. Zalce y 
Rodríguez, Apuntes para la historia de la masonería en México, México, Herbasa, 1950; 
Ramón Martínez Zaldúa, Historia de la masonería en Hispanoamérica, México, Costa-
amic, 1967; Nicolás Rangel, La vida colonial. Los precursores ideológicos de la guerra de 
independencia. La masonería en México, siglo xviii, Publicaciones del Archivo General de 
la Nación xxi, México, Talleres Gráficos de la Nación, 1932; María Teresa Berruezo, 
“La propaganda independentista de la logia mirandina en Londres”, en José A. Ferrer 
Benimeli, coord., Masonería Española y América, Zaragoza, Centro de Estudios Histó-
ricos de la Masonería Española, 1993, 95-113; Guadalupe Jiménez Codinach, La Gran 
Bretaña y la independencia de México, 1808-1821, México, fce, 1991; Sara A. Frahm, 
“La cruz y el compás: compromiso y conflicto”, Secuencia, núm. 22, enero-abril 1992, 
67-102.

3 Luis Villoro, El proceso ideológico de la revolución de independencia, México, cona-
culta, 1992; “La revolución de Independencia, en Historia General de México, México, 
El Colegio de México, 2000, 491-523, y “Rousseau en la Independencia mexicana”, 
Revista Casa del Tiempo, núm. 80, septiembre 2005. Carlos Herrejón Peredo, Hidalgo. 



169

L a  i ma g e n  p ú b l i c a  d e  l a  ma s o n e r í a  e n  N u e va  Es  pa ñ a ,  1761 - 1821

independencia no siempre estuvo fundada en los mismos ideales, 
que no todos los que participaron en ella sostenían los mismos prin-
cipios, y que sus raíces ideológicas debían más a la tradición católica, 
al saber jurídico y al constitucionalismo histórico que al enciclope-
dismo o a Rousseau.4 Sin embargo, las preguntas que actualmente 
se le hacen al pensamiento de la emancipación no han alcanzado al 
tema masónico, que por lo mismo sigue subordinado a las interpre-
taciones tradicionales sobre el periodo.

La intención de este artículo entonces es preguntarse cuál fue la 
imagen pública de la masonería que circuló en Nueva España durante 
la segunda mitad del siglo xviii, y cómo se expresaron y se posicio-
naron frente a ella los distintos grupos políticos de las primeras dé-
cadas del siglo xix. El objetivo de este texto no es hacer historia de la 
masonería; no se pretende inquirir si los masones participaron en la 
contienda independentista, si trataron de difundir un ideario políti-
co o si la organización masónica proporcionó un espacio para la 
conspiración o la acción a favor de la separación de la metrópoli. La 
finalidad es revisar el pensamiento político del periodo a través de 
las ideas que se expresaban en el debate público sobre un tema espe-
cífico: la masonería. Esto porque en la presente investigación se con-
sidera que los lenguajes políticos con los que actuaban y escribían 
los actores políticos y los publicistas del periodo se puede observar 

Razones de la insurgencia y biografía documental, México, sep, 1987 y “La revolución 
francesa en sermones y otros testimonios de México 1791-1823”, en Solange Alberro, 
Alicia Hernández Chávez y Elías Trabulse, coords., La revolución francesa en México, 
México, El Colegio de México, Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos, 
1992. Hugh M. Hamill Jr., The Hidalgo Revolt. Prelude to Mexican Independence, Gai-
nesville, University of Florida Press, 1996. David A. Brading, Church and State in Bour-
bon Mexico. The diocese of Michoacán 1749-1810, Cambridge, Cambridge University 
Press, 1994. Jaime del Arenal Fenochio, “Modernidad, mito y religiosidad en el naci-
miento de México” en Jaime E. Rodríguez, The Independence of Mexico and the Creation 
of the New Nation, Los Ángeles, University of California, Latin American Center Publi-
catiosn/México, Chicano Program, 1989, 237-246. Rafael Rojas, La escritura de la In-
dependencia. El surgimiento de la opinión pública en México, México, Taurus, cide, 2003. 
Alfredo Ávila, “Cuando se canonizó la rebelión. Conservadores y serviles en Nueva Es-
paña”, en Érika Pani, coord., Historia, conservadurismos y derechas en México, México, 
fce, en prensa. 

4 Alfredo Ávila, “Interpretaciones recientes…, 2007, passim.



170

Ma r í a  E u g e n i a  Vá zq u e z  S e ma d e n i

con claridad en la forma en que se expresaban acerca de la masone-
ría; en sus textos sobre el tema pueden apreciarse algunos de los 
principios y valores que sostenían, la manera en que fundamenta-
ban sus demandas políticas, cómo las elaboraban y los medios con 
que ponían sus ideas en acción.

Dado que las preguntas que aquí se pretende responder se en-
cuentran en el ámbito del debate público, las fuentes con que se 
trabaja primariamente son los impresos, los papeles públicos, que 
incluyen libros, folletos, manifiestos y publicaciones periódicas. Se 
otorgó particular importancia a las obras sobre la masonería escritas 
por autores europeos, que tuvieron cierta circulación en Nueva Es-
paña, pues ellas alimentaron, en gran medida, la imagen pública 
que se fue elaborando de esa fraternidad. Se consultaron también las 
prohibiciones reales y eclesiásticas contra la masonería, así como los 
procesos contra masones –o supuestos masones– que se siguieron en 
la Inquisición novohispana y en la Sala del Crimen, pues en ellos es 
posible detectar las ideas sobre dicha asociación que privaban entre 
las autoridades, antes de y durante la contienda independentista. 

Antes de proceder, cabe hacer una última precisión. Aunque 
aquí se habla de imagen pública de la masonería, parece claro que las 
ideas que conformaban dicha imagen eran dominio de un sector 
reducido de la población. Sólo aquellos pocos que tenían conoci-
miento de la existencia de la orden masónica fueron desarrollando 
una concepción sobre ella, y en un primer momento esa impresión 
se emitía sólo en espacios restringidos, como la Inquisición o las 
pequeñas reuniones en lugares semipúblicos. Poco a poco, esas ideas 
fueron llegando a periódicos y otro tipo de impresos, y con ello a 
una parte más amplia de la sociedad novohispana. En este trabajo se 
considera que esa imagen era pública por varias razones: una, por-
que los postulados antimasónicos que sustentaban las prohibiciones 
reales y eclesiásticas se hacían llegar, por diversas vías, a sectores más 
amplios de la población; dos, porque las ideas sobre la masonería 
circulaban en textos impresos, dirigidos a un público lector, que aún 
no se definía con claridad pero que estaba implícito en las obras que 
abordaban el tema; y tres, porque el que dichas ideas se discutieran 
en papeles públicos implicaba el reconocimiento de un nuevo espa-



171

L a  i ma g e n  p ú b l i c a  d e  l a  ma s o n e r í a  e n  N u e va  Es  pa ñ a ,  1761 - 1821

cio de legitimidad, que precisamente se estaba conformando en el 
periodo estudiado, y que se convirtió en un elemento fundamental 
de la nueva cultura política: el debate público. 
	
La antimasonería llega a Nueva España

Cuando a principios del siglo xviii la masonería especulativa5 se es-
tableció en Gran Bretaña y comenzó a extenderse por Europa, fue 
adquiriendo una serie de características que la distinguieron de otras 
sociabilidades de la época y que generaron inquietud entre las auto-
ridades civiles y eclesiásticas europeas. Las principales de esas carac-
terísticas fueron: a) la existencia de prácticas secretas y el juramento 
de guardar ese secreto; b) su heterogénea composición social; c) la 
convivencia de hombres de diversos credos, d) el influjo que comen-
zó a tener en la opinión pública; y e) los rituales que –según la Igle-
sia– “afectaban la pureza de la religión” al mezclar elementos 
sagrados y profanos.6 

A causa de las sospechas y temores que por esas causas desperta-
ba, a partir de 1735 comenzaron a aparecer varios decretos monár-
quicos y bulas papales en contra de la francmasonería, cuyos tópicos 
principales eran muy semejantes: que podía afectar la seguridad de 
los Estados, al ser un posible foco de subversión; que se arrogaba 
prerrogativas que no le correspondían y que no le habían sido otor-
gadas por ninguna autoridad legítima, como el dictar sus propias 
leyes o el aplicar justicia; que afectaba la pureza de la religión católi-
ca; y que sus fines no podían ser buenos si actuaba en secreto.7 

5 La masonería especulativa es aquella que surgió a mediados del siglo xvii cuando 
los gremios de constructores medievales (masonería operativa) dejaron de centrarse en el 
arte de la construcción y se dedicaron a la búsqueda del saber filosófico, es decir, a lo que 
los masones llaman “arquitectura moral”.

6 José Antonio Ferrer Benimeli, La masonería española en el siglo xviii, España, Siglo 
XXI de España, 1986. Bula del soberano pontífice contra los fracmazones, México, Impren-
ta Americana de D. José María Betancourt, 1822, 2. Proceso del francmasón Pedro Tour-
non, juzgado por la Inquisición de Madrid, el año de 1757, México, Imprenta en la oficina 
de D. J. M. B. y socios, 1822, 7. 

7 Algunos ejemplos de estas prohibiciones son la bula In Eminenti, de Clemente XII, 
de 1738; la bula Providas Romanorum, de Benedicto XIV, de 1751 y los decretos de 
Carlos VII de Nápoles y del monarca español Fernando VI, ambos también de 1751. 



172

Ma r í a  E u g e n i a  Vá zq u e z  S e ma d e n i

Fue con base en dichas prohibiciones monárquicas y eclesiásticas 
que se formularon las principales argumentaciones que se desarrolla-
rían en Europa, a lo largo del siglo xviii y las primeras décadas del 
xix, en contra de la asociación masónica. Esos planteamientos se 
vieron complementados con una serie de ideas, derivadas de las su-
posiciones y sospechas que despertaba el desconocimiento de qué era 
la masonería, las cuales dieron lugar a muchos de los mitos sobre ella, 
algunos de los cuales persisten hasta la actualidad. Un ejemplo al 
respecto son los elementos con los que el padre Rávago, confesor de 
Fernando VI, intentó convencerlo de que dictara una prohibición 
contra la francmasonería. Rávago aseguraba que la existencia de una 
asociación como esa implicaba un gran peligro, y para demostrarlo 
se preguntaba lo que pasaría si la fraternidad se integrara de nobles y 
militares y fuera dirigida por el ambicioso rey de Prusia (Federico II, 
“El Grande”), quien formaría con la masonería un ejército invenci-
ble para gobernar toda Europa.8 En estas aseveraciones se encuentra, 
sin duda, el germen de la teoría del complot, y de los mitos que con-
sideran a la masonería una organización supranacional que pretende 
dominar el mundo. 

Pronto las condenas de que era objeto generaron reacciones entre 
sus partidarios, lo cual dio lugar al surgimiento de una serie de obras 
apologéticas de la masonería, que defendían sus fines y principios al 
tiempo que cuestionaban la pertinencia y justicia de las prohibiciones.9 
También se publicaron algunos textos que, aunque aceptaban y respe-
taban las posturas monárquica y papal, expresaban dudas acerca de las 
ideas negativas que se habían ido desarrollando sobre los francmasones 
y cuestionaban los fundamentos de las condenas.10 Desde luego, tam-
bién aparecieron obras que intentaron explicar y apoyar el rechazo a la 
masonería, así como prevenir a los lectores para que se alejaran de ella.11 

8 Ferrer Benimeli, La masonería española en el siglo..., 1986, 153-159.
9 Ejemplos de estas obras son Relation apologique et historique de la Société des Francs-

Maçons (Dublín, 1738) y Apologie pour l’Ordre des Francsmaçons (La Haya, 1742), entre 
muchas más. Véase Ferrer Benimeli, Bibliografía de la masonería, Madrid, Fundación 
Universitaria Española, 1978.

10 Quizá el más interesante sea el de fray Jerónimo de Feijoo, Cartas eruditas y curio-
sas, 1774, 187-203.

11 Los ejemplos más interesantes al respecto se comentan adelante en el texto.



173

L a  i ma g e n  p ú b l i c a  d e  l a  ma s o n e r í a  e n  N u e va  Es  pa ñ a ,  1761 - 1821

Estas posturas encontradas propiciaron un extenso debate, que 
alcanzó a la mayor parte de los países europeos y que tuvo presencia 
no sólo en libros, pastorales y epístolas publicadas, sino también en 
periódicos.12 Tales discusiones dieron lugar al surgimiento de una 
doble lectura acerca de la masonería, con una vertiente positiva y 
una negativa –a las que en España se ha denominado filomasonería 
y antimasonería–, aunque ambas se alimentaban de los mismos ele-
mentos; es decir, de los argumentos desarrollados por las autorida-
des temporales y eclesiásticas. 

Al parecer, antes de la consumación de la independencia las apo-
logías de la masonería prácticamente no tuvieron presencia en Nue-
va España, gracias al celo de la Inquisición y de las autoridades 
virreinales. Esto propició que en la Colonia las principales referen-
cias que circularan acerca de esa sociedad fueran las de la antimaso-
nería, representada por textos como el Centinela contra franc-masones 
(1752) de fray Joseph Torrubia y La falsa filosofía (1773-1776) de  
fray Fernando de Zeballos.

En su Centinela, Torrubia aparentaba develar algunos de los mis-
terios masónicos –aunque con base en meras suposiciones– e infor-
maba a sus lectores acerca de las señales de reconocimiento de los 
masones, sus rituales, juramentos y supuestas finalidades, a fin de 
que pudieran reconocerlos, delatarlos y evitaran involucrarse con 
ellos. También incluyó una traducción de la pastoral del obispo Jus-
tiniani, quien trataba de justificar las bulas papales con argumentos 
bíblicos, y señalaba que la masonería era “intrínsecamente mala”, 
aun cuando en sus postulados no hubiera nada contrario a la reli-
gión ni a los soberanos. Según el prelado, la razón para que así fuera 
era el secreto y el riguroso juramento para no revelarlo, pues de acuer
do con una máxima de la religión cristiana sobre la luz y las tinie-
blas, los que obran mal no salen a la luz para que no se vea su mal 
obrar, pero los que obran bien no rehúsan salir al público.13 Es decir, 
el obispo de Vintimilla (Ventimiglia) consideraba el secreto de la 

12 Para un análisis muy completo de este debate véase Ferrer Benimeli, La masonería 
española en el siglo..., 1986 y Bibliografía..., 1978, passim.

13 Ferrer Benimeli, La masonería española en el siglo..., 1986, 181. 



174

Ma r í a  E u g e n i a  Vá zq u e z  S e ma d e n i

masonería como causa suficiente para sostener su maldad intrínse-
ca, pues no era un secreto que estuviera justificado por la bondad de 
sus fines, como ocurría en el caso de la Inquisición. 

Por su parte, la obra de Zeballos se insertó en una corriente que 
apareció en la metrópoli durante las últimas décadas del siglo xviii 
–a la que algunos autores actuales han denominado reaccionaria, 
conservadora o contrarrevolucionaria–, que por un lado se oponía al 
absolutismo y a la pérdida de prerrogativas de la Iglesia, y por otro a 
los principios de la nueva filosofía, a la que llamaba falsa.14 En La 
falsa filosofía, Zeballos incluía a la masonería en el catálogo de sectas 
que estaban tratando de destruir la religión católica, por sostener 
ideas como el deísmo y la tolerancia religiosa, y que pretendían aca-
bar con la fuerza de las monarquías sustentando principios contra-
rios a las regalías de los soberanos y de las potestades legítimas, todo 
lo cual, a su juicio, era resultado de la irreligión. Relacionaba a la 
masonería, al pensamiento ilustrado y a la filosofía moderna con el 
protestantismo, del cual, según el autor, emanaban todos los contra-
tiempos políticos y morales de la época revolucionaria.15

Con este tipo de planteamientos, la imagen pública de la maso-
nería quedó ineludiblemente vinculada con el pensamiento ilustra-
do y algunos principios liberales, pero con un sentido peyorativo, 
mediante un relato que, en primera instancia, no fue elaborado por 
los defensores de la asociación masónica, sino por sus detractores.16

Los postulados derivados de este tipo de textos, así como de los 
edictos monárquicos y las bulas papales, proporcionaron elementos 
a los inquisidores novohispanos para enfrentarse a los casos de franc
masonería que comenzaron a presentárseles a partir de 1761. En los 
procesos que se siguieron contra masones entre ese año y 1790 pue-
den observarse posturas encontradas acerca de la masonería. Por un 

14 Véase Peer Schmidt, “Una vieja élite en un nuevo marco político: El Clero Mexi-
cano y el inicio del conservadurismo en la época de las Revoluciones Atlánticas (1776-
1821)”, en Sandra Kuntz Ficker y Horst Pietschmann, México y la economía atlántica 
(siglos xviii-xx), México, El Colegio de México, 2006, 67-105.

15 Peer Schmidt, “Una vieja elite...”, 2006, 85.
16 Jordi Canal, El Carlismo: dos siglos de contrarrevolución en España, Madrid, Alianza, 

2000, 32-33.



175

L a  i ma g e n  p ú b l i c a  d e  l a  ma s o n e r í a  e n  N u e va  Es  pa ñ a ,  1761 - 1821

lado, los reos que aceptaban pertenecer a la orden o tener conoci-
miento de ella la catalogaban como “cosa buena”, que no tenía nada 
contrario a la religión ni a la fe y que estaba formada por hombres de 
bien de todas las condiciones sociales, que se proporcionaban ayuda 
mutua. Por otro, los inquisidores relacionaban de manera necesaria 
la pertenencia a la francmasonería con el sostenimiento de princi-
pios contrarios a los de la Iglesia católica, que se traducían en la po-
sesión de libros prohibidos y en el pronunciamiento de proposiciones 
heréticas, aunque estas últimas no tuvieran un vínculo directo con la 
masonería ni con sus postulados. También se mostraban preocupa-
dos porque los reos se negaban a revelar las señas de reconocimiento 
y los procedimientos de su admisión, porque tenían hecho juramen-
to al respecto.17 Esta actitud expresa la necesidad que sentían las au-
toridades de no permitir que el juramento masónico se pusiera por 
encima del realizado ante las instituciones reconocidas, ya que ello 
implicaba una importante ruptura del orden establecido y era uno 
de los principales temores que la masonería despertaba: que ocasio-
nara una pérdida de fuerza de las prácticas con las que hasta entonces 
se había regido la sociedad.

Aunque en Europa varios autores acusaban a la masonería de ser 
“enemiga del altar y el trono”, en estas causas se percibe que en la In-
quisición novohispana, hasta antes de 1790, la masonería era conside-
rada principalmente como enemiga del altar; es decir, como una 
herejía, una secta que amenazaba la pureza de la religión y de sus dog-
mas de fe, al atreverse a cuestionar las verdades reveladas; y también 
como una institución que desvirtuaba las prácticas fundamentales del 
orden establecido. Pero aún no se le relacionaba directamente con los 
ataques a la monarquía.

Fue hasta que estalló la Revolución francesa en 1789 que la ima-
gen de la masonería como enemiga del trono empezó a cobrar ma-
yor fuerza. Las autoridades españolas de ambos lados del Atlántico 
mostraron gran temor de que los ideales revolucionarios se exten-

17 Archivo General de la Nación (en adelante agn), Inquisición, vol. 1008, exp. 2, fs 
28-66; vol. 1079, exp. 9, fs. 204-245; vol. 1103, exp. 25, fs. 216-221; vol. 1114, s/e, foja 
130; vol. 1223, exp. 5, fs. 20-53; vol. 1273, exp. 5, fs. 1-66; vol. 1248, s/e, fs. 119-121; 
vol. 1306, s/e, fs. 366-367; vol. 1340, s/e, fs. 28-32.



176

Ma r í a  E u g e n i a  Vá zq u e z  S e ma d e n i

dieran en su territorio. En diversos sermones y pareceres se procura-
ba reafirmar en los pueblos la obediencia y fidelidad al soberano, a 
fin de evitar que pudiera cundir la rebelión. Pocos años más tarde, 
en 1793, tras la decapitación de Luis XVI que ocasionó la participa-
ción de España en la Guerra de la Convención, se acrecentó el clima 
de paranoia e inseguridad en dichas autoridades respecto a los fran-
ceses, sobre todo por el temor de que entre los súbditos hispanos se 
despertaran sentimientos francófilos u opuestos a la monarquía.18

Un sector de la Iglesia novohispana estaba convencido de que las 
acciones contra los monarcas franceses las habían ocasionado los fi-
lósofos, que pretendían destruir el orden establecido por Dios para 
el universo.19 Frente a ello, la teoría del complot masónico, que ha-
bía comenzado a vislumbrarse desde los planteamientos del padre 
Rávago, fue adquiriendo su forma definitiva en diversas obras que se 
publicaron en Europa a partir 1790, cuyos autores hacían derivar a 
la Revolución francesa de una conjura masónica internacional des-
tinada a derribar las monarquías y la Iglesia católica.20 

Quien consolidó esta idea fue el abate Barruel, en sus Mémoires 
pour servir à l’histoire du Jacobinisme (1797). En su texto, la maso-
nería aparecía al mismo tiempo como cerebro e instrumento de la 
Revolución francesa, a través de la organización jacobina. Barruel 
fusionó los ideales revolucionarios con los principios masónicos y 
con el extremismo jacobino, de un modo tal que logró hacer parecer 
que la  Revolución francesa era el resultado de una conspiración in-
ternacional para acabar con el altar y el trono, que habría tenido su 
origen en el iluminismo bávaro y que había sido formulada por los 
filósofos y masones encabezados por Voltaire.21 Es interesante desta-

18 Gabriel Torres Puga, “Centinela mexicano contra francmasones. Un enredo detec-
tivesco del licenciado Borunda en las causas judiciales contra franceses de 1794”, Estudios 
de Historia Novohispana, vol. 33, 2005, 62. José Antonio Ferrer Benimeli, “El discurso 
masónico y la Inquisición en el paso del siglo xviii al xix”, Revista de la Inquisición, vol. 
7, 1998, 270-271. Herrejón, “La revolución...”, 1992, 97-98. Marta Terán, “La Virgen 
de Guadalupe contra Napoleón Bonaparte. La defensa de la religión en el obispado de 
Michoacán entre 1793 y 1814”, Estudios de Historia Novohispana, vol. 19, 1999, 91-129.

19 Carlos Herrejón, “La revolución...”, 1992, 98.
20 Ferrer Benimeli, La masonería española en el siglo..., 1986, 311-313.
21 Agustín Barruel, Conspiración de los sofistas de la impiedad contra la religión y el es-



177

L a  i ma g e n  p ú b l i c a  d e  l a  ma s o n e r í a  e n  N u e va  Es  pa ñ a ,  1761 - 1821

car, como lo ha hecho Ferrer Benimeli, que hasta un declarado ene-
migo de esta asociación como Barruel hizo una distinción entre la 
verdadera y la falsa masonería; para él, la verdadera era la inglesa, que 
no tenía nada contrario al honor ni a la religión, mientras la falsa era 
la francesa, a la que catalogaba de herética y revolucionaria.22 A pesar 
del peligro que representaba el anglicanismo inglés, es claro que el 
enemigo a vencer estaba en Francia.

Tanto las autoridades temporales como el clero buscaron evitar 
que, a través de la masonería, se difundieran los ideales revoluciona-
rios, a los que consideraban destructores, y el tribunal del Santo 
Oficio fue una de las principales armas que emplearon contra ello. 
Así, durante los últimos años del siglo xviii aumentó en Nueva 
España el número de causas judiciales e inquisitoriales contra franc-
masones, en las que los aspectos políticos que había adquirido la 
imagen pública de la masonería comenzaron a tener mayor relevan-
cia. Los síntomas del contagio revolucionario, expresados en pas
quines favorables a los franceses, e incluso en algunos intentos de 
rebelión, así como la desconfianza e incertidumbre que despertaba 
la masonería como organización, dieron lugar a que las ideas euro-
peas de una conspiración francomasónica cayeran en terreno fértil 
entre las autoridades novohispanas.

La llegada del marqués de Branciforte como nuevo virrey de la 
Nueva España contribuyó a esta persecución, pues muy pronto or-
denó investigar el rumor de que había muchos franceses en la capi-
tal, que se reunían en tertulias y discutían asuntos políticos.23 En los 
procesos seguidos a Juan Laussel,24 Juan Malvert,25 Vicente Lulié26 y 

tado, o, Memorias para servir a la historia del jacobinismo, Madrid, Imprenta de Collado, 
1814, 4 Vol. 

22 Ferrer Benimeli, Bibliografía..., 1978, pp. 41-42. César Vidal, “Los Protocolos de 
los sabios de Sión”, Ideas. Libertad digital, 2002. Revista electrónica en: http://revista.li-
bertaddigital.com/articulo.php/1275325957

23 Gabriel Torres, “Centinela mexicano...”, 2005, 62.
24 agn, Inquisición, vol. 1307, exp. 7, fs. 44-74; vol. 1369, exp. 9, fs. 96-116; vol. 

1383, exp. 5, fs. 1-192.
25 agn, Inquisición, vol. 1239, exp. 7, fs. 442-524; vol. 1248, s/e, fs. 216-218.
26 Archivo Histórico Nacional de Madrid, citado por Gabriel Torres, “Centinela 

mexicano...”, p. 67 y ss. agn, Criminal, vol. 667, exp. 11, fs. 209-317.



178

Ma r í a  E u g e n i a  Vá zq u e z  S e ma d e n i

Juan Durrey,27 entre otros, persistió la preocupación de que la maso-
nería afectara la religión, pero el recelo que generaba la crisis euro-
pea propició que los aspectos relacionados con el trono comenzaran 
a recibir mayor importancia que los del altar. 

En estas causas, y varias más que se siguieron en 1794, los jueces, 
fiscales e inquisidores buscaron ubicar intentos de sedición de di-
chos franceses, quienes ya no sólo eran vistos como herejes enemi-
gos de la Iglesia y la fe, sino sobre todo como emisarios que 
pretendían desestabilizar el orden monárquico para favorecer los 
principios de la Revolución francesa. Fue así como la teoría del 
complot masónico comenzó a tomar forma en Nueva España, pues 
para sus jueces, el hecho de que varios de los procesados pertene
cieran a la masonería implicaba la posibilidad de que utilizaran el 
secreto de la orden, y los vínculos que mediante ella se podían esta-
blecer, para realizar sus “perversos” fines. Incluso, en el caso de Lu-
lié, a quien no se había acusado de masonería, el traductor, Ignacio 
Borunda, acudió al Centinela de Torrubia para encontrar indicios 
de su pertenencia a la orden.28

Algunos historiadores, masónicos y académicos, han sostenido 
que dichos franceses fueron precursores ideológicos de la indepen-
dencia, por cuestionar el orden monárquico y difundir la filosofía 
de la Ilustración.29 Incluso hay quienes consideran que, efectiva-
mente, formaron parte de una conspiración.30 Por el contrario, Ga-
briel Torres ha señalado que fue el clima de inseguridad y paranoia 
lo que propició que se magnificaran las culpas de este grupo de 
franceses, que al parecer más que  propagadores de ideas subversivas 
o conspiradores, eran simplemente personas preocupadas por lo 
que ocurría en su país en la guerra contra España.31 Independiente-
mente de si fueron conspiradores o no, para esta investigación lo 

27 agn, Inquisición, vol. 1357, exp. 4, fs. 1-68; vol. 1248, s/e, fs. 216-218.  
28 Gabriel Torres, “Centinela mexicano...”, passim.
29 Rangel, La vida colonial..., 1932. Zalce, Apuntes..., 1950, 9.
30 Víctor M. Uribe-Uran, “The Birth of a Public Sphere in Latin America during 

the Age of Revolution”, Comparative Studies in Society and History, vol. 42, núm. 2, 
abril 2000, 431.

31 Gabriel Torres, “Centinela mexicano...”, 2005, 65.



179

L a  i ma g e n  p ú b l i c a  d e  l a  ma s o n e r í a  e n  N u e va  Es  pa ñ a ,  1761 - 1821

que resulta fundamental es el hecho de que las autoridades no
vohispanas y los propios delatores los hayan catalogado como tales, 
pues ello evidencia el eco que comenzaba a tener la teoría del com-
plot masónico. Predominaba la opinión negativa sobre la maso
nería, no sólo en la Inquisición y la Corte, sino también entre la 
gente común, pues hubo varias delaciones espontáneas contra 
francmasones. 

Con ello puede constatarse que en Nueva España, apenas diez 
años antes del inicio de la lucha por la independencia, la masonería 
generaba todavía un profundo rechazo, que estaba bastante genera-
lizado entre los distintos sectores sociales que tenían nociones de su 
existencia, excepto en muy reducidos espacios donde existía una 
incipiente visión positiva acerca de ella, difundida en muy pequeña 
escala por los pocos masones que habitaban la Colonia. 

Privaba la cultura política de una monarquía católica, que funda-
ba la autoridad del soberano en la voluntad divina, daba por hecho 
el armonioso funcionamiento de la sociedad corporativa basada en 
privilegios otorgados por el rey, y temía a las transformaciones que 
podían derivarse de un contexto convulsionado por el pensamiento 
dieciochesco, la Revolución francesa y el inicio del imperio napoleó-
nico. En esas condiciones, sólo podía despertar sospechas y recelos 
una asociación como la masonería, que tenía prácticas que se enten-
dían como contrarias a las máximas de la fe, como el secreto y la 
aceptación de otras creencias; a la que se identificaba con principios 
que muchos consideraban heréticos como la soberanía del pueblo; o 
que actuaba al margen del orden establecido por detentar prerroga-
tivas que no le habían sido conferidas por las autoridades legítimas.

Las ideas sobre la masonería frente a la crisis 
de legitimidad

Varios autores sostienen que las transformaciones políticas que se 
suscitaron a partir de 1808 en los territorios hispánicos de ambos 
hemisferios tuvieron raíces tradicionales, pues se fundamentaron 
más en la teología, en el constitucionalismo histórico, en las tesis del 
jusnaturalismo racionalista y en la lectura de Francisco de Vitoria y 



180

Ma r í a  E u g e n i a  Vá zq u e z  S e ma d e n i

de Francisco Suárez, que en la filosofía ilustrada francesa.32 Esta úl-
tima generaba temor y desconfianza, sobre todo a causa de los exce-
sos cometidos durante la Revolución francesa y de la forma en que 
Napoleón se estaba apropiando de algunos de los principios que la 
habían animado para extender su imperio. 

La invasión napoleónica a España y la abdicación del rey ocasio-
naron una crisis de legitimidad que propició un profundo cuestiona-
miento de los principios que fundamentaban la autoridad pública. 
La pérdida del referente trascendental que legitimaba la monarquía 
hizo necesario recurrir a algunos conceptos modernos, que se en-
frentaron o superpusieron con las ideas y la constitución social exis-
tentes. Esto abrió la posibilidad de que los conceptos y las prácticas 
en que se sustentaba el orden político fueran reinventados o plantea-
dos de distintas formas.33 Naturalmente, muchos autores rechazaban 
la adopción de los principios emanados de las nuevas doctrinas, e 
incluso de las antiguas, y pretendían contrarrestarlos a través de di-
versos escritos, en los que el tema masónico cobró mayor importan-
cia, pues aparecía ligado con la discusión de dichos principios.

Según José A. Ferrer Benimeli, en Europa la masonería había de-
caído tras la Revolución francesa, y muchas logias habían desapareci-
do, aunque no por ello las ideas de que esta asociación había planeado 
y organizado la revolución dejaron de condensarse en la teoría del 
complot. Cuando Napoleón arribó al poder en Francia, empleó a la 
masonería como herramienta de propaganda de su persona y de su 
imperio y la transformó en un instrumento de difusión de los princi-
pios revolucionarios –que se incluyeron en reglamentos, canciones y 
discursos–, favoreciendo la instalación de numerosas logias dentro y 
fuera de Francia, tratando de unificar a la masonería francesa, e in-
corporando a diversos masones como funcionarios de su régimen.34

32  Luis Villoro, “La revolución...”, 2000, 499. Ávila, “Interpretaciones recientes…”, 
2007, 23.

33 Elías Palti, El tiempo de la política. El siglo xix reconsiderado, Buenos Aires, Siglo 
XXI Editores Argentina, 2007.

34 Grand Orient de France, “La evolución [de la francmasonería] del siglo xix y de la 
primera mitad del siglo xx”, en www.godf.org/foreign/es/histoire_es_02c.html. José A. 
Ferrer Benimeli, La masonería española, Madrid, Istmo, 1996, 39.



181

L a  i ma g e n  p ú b l i c a  d e  l a  ma s o n e r í a  e n  N u e va  Es  pa ñ a ,  1761 - 1821

En la invasión a España llevó consigo esta tendencia y estableció 
la masonería bonapartista. En sus diversos papeles, esta masonería se 
presentó a sí misma como “la antítesis de la Inquisición y del despo-
tismo religioso”, mientras los masones se autodenominaron los enemi-
gos de la intolerancia, la superstición, la ignorancia y el fanatismo.35 
Así, la masonería volvió a quedar identificada con los principios e 
ideales revolucionarios, pero ya no sólo en un discurso construido 
por sus detractores, sino ahora también por algunos de sus apologis-
tas y por aquellos que buscaban convertirla en un instrumento para 
legitimar y afianzar su poder. 

Tras el triunfo de la Revolución francesa y el establecimiento de 
los nuevos sistemas políticos, esa línea argumentativa que ante
riormente llevaba una carga peyorativa, contraria al pensamiento 
ilustrado o revolucionario, se transformó en una lectura positiva que 
convertía a la masonería en la impulsora de las grandes transforma-
ciones políticas y sociales, que efectivamente acabarían con los abu-
sos del altar y el trono, como tanto habían temido sus primeros 
combatientes. La lectura positiva se volvió así una interpretación 
que vinculaba de manera directa a la masonería con ideas como el 
uso de la razón, la igualdad y la soberanía del pueblo. En función de 
esta perspectiva, sus apologistas la presentaron como simiente y di-
fusora de principios y prácticas benéficas para la sociedad. 

Sin embargo, en los territorios hispánicos las bases del nuevo 
sistema adoptado –las juntas, el establecimiento de las Cortes de 
Cádiz y la promulgación de la Constitución de 1812– no tenían su 
principal raíz en el pensamiento francés que animaba la masonería 
bonapartista. En consecuencia, la invasión de Napoleón a España, 
lejos de lograr una aceptación de la masonería, incrementó la fobia 
contra ella. Como resultado, en la metrópoli adquirió mayor fuerza 
la literatura antimasónica, dentro del discurso revolucionario, me-
diante el cual se manifestó el rechazo a todas las modificaciones que 
estaba sufriendo el orden político y social. Los temores iniciales de 
Rávago de que un monarca ambicioso utilizara a la masonería para 
dominar el mundo parecieron cumplirse en la persona de Napo-

35 Ferrer Benimeli, La masonería española, 1996, 39.



182

Ma r í a  E u g e n i a  Vá zq u e z  S e ma d e n i

león, por lo que las obras que lo vinculaban con la asociación masó-
nica proliferaron ampliamente, sobre todo con la intención de 
contrarrestar el influjo de las ideas que difundía la masonería bona-
partista. Un ejemplo de esta campaña fue una serie de artículos pu-
blicados en El Sol de Cádiz, en la que los masones aparecían como 
los enemigos del rey y de la “Religión Santa”.36

Algunas de esos textos antimasónicos cruzaron el Atlántico y lle-
garon a las posesiones americanas. El más conocido de ellos que se 
publicó en Nueva España, en 1809, fue el Despertador Christiano-
político. Su autor, el presbítero Simón López, consideraba que los 
ayudantes de Napoleón eran los filósofos, deístas, ateístas, herejes, 
apoyados en la “cábala infernal” que era la francmasonería. Articu-
laba los argumentos de las primeras prohibiciones monárquicas y 
eclesiásticas con los de la teoría del complot y algunos que parecían 
de su particular inspiración. Describía a la masonería como una 
institución basada en una serie de ridiculeces, supersticiones y pro-
fanaciones. Según su planteamiento, los individuos que a ella perte-
necían elaboraban terribles juramentos para guardar el secreto y 
prometían obediencia ciega a sus jefes, quienes procuraban ocultar 
sus fines, pues las clases inferiores no sabían los misterios de las me-
dianas, ni éstas de las superiores hasta que llegaban a ellas.37  

Le atribuía el origen de la orden a Cromwell, siguiendo la línea 
del discurso contrarrevolucionario que relacionaba a la masonería 
con el protestantismo y con las ideas antimonárquicas, según la cual 
la masonería tenía una tendencia hacia la libertad natural, al odio a 
toda autoridad soberana y creía que la obra más grata a Dios sería 
destruir la tiranía y las tinieblas de la ignorancia.38 Desde esa pers-
pectiva, la masonería y el protestantismo se habrían unido para tras-
tocar todo el orden existente.

López sostenía que los masones pretendían destronar a los reyes 
católicos para que no pudieran defender la religión, y así se lograra 
instaurar primero el deísmo y luego el ateísmo. Para este autor, el fin 

36 Ferrer Benimeli, La masonería española, 1996, 56-57.
37 Simón López, Despertador Christiano-Político, Murcia, reimpreso en México por 

Juan López de Cancelada, 1809, passim.
38 Ferrer Benimeli, La masonería española en el siglo..., 1986, 246-247.



183

L a  i ma g e n  p ú b l i c a  d e  l a  ma s o n e r í a  e n  N u e va  Es  pa ñ a ,  1761 - 1821

de la masonería no era político sino espiritual, pues la intención de 
destruir los tronos era únicamente privar de su apoyo a la Iglesia y 
así imponer el deísmo o el materialismo. Según él, la propuesta re-
publicana y la decantada igualdad de los masones habían sido sólo 
la pantalla para engañar a los incautos y al pueblo, pero sus verdade-
ros fines eran otros.39 Evidentemente, los postulados deístas de au-
tores como Voltaire y Rousseau, la promulgación en Francia de la 
Constitución Civil del Clero y el establecimiento del culto al Ser 
Supremo, junto con los principios que sostenía la masonería napo-
leónica, proporcionaban los elementos para estas afirmaciones. 

López utilizó los propios principios republicanos y liberales que 
la masonería había sostenido para deslegitimarla, lo cual resultaba 
particularmente útil en ese momento, para contrarrestar la aparente 
buena voluntad del gobierno napoleónico y evitar que los españoles 
se unieran a él, pues si políticamente la monarquía de José Bonapar-
te parecía una opción viable para algunos, el supuesto peligro que 
corría la religión no permitiría que la población lo aceptara. Además, 
el presbítero creía que con sus afirmaciones los partidarios del go-
bierno republicano podrían darse cuenta de que la masonería no era 
el camino para llegar a él. De este modo, los argumentos que ante-
riormente se desarrollaban en contra de la masonería en abstracto, o 
de la Revolución francesa allende las fronteras hispanas, ahora se 
convertían en elementos para atacar a un enemigo político concreto. 

Las ideas sobre la masonería durante el proceso 
de independencia

A pesar de que, en los últimos 50 años, algunos autores han insisti-
do en que las primeras fases de la insurgencia tuvieron raíces más 
tradicionales –como las tesis de los teólogos populistas40–, la percep-
ción de que la rebelión era un movimiento impulsado por Napo-
león y por las ideas revolucionarias de los franceses tuvo eco entre 
varios escritores novohispanos, quienes la concebían como parte del 

39 Simón López, Despertador..., 1809, passim.
40 Carlos Herrejón, Hidalgo..., 1987, 15-42.



184

Ma r í a  E u g e n i a  Vá zq u e z  S e ma d e n i

plan napoleónico para acabar con la monarquía católica y extender 
su imperio por todo el orbe. Como ha señalado Alfredo Ávila, estas 
afirmaciones fueron elaboradas por los publicistas realistas para des-
prestigiar a los insurgentes,41 pero es preciso tener claro que, en su 
momento, tales asertos no parecían carecer de sustento: la literatura 
antimasónica,  antinapoleónica y contrarrevolucionaria les propor-
cionaba los elementos para asegurar la existencia de tal conjura. 

En un primer momento, la relación entre la insurgencia y los 
franceses apareció en los papeles públicos novohispanos más como 
resultado del complot napoleónico que del masónico. Entre 1810 y 
1812, autores como José Mariano Beristáin y Juan Bautista Díaz 
Calvillo aseguraban que Miguel Hidalgo había tenido una entrevis-
ta con el general francés Octaviano D’Alvimar, quien al parecer era 
un enviado de Napoleón que debía ponerse al mando del que creía 
virrey en México en ese momento, el marqués de S. Simón.42 Según 
Beristáin, D’Alvimar formuló con Hidalgo los planes para la suble-
vación, gracias a la cual el “infame corso [había conseguido] intro-
ducir ya en nuestro inmaculado suelo el aguilucho o gavilán 
estuprador que intenta violar nuestra águila mexicana”.43 Carlos 
María de Bustamante consideraba que las aseveraciones de Beristáin 
eran “una patraña”, pues D’Alvimar, a quien conoció cuando regre-
só a México durante el imperio de Iturbide, le parecía un hombre 
“muy servil en sus opiniones políticas”, “más propio para llevar a 
efecto un gobierno militar y bárbaro”;44 sin embargo, algún impacto 
tuvieron, pues pronto comenzó a afirmarse como un hecho la rela-
ción entre la insurrección de Hidalgo y la conjura napoleónica.  

Con ello el terreno estaba sembrado para que el tema masónico 
alcanzara una importante dimensión durante la contienda indepen-

41 Alfredo Ávila, “Interpretaciones recientes…”, 2007, 18.
42 Carlos María de Bustamante, Suplemento de la historia de los tres siglos de México, 

Carta Séptima, en Boletín del Archivo General de la Nación, tomo vii, núm. 2, abril-junio 
1936, 163. Ávila, “Cuando se canonizó…”, en prensa.

43 José Mariano Beristáin, “Diálogos entre Filopatro y Aceraio”, en Juan E. Hernán-
dez y Dávalos, Colección de documentos para la historia de la guerra de independencia de 
México, documento núm. 257, edición bajo la dirección de Alfredo Ávila y Virginia 
Guedea, en www.pim.unam.mx, México, unam, 2009.

44 Bustamante, Suplemento… 1936, 163.



185

L a  i ma g e n  p ú b l i c a  d e  l a  ma s o n e r í a  e n  N u e va  Es  pa ñ a ,  1761 - 1821

dentista. La literatura antimasónica y antinapoleónica aseguraba la 
existencia de un complot entre Napoleón, el pensamiento revolu-
cionario y la masonería para acabar con el altar y el trono; los postu-
lados de la masonería bonapartista se apropiaban del lenguaje liberal 
y de los principios de la filosofía dieciochesca; y existía la convic-
ción, entre numerosos realistas, de que un movimiento como el in-
surgente –al que consideraban herético– sólo podía derivarse de la 
perniciosa influencia francesa. En este contexto adquirieron sentido 
los planteamientos que permitieron afirmar que la insurgencia era 
instigada por la francmasonería.   

Por tal razón, como se verá a continuación, fueron principal-
mente los defensores del orden colonial quienes discutieron sobre la 
masonería y la insurrección. Sin embargo, los insurgentes también 
escribieron al respecto, pues consideraban que la masonería era uno 
de los principales enemigos que combatir en la Península, ya que era 
la causa y el medio de la invasión napoleónica. Esta coincidencia es 
una muestra de la semejanza discursiva entre la insurgencia y la con-
trainsurgencia –que ya ha sido mostrada por Rafael Rojas45– y de la 
existencia de un lenguaje político compartido dentro del cual se 
movían ambos bandos, aun cuando poco a poco las posturas se fue-
ron radicalizando. El hecho de que tanto realistas como indepen-
dentistas hayan dado a su lucha un contenido religioso propició que 
aumentara la percepción de la masonería como un peligro, pues 
para ambos ésta era el instrumento del herético enemigo que com-
partían: Napoleón. 

Algunos de los autores que buscaban mantener la unión con la 
monarquía española, y evitar los brotes autonomistas e independen-
tistas, consideraban que el complot masónico había por fin llegado 
a América, para generar la división y la discordia entre los novohis-
panos y destruir el imperio de Fernando VII. Dos de los más desta-
cados exponentes de estas ideas fueron José Ximeno y Agustín 
Pomposo Fernández de San Salvador. 

Ximeno publicó, en 1811, su contestación al manifiesto de Hi-
dalgo, en la que desarrolló con amplitud las que consideraba here-

45 Rafael Rojas, La escritura..., 2003, 53.



186

Ma r í a  E u g e n i a  Vá zq u e z  S e ma d e n i

jías y errores del insurgente y las razones por las que la rebelión le 
parecía injusta e impía. Todo ello con la finalidad de que “los sedu-
cidos depongan su engaño, abracen la justicia, sigan la verdad, y este 
felicísimo reino vea restituida la paz, el buen orden la tranquilidad y 
gloria que llora más de seis meses perdidas”.46

En su texto, fray José siguió la línea de autores y predicadores 
como Manuel Abad y Queipo o Miguel Diego Bringas y Encinas, 
consolidada en textos como el Anti Hidalgo, en los que se catalogaba 
al cura de Dolores, entre otras cosas, de hereje luterano.47 Y empleó 
esos argumentos para combatir los principios del derecho natural y 
la idea de la soberanía popular. Para este fraile, el hecho de que Hi-
dalgo pretendiera legitimar sus actos por el poder que le había con-
ferido la plebe era herético, porque la plebe era la parte menor y más 
perdida de la sociedad, que de acuerdo con las normas de la fe debía 
estar sometida a su legítima potestad y no tenía ningún derecho 
para sustraerse a su obediencia. Otra herejía que Ximeno encontra-
ba en Hidalgo era que este último había sostenido que podía absol-
ver a los súbditos del juramento de fidelidad para recobrar sus 
derechos originales, con lo cual impugnaba un derecho divino. Y 
aseguraba que Hidalgo había aprendido esa idea en la escuela de 
“sus hermanos los francmasones”, que enseñaban una igualdad en la 
que sin diferencia alguna todos eran iguales para todo, con la sola 
elección de sus hermanos. Para Ximeno esa era la que llamaba “per-
niciosa igualdad” de los liberales y francmasones, la que disolvía las 
diferencias que daban orden a la sociedad y generaban la anarquía.

Fray José aseguraba que los francmasones promovían la rebelión 
porque la consideraban indispensable para lograr la regeneración 
del mundo que pretendían; con este fin celebraban juntas nocturnas 
en las que discutían los medios y planes para dar sus golpes, y enga-
ñaban a los incautos proclamando la felicidad, gloria y libertad, y la 
lucha por sacudir el yugo de la tiranía. Y afirmaba que eso mismo 

46 José Ximeno, Contestación de fray Josef Jimeno, del colegio de crucíferos de Querétaro, 
al manifiesto del señor Hidalgo, 1811; en Hernández y Dávalos, Colección…, documento 
núm. 219, 2009.

47 Alicia Mayer, Lutero en el Paraíso. La Nueva España en el espejo del reformador ale-
mán, México, fce/iih, unam, 2008, 352-371.



187

L a  i ma g e n  p ú b l i c a  d e  l a  ma s o n e r í a  e n  N u e va  Es  pa ñ a ,  1761 - 1821

había hecho Hidalgo, formar juntas nocturnas para sus planes de 
rebelión, con el pretexto de alcanzar la gloria y libertad de América; 
en consecuencia para Ximeno no cabía duda de que Hidalgo era 
masón y que el yugo que pretendía sacudir era el de la ley y religión 
de Jesucristo.

Como muchos otros opositores de la insurgencia, el autor de la 
Contestación estaba convencido de que el protestantismo había sido 
el antecedente de las obras de filósofos como Hobbes, Espinosa y 
Voltaire, todo lo cual había atacado las máximas de la fe y las cos-
tumbres cristianas, introducido la rebelión, mermado la autoridad 
eclesiástica y secular,48 y ocasionado las herejías del cura de Dolores, 
que lo llevaban a negar la verdad revelada y a sostener que la religión 
era sólo política e invención de los hombres.

Poco después, en 1813, Ximeno publicó otra obra, La verdadera 
felicidad, libertad e independencia de las naciones, en la que repetía 
algunos argumentos que ya había empleado en 1811 acerca de que 
la insurgencia era contraria a la ley divina, y señalaba que había sido 
impulsada por los argumentos de los falsos filósofos, a quienes iden-
tificaba con los francmasones. Éstos, con el pretexto de buscar la 
felicidad y la libertad de la nación, y sacudir el yugo de la tiranía,         
la llevaban a su perdición, separándola de la religión y obligándola a 
repudiar a su legítimo soberano.49

Estas afirmaciones permiten constatar que fueron los detractores 
del movimiento insurgente quienes, desde sus inicios, lo presenta-
ron como resultado de la influencia de la filosofía francesa y por 
consiguiente de la masonería, lo cual no era gratuito dada la imagen 
pública de la masonería que provenía de Europa. El propio Ximeno 
dejó indicado cuáles eran las obras en que se había inspirado para 
elaborar la idea que ofrecía acerca de la francmasonería: el Centinela 
de Torrubia, la Vida de Cagliostro y el Despertador de Simón López. 
Era la literatura antimasónica, que comenzaba a ser reinterpretada 
en Nueva España, a la luz de la cultura política de una monarquía 

48 Alicia Mayer, Lutero…, 2008, 377-380.
49 José Ximeno, La verdadera felicidad, libertad e independencia de las naciones, Méxi-

co, Impreso en la casa de Arizpe, 1813, passim.



188

Ma r í a  E u g e n i a  Vá zq u e z  S e ma d e n i

católica para la cual los acontecimientos que estaban teniendo lugar 
en la metrópoli y en América estaban atentando contra el orden 
establecido, usurpando la potestad divina, desdeñando la verdad 
revelada y rompiendo los lazos que daban cohesión y armonía a la 
sociedad, al cuestionar los fundamentos trascendentales de la auto-
ridad. Para esa cultura política, los insurgentes eran herejes, enemi-
gos del altar y el trono, y por lo tanto masones. Por ello, aunque 
Hidalgo y otros líderes insurgentes hicieran profesión pública de su 
fe católica y de su respeto al monarca, eran vistos de inmediato 
como agentes de la conspiración que tenía como finalidad disolu-
ción del cuerpo político.

A pesar del importante trabajo de Ximeno, fue Agustín Pompo-
so Fernández de San Salvador quien mejor sistematizó las ideas de la 
literatura antimasónica, vinculándolas con la insurrección de Hidal-
go. En sus obras la insurgencia aparecía como una vertiente de la 
conspiración masónica para acabar con el altar y el trono, que ahora 
tenía como finalidad ulterior consagrar en todo el orbe el imperio 
napoleónico “de religión e impiedad”. En sus Desengaños que a los 
insurgentes de N. España, seducidos por los fracmazones agentes de Na-
poleón, dirige la verdad de la religión católica y la experiencia (1812), 
Fernández de San Salvador intentaba demostrar que a los insurgen-
tes se les había engañado haciéndoles creer que estaban luchando 
por el rey y por la religión, pero que en realidad estaban sirviendo 
como instrumento para las maquinaciones de Napoleón, con cuyos 
malignos enviados, los francmasones, estaban coaligados los cabeci-
llas del movimiento.  

Para él, la francmasonería era el medio ideal para engañar a los 
rebeldes, porque en su tenebroso sistema todo se hacía en tinieblas y 
reservas, tanto que su principal jefe se llamaba “maestro invisible”, 
porque entre los mismos que le obedecían eran muy pocos quienes 
le conocían.50 Fernández de San Salvador seguía la línea argumenta-
tiva de López, en la que el secreto masónico ya no sólo permitía que 

50 Agustín Pomposo Fernández de San Salvador, Desengaños que a los insurgentes de N. 
España, seducidos por los fracmazones agentes de Napoleón, dirige la verdad de la religión ca-
tólica y la experiencia, México, Oficina de D. Mariano de Zúñiga y Ontiveros, 1812, 48. 



189

L a  i ma g e n  p ú b l i c a  d e  l a  ma s o n e r í a  e n  N u e va  Es  pa ñ a ,  1761 - 1821

al interior de la orden se fraguaran maldades, sino propiciaba que 
sólo sus miembros más elevados conocieran sus verdaderos fines, lo 
cual hacía que quienes se iniciaban en ella no supieran que estaban 
siendo utilizados para el mal.

Señalaba además que los masones conocían la fuerza de la pa
labra y se apoyaban en los más célebres, pero herejes e impíos, es
critores para instigar a los insurgentes a sublevarse contra las 
autoridades establecidas, a pesar de que ello estaba absolutamente 
prohibido por el Evangelio, pues la obligación de los verdaderos 
cristianos era vivir subordinados a los reyes que Dios había puesto 
en los tronos, y no a los que cada uno se quisiera dar. Es decir, nega-
ba los principios del derecho natural y en particular el derecho de 
los pueblos a elegir a sus soberanos, pues en su forma de concebir el 
mundo, ésta era una potestad divina, no humana. Y aseguraba que, 
en el último de los casos, si el gobierno era injusto, la legislación 
española ofrecía caminos para reclamar y reparar los daños, así 
como para castigar a sus autores, por lo que no era necesario recu-
rrir a la sublevación. 

De esta obra se imprimieron al menos 500 ejemplares, 30 de los 
cuales se obsequiaron al virrey, a varios obispos y al comandante 
general de las Provincias Internas. Entre los suscriptores que aporta-
ron el apoyo económico para poderla imprimir se encontraban reli-
giosos regulares y seculares, miembros de la nobleza, inquisidores, 
fiscales, impresores como Mariano Ontiveros y José María Benaven-
te, y algunos otros miembros de la sociedad, incluidas varias muje-
res. Todas estas personas recibieron un ejemplar y los restantes se 
vendieron a 3 ½ reales. Estos datos permiten observar que obras 
como ésta iban dirigidas a un público letrado y en principio tradi-
cionalista, que pretendía conservar el orden establecido, preservarlo 
de los embates de las nuevas ideas y de los que llamaban “desvaríos” 
de los insurgentes. Sin embargo, con ella también se procuraba aler-
tar a quienes podían ver con alguna simpatía la insurrección, desle-
gitimándola al convertirla en una intriga napoleónica organizada a 
través de la francmasonería. 

La situación para la insurgencia se complicó cuando se descubrió 
en Xalapa una ramificación de la Sociedad de Caballeros Raciona-



190

Ma r í a  E u g e n i a  Vá zq u e z  S e ma d e n i

les, que tenía algunos elementos masónicos51 y había sido fundada 
en Cádiz por un grupo de americanos, encabezados por Carlos Al-
vear, para buscar la independencia de los dominios hispanos en 
América. Esta agrupación estuvo directamente vinculada con las 
actividades de los insurrectos de la zona, y con la formación de la 
Junta Gubernativa Provisional de Naolingo, pero pronto fue descu-
bierta y a los implicados se les condenó a muerte.52 

Se ha discutido mucho si la Sociedad de Caballeros Racionales 
fue o no una organización realmente masónica,53 pero lo importan-
te para esta investigación es que varios personajes novohispanos tu-
vieron la clara percepción de que sí lo fue y así lo expresaron en 
diversos papeles públicos y privados, como los del obispo de Mi-
choacán, Manuel Abad y Queipo:

Yo probé en otros escritos que existe una poderosa coalición de enemigos 
del Estado, que promueve la independencia de las Américas con mano 
oculta, con la astucia más profunda y con el maquiavelismo más refinado 
[...] Felizmente se interceptaron algunos papeles que no dejan lugar a duda 
de la materia. Por ellos se manifiesta que esta coalición se agregó a la secta 
de los francmasones, o que adoptó sus fórmulas y misterios. Se ve también 
que data de por lo menos de ocho a diez años, pues en 1810 había ya esta-
blecidas las logias tituladas de Racionales Caballeros en Cádiz, Londres, 
Filadelfia y Caracas. Son prodigiosos y en sumo grado temibles los efectos 

51 Sus miembros se daban el tratamiento de “hermanos” y denominaban logias a sus 
agrupaciones. Véase [Carta de Carlos Alvear a don Rafael de Mérida], 28 de octubre de 
1811, agn, Indiferente de Guerra, vol. 22, s/e, 27-28.

52 Virginia Guedea, “Una nueva forma de organización política: la sociedad secreta 
de Jalapa 1812”, en Amaya Garrita, ed., Un hombre entre Europa y América. Homenaje a 
Juan Antonio Ortega y Medina, México, unam/iih, 1993, 189-190.

53 Entre las obras en las que se considera a la Sociedad de Caballeros Racionales 
como una logia masónica destacan las de Zalce, Apuntes..., 1950, 28-40; Enrique de 
Gandía, “La vida secreta de San Martín”, Todo es Historia, núm. 16, agosto de 1968, 
8-19; Jiménez Codinach, La Gran Bretaña..., 1991, 265-289. Entre las que sostienen lo 
contrario se encuentran: José Antonio Ferrer Benimeli, “Las Cortes de Cádiz, América y 
la masonería”, Cuadernos Hispanoamericanos, núm. 460, octubre 1988, 7-34; Pedro Pas-
cual, “Ausencia de periódicos y libros masónicos en la Independencia de América”, aih, 
Actas XII, 1995, 194-202; Emilio Ocampo, “Inglaterra, la masonería y la independencia 
de América”, Todo es Historia, núm. 463, febrero de 2006, 6-21.



191

L a  i ma g e n  p ú b l i c a  d e  l a  ma s o n e r í a  e n  N u e va  Es  pa ñ a ,  1761 - 1821

de sus maquinaciones y cábalas dentro y fuera de la monarquía; en Nueva 
España, manejó desde el principio la gran masa de los pueblos, indios, 
negros y mulatos, con suma destreza, pues en menos de quince días puso 
en rebelión más de un millón de habitantes y los convirtió momentánea-
mente de hombres sumisos y pacíficos en monstruos feroces, que todo lo 
metieron a sangre y fuego.54

	
Esta clase de afirmaciones dieron sustento a las ideas de quienes 

incorporaban el movimiento insurgente al complot masónico, idea 
que años más tarde sería adoptada tanto por los defensores como 
por los detractores de la masonería y de los ideales y principios que 
se le adjudicaron a la insurgencia.

Masonería y liberalismo gaditano

En 1810, tras una serie de conciliaciones entre las distintas juntas de 
defensa contra Napoleón que se habían organizado en España, se 
estableció la Junta Suprema Central Gubernativa, se nombró una 
Regencia y se convocó a Cortes, las cuales se reunieron en Cádiz con 
la finalidad de redactar una constitución. Con diputados de ambos 
hemisferios, esas Cortes dictaron medidas que ocasionaron profun-
das reformas en el orden político: establecieron principios como la 
soberanía de la nación, un gobierno representativo, la división de 
poderes, la disposición de bienes del clero, la supresión de algunas 
órdenes monacales y de la inquisición. 

Este tipo de medidas fueron fácilmente identificadas con los tó-
picos de las doctrinas políticas que diversos autores habían deno
minado la “falsa filosofía”. En 1813, Fernández de San Salvador 
promovió la edición en Nueva España del Preservativo contra la irre-
ligión, de fray Rafael Vélez, quien se lamentaba de que en los papeles 
públicos de los liberales peninsulares se estaba abandonando el funda-
mento religioso de la autoridad pública y la figura de Fernando VII; 

54 Informe del obispo Manuel Abad y Queipo a Fernando VII, citado por Octavio 
Casa Madrid Mata, Los orígenes de la Francmasonería en México, México, Academia de 
Historia de la Masonería, 2003, 28.



192

Ma r í a  E u g e n i a  Vá zq u e z  S e ma d e n i

de que se proclamara la lucha contra el fanatismo y la superstición; 
de que las Cortes dispusieran de los bienes del clero y de que hu-
biera quien osara sugerir la tolerancia religiosa. Veladamente, Vélez 
mostraba temor de que entre los legisladores gaditanos hubiera al-
gunos partidarios de la filosofía francesa, que creía llevaría a la 
destrucción de la monarquía y la religión. Siguiendo la línea del 
discurso antimasónico, identificaba a los liberales con los falsos fi-
lósofos y, por ende, con los masones.55 

José de San Bartolomé seguía esa misma línea, pues en su Duelo 
de la inquisición aseguraba que la supresión del Santo Oficio redun-
daría en que se multiplicaran las logias masónicas, y que los franc-
masones lograran su finalidad de destruir el altar y el trono, para 
establecer el reino de la filosofía, mediante la difusión del lenguaje 
liberal, de voces como “la igualdad y libertad, la regeneración y feli-
cidad de la patria”, que ya habían expandido a través de la Revolu-
ción francesa. Según San Bartolomé, los medios de que los masones 
se habían valido para remover la religión revelada y la monarquía 
católica eran, entre otros, “la disputa de jurisdicción eclesiástica y 
civil, del Papa y de los obispos; el descrédito del clero secular y regu-
lar, la ocupación de los bienes eclesiásticos y empobrecimiento del 
clero; la supresión de los establecimientos piadosos; la tolerancia fi-
losófica [y] la libertad ilimitada de la prensa”.56 

Así, el relato que identificaba a los liberales, los falsos filósofos y 
los masones no sólo alcanzaba a los insurgentes, sino también a los 
diputados gaditanos, a quienes estos autores no se atrevían a atacar 
directamente, pues eran la autoridad que reconocían como legítima 
y cuya legislación, la Constitución de Cádiz, estaba vigente; pero sí 
prevenían a los lectores del peligro que ellos creían que podía derivar-
se de que algunos de esos diputados estuvieran imbuidos de la falsa 

55 Rafael Vélez, Preservativo contra la irreligión, o los planes de la falsa filosofía contra la reli-
gión y el estado, Reimpreso en México en la oficina de doña María Fernández de Jáuregui, 
1813. 

56 José de San Bartolomé, El duelo de la inquisición o pésame que un filósofo rancio de 
la América Septentrional da a sus amados compatriotas los verdaderos españoles por la extin-
ción de tan santo y utilísimo tribunal, Madrid, Impreso por Don Francisco Martínez Dá-
vila, 1814. Según se señala en la advertencia del editor, el texto fue escrito por San 
Bartolomé el año anterior, en la Nueva España. 



193

L a  i ma g e n  p ú b l i c a  d e  l a  ma s o n e r í a  e n  N u e va  Es  pa ñ a ,  1761 - 1821

filosofía, y por tanto involucrados con la francmasonería, pues ello 
implicaba que disputaran la potestad divina, confundieran lo falso 
con lo verdadero, y supusieran que los hombres, por ser libres, deja-
ban de ser religiosos. La pérdida del fundamento trascendental de la 
autoridad implicaba, para estos publicistas, abrir la puerta a la anar-
quía, a la rebelión, a la ruptura del orden, pues en la cultura política 
de la monarquía católica, el elemento religioso era un factor funda-
mental de cohesión del cuerpo político, que se articulaba en torno a 
la cabeza, que era el rey, designado como tal por voluntad divina. 

Por su parte, en los impresos independentistas también se obser-
va la presencia de algunas ideas antimasónicas, particularmente las 
que asociaban a la masonería con Napoleón y con los liberales pe-
ninsulares. Los insurgentes no desarrollaron con la misma pro
fundidad que los tradicionalistas la vinculación entre la masonería y 
los principios revolucionarios; seguramente porque ellos utilizaban          
–por lo regular con fundamentos más tradicionales de lo que pare-
cía– parte de ese lenguaje que se consideraba subversivo y que se 
asociaba con la masonería, como los principios que sostenían que la 
soberanía residía esencialmente en los pueblos y que éstos eran libres 
para reformar sus instituciones políticas. Sin embargo, sí empleaban 
algunos de los planteamientos de la antimasonería como herra-
mienta para justificar la sublevación y deslegitimar a los realistas.  

Desde el “patriotismo contrailustrado”, como lo define Rojas, el 
discurso de los sublevados, en los primeros años, consideraba ilegíti-
mo al gobierno virreinal por oponerse a la verdadera lucha en favor de 
Fernando VII y la religión, que era la que los insurgentes estaban rea-
lizando. Por ello, en el periódico Ilustrador Nacional, el virrey Francis-
co Xavier Venegas era señalado como ateo, materialista y masón. 
Quienes escribían en dicha publicación aseguraban que los franceses 
habían llevado la herejía a España y que los afrancesados peninsulares 
estaban dispuestos a entregarse a Napoleón y sus secuaces, mientras 
los “verdaderos americanos” luchaban por desatarse del yugo y con-
servar intacta la fe, que tan atacada se encontraba en Europa por la 
“multitud de logias de francmasones” que la tenían corrompida.57 

57 Rafael Rojas, La escritura..., 2003, 53-55. J. M. Miquel I. Verges, La independencia 



194

Ma r í a  E u g e n i a  Vá zq u e z  S e ma d e n i

Pero los insurgentes no sólo consideraban ilegítimo al gobierno 
virreinal, sino también al gaditano, pues según el Semanario pa
triótico americano, éste estaba formado únicamente por los intereses 
de los comerciantes que, lejos de buscar la conciliación con los ame-
ricanos insurreccionados, trataban de obtener apoyo económico de 
los “clubes de francmasones” para enviar tropas contra los mexi
canos.58

Un poco más tarde, en 1813, cuando la insurgencia comenzaba 
a abandonar el patriotismo contrailustrado, persistía la idea de que 
una de las razones por las que era preciso separarse de la metrópoli 
era porque en ella dominaba la francmasonería.59 Carlos María de 
Bustamante se refería a Morelos como el caudillo que lograría librar 
al pueblo de la servidumbre en que le habían hecho caer los gachu-
pines y quien evitaría que fuera entregado al deísmo y al politeísmo 
del “francmasonismo napoleónico”.60 Meses después plasmaría la 
misma idea en el discurso que elaboró para que fuera pronunciado 
por Morelos ante el Congreso de Chilpancingo, el 14 de septiembre 
de 1813, en el que se señalaba que la soberanía residía esencialmen-
te en los pueblos, los cuales la habían transmitido a los monarcas; 
pero ante la ausencia o cautividad de éstos, los pueblos quedaban 
libres para reformar sus instituciones políticas. Afirmaba que por 
eso el Congreso de Chilpancingo se había reunido, para conservar la 
religión, vengar los ultrajes y desafueros que habían sufrido los pue-
blos y para librarse de las garras de la tiranía y “el francmasonismo”, 
que los iban a absorber para siempre.61

mexicana y la prensa insurgente, México, inehrm, 1985, p. 65. Semanario patriótico ame-
ricano, 10 de enero de 1813, núm. 26, 231, en Manuel Calvillo (coord.), La república 
federal mexicana. Gestación y Nacimiento, México, Secretaría de Gobernación y de Ha-
cienda y Crédito Público/Biblioteca Nacional de México/Condumex, 1974; vol. 5 a 
cargo de Tarsicio García Díaz, La prensa insurgente, tomo 1, p. 561.

58 Semanario patriótico americano, 27 de septiembre de 1812, núm. 11, p. 106; en 
Calvillo, La república...; vol. 5, p. 436.

59 Esta idea la ha desarrollado con mayor amplitud Alfredo Ávila en “Cuando se ca-
nonizó...”, en prensa.

60Correo americano del Sur, 1 de abril de 1813, núm. vi, p. 46; en Calvillo, La repú-
blica..., Vol. 6, a cargo de Tarsicio García Díaz, La prensa insurgente, tomo 2, p. 80.

61 Alocución del señor Morelos en la sesión del congreso, del 14 de septiembre de 1813, en 
Hernández y Dávalos, Colección de documentos..., documento núm. 242, 2006.



195

L a  i ma g e n  p ú b l i c a  d e  l a  ma s o n e r í a  e n  N u e va  Es  pa ñ a ,  1761 - 1821

Como habrá podido verse, las ideas de la literatura antimasónica 
estaban presentes tanto entre los insurgentes como entre los realis-
tas, de modo que los mismos elementos podían emplearse para apo-
yar posturas diferentes y hasta contrarias. Los planteamientos que 
relacionaban a la masonería con Napoleón también permitían iden-
tificarla con los liberales peninsulares o con los insurgentes, pues lo 
que se encontraba a la base de esa lectura era la convicción de que la 
masonería tendía a la disolución del orden establecido por Dios 
para el universo, temor que, al menos en los primeros años, compar-
tían los insurgentes, los realistas y los escritores peninsulares catalo-
gados como serviles. El problema era, para todos estos autores, que 
la masonería difundía un lenguaje subversivo, que lo mismo podía 
alimentar los movimientos insurgentes –como pensaban los realis-
tas–, que fundamentar las medidas anticlericales de las cortes gadi-
tanas y sostener al gobierno napoleónico –como suponían los 
publicistas serviles o insurgentes–. 

El problema en el fondo de esta coincidencia parece ser el temor 
que despertaba el advenimiento de un orden político distinto, que 
iba acompañado de conceptos nuevos y no tan nuevos, pero cuyos 
contenidos semánticos no estaban muy claros, por lo que podían 
sustentar numerosas posturas, muchas de las cuales implicaban pro-
fundas transformaciones en las estructuras política, social y espiri-
tual, que por entonces estaban indisolublemente vinculadas. Esto 
implicaba el surgimiento de nuevos mecanismos y espacios de nego-
ciación política y de legitimidad, pero también la pérdida de fuerza 
de otros que hasta entonces habían sostenido el funcionamiento del 
cuerpo político; esa pérdida atemorizaba a muy distintos sectores de 
la sociedad hispana de ambos hemisferios. 

Epílogo

En 1814, Fernando VII abolió la Constitución de Cádiz y las liber-
tades que había consignado, entre ellas la libertad de imprenta, en 
virtud de lo cual el debate público se redujo notablemente y el tema 
masónico dejó de estar en el centro de las discusiones, que por lo 
demás fueron bastante escasas durante el sexenio absolutista.



196

Ma r í a  E u g e n i a  Vá zq u e z  S e ma d e n i

Tras el fusilamiento de Morelos, a finales de 1815, la insurgencia 
perdió fuerza, y quedó reducida a una serie de guerrillas. En 1817 
llegó a Nueva España la expedición de Francisco Xavier Mina, para 
la cual tuvo una importante participación la Sociedad de Caballeros 
Racionales de Londres y en la que intervinieron destacados persona-
jes de la política novohispana, como Servando Teresa de Mier y la 
familia Fagoaga. Quizá este movimiento haya sido el más cercano al 
ideario político que se consideraba masónico, en tanto que estaba 
cimentado en la lucha contra el despotismo, del cual Mina y sus 
hombres consideraban que había hecho gala Fernando VII al disol-
ver las Cortes y abolir la Constitución. Pese a que la historiografía ha 
consignado la pertenencia de Mina a la masonería, en sus proclamas 
–que fueron de los pocos impresos no realistas que circularon en 
esos años– no abordaba el tema masónico, ni vinculaba los princi-
pios que defendía con la pertenencia a esa asociación. Su silencio a 
este respecto bien puede haber sido resultado del temor que desper-
taban las renovadas prohibiciones contra la francmasonería o de las 
consecuencias negativas que podría acarrearle el reconocer su cali-
dad de masón, por la negativa imagen pública que tenía dicha fra-
ternidad en ambos lados del Atlántico. 

Según Lucas Alamán, Mina esperaba que sus vínculos masóni-
cos le permitieran atraerse la voluntad de las tropas expedicionarias 
que se encontraban por entonces en la Nueva España, entre las que 
asegura había numerosos francmasones. Sin embargo, en la procla-
ma que el navarro les dirigió tampoco hizo alusión alguna a tal her-
mandad. Esa presencia de masones entre los expedicionarios 
también ha sido consignada por la historiografía, pero no hay ele-
mentos para confirmarla pues no se ha localizado documentación al 
respecto, y en el momento en que estos hechos estaban sucediendo 
el tema prácticamente no fue abordado en los papeles públicos. Si 
los insurgentes tenían conocimiento de que entre las tropas realistas 
había masones, seguramente hubieran deseado explotar el asunto en 
sus impresos para seguir deslegitimando a sus oponentes, pero la 
falta de libertad de imprenta debe habérselos impedido. 

La aventura de Mina fue efímera y fracasó, según Luis Villoro, 
porque los contenidos ideológicos de su lucha no coincidían con la 



197

L a  i ma g e n  p ú b l i c a  d e  l a  ma s o n e r í a  e n  N u e va  Es  pa ñ a ,  1761 - 1821

concepción popular de la insurrección novohispana, pues los insur-
gentes no peleaban a favor de la Constitución que Mina defendía.62 
Así, el expedicionario navarro fue fusilado a finales de 1817. 

Otra consecuencia de la expedición, en la que venía Servando 
Teresa de Mier, fue el proceso que se le siguió a éste por francmaso-
nería y por estar involucrado en los movimientos sediciosos. En su 
declaración, Mier aseguró que la Sociedad de Caballeros Racionales 
no era masónica, y tampoco era contraria a la religión, ni a la moral, 
ni al rey. Aseguraba que él no quería ser masón, pues serlo estaba 
prohibido por el papa y porque creía que, o la masonería era cosa 
mala, o si era buena no era preciso el secreto bajo juramentos tan 
execrables; además, sostenía que las sociedades secretas eran sospe-
chosas y sólo propias para producir un tirano.63

No es fácil saber cuál era realmente la postura de fray Servando 
respecto a la masonería, pues es evidente que sus declaraciones esta-
ban sesgadas por el hecho de estar frente al tribunal del Santo Ofi-
cio. Sin embargo, sus dichos y la persecución de las autoridades 
permiten constatar que el hecho de que ser masón siguiera siendo 
un delito y una herejía contribuía de forma notable a que la imagen 
pública de la masonería siguiera siendo predominantemente negati-
va. Es posible que, al menos en estos primeros momentos, a Mier la 
masonería le haya parecido un mecanismo útil para ayudar a obte-
ner la independencia de Nueva España, e incluso es factible que 
haya coincidido con algunos de los principios de la orden y con el 
ideario político que se consideraba masónico, pero las circunstan-
cias no le permitieron sostenerlo abiertamente. 

El juicio seguido a Servando Teresa de Mier no tuvo resonancia 
en los papeles públicos, pues como se mencionó arriba, fueron muy 
pocos los impresos de estos años, y los juicios de la Inquisición eran 
secretos. Por lo tanto, la presencia del tema masónico en los papeles 
públicos fue prácticamente nula en este periodo. 

62 Luis Villoro, El proceso..., 1999, 122-123.
63 Declaraciones de Fray Servando Mier, Décima séptima declaración, 21 de noviem-

bre de 1817, en Hernández y Dávalos, 2009, doc. 960.



198

Ma r í a  E u g e n i a  Vá zq u e z  S e ma d e n i

En los últimos años antes de que se consumara la independen-
cia, las posturas políticas se fueron pluralizando y poco a poco el 
pensamiento liberal fue ganando terreno, de modo que comenzaron 
a aumentar los partidarios de un régimen constitucional. En reali-
dad, el Plan de Iguala, promovido por Agustín de Iturbide, median-
te el cual se organizó la última etapa de la independencia, concilió 
intereses muy disímiles, que se unieron temporalmente en torno al 
fin común de separarse de España.64 En ese momento comenzaron 
a tener mayor presencia en la lid pública algunos personajes que la 
historiografía ha consignado como masones, como José María Fa-
goaga y Jacobo de Villaurrutia, quienes apoyaron la independencia 
y abrazaron algunos de los principios liberales del ideario político 
que se consideraba masónico; pero por el momento no hicieron 
pública su pertenencia a la orden. Fue hasta el restablecimiento de la 
libertad de imprenta que el tema masónico comenzó a abordarse de 
nuevo en los papeles públicos, y ya con características distintas, que 
respondían a nuevas circunstancias y condiciones políticas, así como 
a la adopción, por una parte más amplia de la población  novohispa-
na, de algunos de los planteamientos de las nuevas doctrinas políti-
cas, como el respeto a algunos derechos individuales, la soberanía 
del pueblo y la lucha contra el fanatismo.

Cuando se consumó la independencia y se estableció el imperio 
de Iturbide el tema masónico empezó a desempeñar un papel fun-
damental en el debate público mexicano. Primero cuando ciertos 
principios del liberalismo clásico fueron adoptados y defendidos 
por diversos publicistas y actores políticos en México, y más tarde 
cuando la pertenencia a distintos ritos masónicos se volvió parte 
esencial en la construcción de las identidades políticas de los grupos 
que contendían por el poder. Así, entre 1821 y 1830, la masonería 
se convirtió en un tema central, cuya discusión contribuyó a anali-
zar, consolidar y modificar los fundamentos del nuevo sistema polí-
tico mexicano.

64 Alfredo Ávila, Para la libertad. Los republicanos en tiempos del imperio 1821-1823, 
México, unam, 2004, 75.



199

L a  i ma g e n  p ú b l i c a  d e  l a  ma s o n e r í a  e n  N u e va  Es  pa ñ a ,  1761 - 1821

Consideraciones finales

En Nueva España, durante la lucha por la independencia, no hubo 
en realidad un debate público acerca de la masonería, como sí lo 
hubo en Europa, sino que las ideas que se difundieron acerca de ella 
–de las cuales se tomaron las líneas argumentativas de que harían 
uso insurgentes y realistas– se heredaron de la metrópoli y, por lo 
mismo, estuvieron sesgadas, en prácticamente todos los ámbitos 
donde se tuvo conocimiento de su existencia, por el rechazo que 
generaba entre las autoridades temporales y espirituales. 

El carácter religioso que tuvieron las primeras fases de la lucha 
por la independencia, el temor generalizado que se había desatado 
en Nueva España en contra de los franceses y masones a raíz de la 
revolución, las ideas derivadas de la literatura antimasónica europea, 
el celo de las autoridades para impedir la circulación de obras apolo-
géticas de la masonería, y las doctrinas teológico-políticas en que se 
inspiraban cabecillas del movimiento, como Hidalgo, determinaron 
la imagen pública que tuvo la masonería. En este sentido, la idea de 
que la masonería fue un elemento fundamental del proceso inde-
pendentista parece resultado de un discurso construido por los opo-
sitores de la independencia y del gobierno gaditano, que se alimentó 
de la larga tradición negativa que acompañaba a la masonería casi 
desde su fundación, por virtud de la literatura antimasónica.  

Pero esta investigación, además de llevar a esas conclusiones, per-
mite acercarse a los lenguajes políticos, a la cultura política del pe-
riodo y a procesos que van más allá de la importancia de la 
masonería en la independencia. En estos años, el tema masónico fue 
relevante pues se empleó como motivo para poner en cuestiona-
miento y en acción los principios de las nuevas y viejas doctrinas 
políticas. En los textos revisados puede constatarse que, mientras 
discutían sobre la masonería, sus autores iban expresando cuál era la 
cultura política desde la que escribían y actuaban, cuáles eran los 
principios, ideales y proyectos que se debatían, y cómo se ajustaban 
a las condiciones que imponía el nuevo orden político. Así, no sólo 
se observa el bagaje que compartían insurgentes y realistas, sino 
también se muestra –como ya han señalado Connaughton, Hamill 



200

Ma r í a  E u g e n i a  Vá zq u e z  S e ma d e n i

y Ávila, entre otros65– que algunos autores de la época, por más tra-
dicionalistas que fueran, se vieron precisados a acudir al nuevo espa-
cio de legitimidad que comenzaba a consolidarse: el debate público.

Asimismo, en numerosos casos los mismos papeles públicos que 
expresaban la lectura negativa sobre la masonería fueron difundiendo 
el lenguaje liberal y revolucionario atribuido a los masones, que tanto 
temor causaba a lectores en principio tradicionalistas, como los sus-
criptores de los Desengaños de Fernández de San Salvador. Con ello, a 
pesar de sus autores, se contribuyó no sólo a la apertura de los espacios 
públicos y al inicio de la formación de la opinión pública (pues co-
menzaba a apelarse a la opinión para legitimar las posturas políticas), 
sino también a que el nuevo lenguaje comenzara a ser aprehendido 
por otros sectores de la sociedad y a que paulatinamente su adopción 
incidiera en las transformaciones del modo de concebir la sociedad. 

Finalmente, es preciso destacar que la forma en que los publicis-
tas expresaban sus ideas acerca de la masonería también es una ex-
presión de la cultura política desde la cual escribían, y en ese sentido, 
es de suma importancia destacar que sus textos son hechos históri-
cos en sí mismos. Por una parte, porque lo que dijeron, cómo lo 
dijeron y los medios a través de los cuales lo dijeron sólo fueron po-
sibles en sus circunstancias concretas; es decir, el pensamiento polí-
tico que expresaban es resultado de sus condiciones históricas de 
formulación, y como tal amerita ser estudiado. Por otra, porque las 
publicaciones mediante las cuales daban a conocer y sometían a dis-
cusión sus planteamientos estaban elaboradas con una intención 
determinada, buscaban generar reacciones, pretendían poner en ac-
ción los principios en los cuales se basaban, y de hecho incidían di-
rectamente en el acontecer político y en la cultura política.66

65 Brian Connaughton, Ideología y sociedad en Guadalajara (1788-1853), México, 
Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 1992. Hugh M. Hamill, The Hidalgo…, 
1966 y “The Rector to the Rescue: Royalist Pamphleteers in the Defense of Mexico, 
1808-1821”, en Roderic A. Camp, Charles Hale y Josefina Zoraida Vázquez, eds., Los 
intelectuales y el poder en México, México, El Colegio de México/ucla Latin American 
Center Publications, 1991, 49-61. Alfredo Ávila, “Cuando se canonizó...”, en prensa. 

66 Para un análisis sobre esta forma de acercarse a los textos de intervención política 
véase Lucien Jaume, “El pensamiento en acción: por otra historia de las ideas políticas”, 
Ayer, núm. 53, 2004, 112.



201

L a  i ma g e n  p ú b l i c a  d e  l a  ma s o n e r í a  e n  N u e va  Es  pa ñ a ,  1761 - 1821

Referencias

Archivos consultados
Archivo General de la Nación. Fondos Criminal, Indiferente de Gue-
rra, Inquisición.
Biblioteca Nacional. Colección Lafragua
Hemeroteca Nacional. Fondo Antiguo

Hemerografía
Correo Americano del Sur
Ilustrador Nacional
Semanario Patriótico Americano

Manuscritos e impresos
Alocución del señor Morelos en la sesión del congreso, del 14 de septiem-

bre de 1813, sin pie de imprenta.
Bula del soberano pontífice contra los fracmazones, México, Imprenta 

Americana de D. José María Betancourt, 1822.
Barruel, Agustín, Conspiración de los sofistas de la impiedad contra 

la religión y el estado, o, Memorias para servir a la historia del jaco-
binismo, Madrid, Imprenta de Collado, 1814, 4 vol. 

Bustamante, Carlos María de, Suplemento de la historia de los tres 
siglos de México, Carta Séptima, en Boletín del Archivo General 
de la Nación, tomo vii, núm. 2, abril-junio 1936, 161-163. 

Declaraciones de Fray Servando Mier, en Juan E. Hernández y Dáva-
los, Colección de documentos para la historia de la guerra de inde-
pendencia de México, bajo la dirección de Alfredo Ávila y Virginia 
Guedea, en www.pim.unam.mx, México, unam, 2009.

Feijoo, Jerónimo de, Cartas eruditas y curiosas, 1774. Edición digi-
tal en: http://www.filosofia.org/bjf/bjfc416.htm

Fernández de San Salvador, Agustín Pomposo, Desengaños que a 
los insurgentes de N. España, seducidos por los fracmazones agentes 
de Napoleón dirige la verdad de la religión católica y la experiencia, 
México, Oficina de D. Mariano de Zúñiga y Ontiveros, 1812.

_____, Convite a los verdaderos amantes de la religión católica y de la 
patria, México, Oficina de Ontiveros, 1812.



202

Ma r í a  E u g e n i a  Vá zq u e z  S e ma d e n i

López, Simón, Despertador Christiano-Político, Murcia, reimpreso 
en México por Juan López de Cancelada, 1809.

Proceso del francmasón Pedro Tournon, juzgado por la Inquisición de 
Madrid, el año de 1757, México, Imprenta en la oficina de D. J. 
M. B. y socios, 1822.

Secretaría de la M∴ R∴ G∴ L∴ N∴ M∴, [Circular núm. 25 de 
la Gran Logia Nacional Mexicana sobre el impreso titulado Gracias 
singulares del ciudadano José María Tornel, dictaminando que no 
ha lugar a formación de causa contra Tornel], México, 4 de julio 
de 1828.

San Bartolomé, José de, El duelo de la inquisición o pésame que un 
filósofo rancio de la América Septentrional da a sus amados compa-
triotas los verdaderos españoles por la extinción de tan santo y utilí-
simo tribunal, Madrid, Impreso por Don Francisco Martínez 
Dávila, 1814.

Vélez, Rafael, Preservativo contra la irreligión, o los planes de la falsa 
filosofía contra la religión y el estado, Reimpreso en México en la 
oficina de doña María Fernández de Jáuregui, 1813. 

Ximeno, José, Contestación de fray Josef Jimeno, del colegio de crucífe-
ros de Querétaro, al manifiesto del señor Hidalgo, sin pie de im-
prenta, 1811.

_____, La verdadera felicidad, libertad e independencia de las nacio-
nes, México, Impreso en casa de Arizpe, 1813.

Bibliografía
Alamán, Lucas, Historia de Méjico, desde los primeros movimientos 

que prepararon su independencia en el año de 1808 hasta la época 
presente, México, Libros del Bachiller Sansón Carrasco, 1986.

Ávila, Alfredo, “Cuando se canonizó la rebelión. Conservadores y 
serviles en Nueva España”, en Érika Pani, coord., Historia, con-
servadurismos y derechas en México, México, fce, en prensa.

_____, Para la libertad. Los republicanos en tiempos del imperio, 
1821-1823 (Serie Historia Moderna y Contemporánea/41), 
unam (Instituto de Investigaciones Históricas), 2004, 346 p. 

_____, “Interpretaciones recientes en la historia del pensamiento de 
la emancipación” en Alfredo Ávila y Virginia Guedea, coords., 



203

L a  i ma g e n  p ú b l i c a  d e  l a  ma s o n e r í a  e n  N u e va  Es  pa ñ a ,  1761 - 1821

La independencia de México, temas e interpretaciones recientes, 
México, unam/iih, 2007, 17-39.

Ávila, Alfredo  y Virginia Guedea, La independencia de México, te-
mas e interpretaciones recientes, México, unam/iih, 2007. 

Bastian, Jean Pierre, “Una ausencia notoria: la francmasonería en la 
historiografía mexicanista”, Historia Mexicana, vol. xlvi, núm. 
3, enero-marzo 1995, 439-460.

Berruezo, María Teresa, “La propaganda independentista de la lo-
gia mirandina en Londres”, en José A. Ferrer Benimeli, coord., 
Masonería Española y América, Zaragoza, Centro de Estudios 
Históricos de la Masonería Española, 1993, 95-113.

Brading, David A., Church and State in Bourbon México. The dio-
cese of Michoacán, 1749-1810, Cambridge, Cambridge Univer-
sity Press, 1994.

Calvillo, Manuel, coord., La república federal mexicana. Gestación 
y nacimiento, México, Secretaría de Gobernación y de Hacienda 
y Crédito Público, Biblioteca Nacional de México, Condumex, 
1974; vol. 5 a cargo de Tarsicio García Díaz, La prensa insur
gente.

Canal, Jordi, El Carlismo: dos siglos de contrarrevolución en España, 
Madrid, Alianza, 2000.

Casa Madrid Mata, Octavio, Los orígenes de la Francmasonería en 
México, México, Academia de Historia de la Masonería, 2003.

Cochin, Agustin, Les Sociétés de Pensée et la Démocratie. Etudes His-
toire Révolutionnaire, París, Plon-Nourrit Imprimeurs, 1921.

Connaunghton, Brian F., Ideología y sociedad en Guadalajara 
(1788-1853), México, Consejo Nacional para la Cultura y las 
Artes, 1992.

Cuevas, Mariano, Historia de la Iglesia en México, México, Porrúa, 
6ª ed., 1992.

_____, Historia de la nación Mexicana, México, Talleres tipográficos 
modelo, 1940.

Del Arenal Fenochio, Jaime, Un modo de ser libres, México, El 
Colegio de Michoacán, 2002.

_____, “Modernidad, mito y religiosidad en el nacimiento de 
México” en Jaime E. Rodríguez, The Independence of Mexico and 



204

Ma r í a  E u g e n i a  Vá zq u e z  S e ma d e n i

the Creation of the New Nation, Los Ángeles, University of Cali-
fornia, Latin American Center Publicatiosn, México, Chicano 
Program, 1989, 237-246.

Ferrer B, José A., Masonería e Inquisición en Latinoamérica durante 
el siglo xviii, Caracas, Universidad Católica Andrés Bello/Institu-
to de Investigaciones Históricas, 1973. 

_____, Bibliografía de la masonería, Madrid, Fundación Universita-
ria Española, 1978.

_____, La masonería española en el siglo xviii, España, Siglo xxi de 
España, 1986.

_____, “Las Cortes de Cádiz, América y la masonería”, Cuadernos 
Hispanoamericanos, núm. 460, octubre de 1988, 7-34.

____ , coord., Masonería, política y sociedad, III Symposium de Meto-
dología Aplicada a la Historia de la Masonería Española, Córdoba, 
15-20 de junio de 1987, España, Centro de Estudios Históricos 
de la Masonería Española, 1989. 

_____, coord., Masonería española y América, Zaragoza, Centro de 
Estudios Históricos de la Masonería Española, 1993. 

_____, La masonería española, Madrid, Istmo, 1996.
_____, “El discurso masónico y la Inquisición en el paso del siglo 

xviii al xix”, Revista de la Inquisición, vol. 7, 1998. 
Frahm, Sara A, “La cruz y el compás: compromiso y conflicto”, 

Secuencia, núm. 22, México, Instituto Mora, 1992. 
Furet, Françoise, Pensar la revolución francesa, Madrid, Petrel, 

1980.
Gandía, Enrique de, “La vida secreta de San Martín”, Todo es Histo-

ria, núm. 16, agosto de 1968, 8-19.
Grand Orient de France, “La evolución [de la francmasonería] 

del siglo xix y de la primera mitad del siglo xx”, en www.godf.
org/foreign/es/histoire_es_02c.html.

Guedea, Virginia, «Las sociedades secretas durante el movimiento 
de independencia”, en Jaime E. Rodríguez, ed., The Independen-
ce of Mexico and the Creation of the New Nation, Los Ángeles, 
University of California, Latin American Center Publications, 
Mexico, Chicano Program, 1989, 45-62. 

_____, “Una nueva forma de organización política: la sociedad se-



205

L a  i ma g e n  p ú b l i c a  d e  l a  ma s o n e r í a  e n  N u e va  Es  pa ñ a ,  1761 - 1821

creta de Jalapa 1812”, en Amaya Garrita, ed., Un hombre entre 
Europa y América. Homenaje a Juan Antonio Ortega y Medina, 
México, Instituto de Investigaciones Históricas, unam, 1993, 
185-208.

_____, “La historia política sobre el proceso de la independencia”, 
en Alfredo Ávila y Virginia Guedea, coords., La independencia de 
México, temas e interpretaciones recientes, México, unam/iih, 
2007, 41-64.

Guzmán, José R., “Fray Servando Teresa de Mier y la sociedad Lau-
taro”, Anales del Instituto Nacional de Antropología e Historia, 7ª 
época, México, 1967-1968, 257-288.

Hamill, Hugh M., The Hidalgo Revolt. Prelude to Mexican Indepen-
dence. Gainesville, University of Florida Press, 1966.

_____, “The Rector to the Rescue: Royalist Pamphleteers in the 
Defense of Mexico, 1808-1821”, en Roderic A. Camp, Charles 
Hale y Josefina Zoraida Vázquez, eds., Los intelectuales y el poder 
en México, México, El Colegio de México, ucla Latin American 
Center Publications, pp. 49-61.

Hernández Y Dávalos, Juan E., Colección de documentos para la 
historia de la guerra de independencia de México, edición bajo la 
dirección de Alfredo Ávila, y Virginia Guedea, en www.pim.
unam.mx, México, unam, 2009.

Herrejón Peredo, Carlos, Hidalgo. Razones de la insurgencia y bio-
grafía documental, México, sep, 1987.

_____, “La revolución francesa en sermones y otros testimonios de 
México 1791-1823”, en Solange Alberro, Alicia Hernández 
Chávez y Elías Trabulse, coords., La revolución francesa en Méxi-
co, México, El Colegio de México, Centro de Estudios Mexica-
nos y Centroamericanos, 1992.

Historia general de México, Obra preparada por el Centro de Estu-
dios Históricos, Versión 2000, México, El Colegio de México, 
Centro de Estudios Históricos, 2000.

Jaume, Lucien, “El pensamiento en acción: por otra historia de las 
ideas políticas”, Ayer, núm. 53, 2004, 109-130.

Jiménez Codinach, Guadalupe, La Gran Bretaña y la independen-
cia de México, México, fce, 1991.



206

Ma r í a  E u g e n i a  Vá zq u e z  S e ma d e n i

Landavazo, Marco Antonio, La máscara de Fernando VII. Discurso 
e imaginario monárquico en una época de crisis. Nueva España, 
1808-1822, México, El Colegio de México, Universidad Mi-
choacana de San Nicolás de Hidalgo, El Colegio de Michoacán, 
2001.

Martínez Zaldúa, Ramón, Historia de la masonería en Hispano-
américa, México, Costa-amic, 1967.

Mateos, José María, Historia de la masonería en México, facsimilar 
de la edición de 1884, México, Herbasa, 2003.

Mayer, Alicia, Lutero en el Paraíso. La Nueva España en el espejo del 
reformador alemán, México, fce, iih, unam, 2008.

Mora, José María L., Obras sueltas, México, Porrúa, 1963.
Ocampo, Emilio, “Inglaterra, la masonería y la independencia de 

América”, Todo es Historia, núm. 463, febrero de 2006, 6-21.
Pascual, Pedro, “Ausencia de periódicos y libros masónicos en la 

Independencia de América”, aih, Actas XII, 1995, 194-202.
Ramírez Valdez, Miguel, El Rito Primitivo en México, en: http://

unicorniod64.googlepages.com/018elritoprimitivoenmxico.
pdf.

Rangel, Nicolás, La vida colonial. Los precursores ideológicos de la 
guerra de independencia. La masonería en México, siglo xviii, Pu-
blicaciones del Archivo General de la Nación, xxi, México, Ta-
lleres Gráficos de la Nación, 1932.

Rojas, Rafael, La escritura de la independencia. El surgimiento de la 
opinión pública en México, México, Taurus, cide, 2003.

Schmidt, Peer, “Una vieja élite en un nuevo marco político: El Cle-
ro Mexicano y el inicio del conservadurismo en la época de las 
Revoluciones Atlánticas (1776-1821)”, en Sandra Kuntz Ficker 
y Horst Pietschmann, México y la economía atlántica (siglos xviii-
xx), México, El Colegio de México, 2006, 67-105.

Terán, Marta, “La Virgen de Guadalupe contra Napoleón Bona-
parte. La defensa de la religión en el obispado de Michoacán 
entre 1793 y 1814”, Estudios de Historia Novohispana, vol. 19, 
1999, 91-129.

Tornel y Mendivil, José María, Breve reseña histórica de los aconte-
cimientos más notables de la nación mexicana, México, inehrm, 



207

L a  i ma g e n  p ú b l i c a  d e  l a  ma s o n e r í a  e n  N u e va  Es  pa ñ a ,  1761 - 1821

1985, edición facsimilar de la primera edición de 1852, en la 
imprenta de Cumplido.

Torre, Ana Laura de la, La expedición de Xavier Mina a la Nueva 
España: una utopía liberal imperial, Tesis de maestría, Instituto 
Mora, 1996.

Torres Puga, Gabriel, “Centinela mexicano contra francmasones. 
Un enredo detectivesco del licenciado Borunda en las causas cri-
minales contra franceses de 1794”, Estudios de Historia Moderna 
y Contemporánea, vol. 33, 2005.

Uribe-Uran, Víctor M., “The Birth of a Public Sphere in Latin 
America during the Age of Revolution”, Comparative Studies in 
Society and History, 42, 2, abril 2000, 425-457.

Vázquez, Josefina Zoraida, “Liberales y conservadores en México: 
diferencias y similitudes”, eial, Estudios Interdisciplinarios de 
América Latina y el Caribe, vol. 8, núm. 1, enero-junio 1997. 
www.tau.ac.il/eial/VIII_1/

Verges, J. M. Miquel I., La independencia mexicana y la prensa in-
surgente, México inehrm, 1985.

Vidal, César, “Los protocolos de los sabios de Sión”, Ideas. Libertad 
digital, Madrid, 2002. Revista electrónica en: http://revista.li-
bertaddigital.com/articulo.php/1275325957

_____, Los masones. La sociedad secreta más influyente de la historia, 
México, Planeta, 2005.

Villoro, Luis, El proceso ideológico de la revolución de independencia, 
México, conaculta, 1999. 

_____, “La revolución de independencia”, en Historia General de 
México, México, El Colegio de México, 2000, 491-523.

_____, “Rousseau en la Independencia mexicana”, Revista Casa del 
Tiempo, núm. 80, septiembre, 2005.

Zalce y Rodríguez, Luis J., Apuntes para la historia de la masonería 
en México, México, Herbasa, 1950.

Fecha de recepción del artículo: 20 de mayo de 2008
Fecha de aceptación y recepción de la versión final: 7 de octubre de 2009
                     


