
Relaciones 122, primavera 2010, vol. xxXI

107

En contraste con estudios anteriores del título Ajusco, el objetivo del artículo es 
la comprensión de este título único y sus vínculos íntimos con el patrimonio 
cultural de los nahuas. Concretamente, me centraré en el significado esencial de 
la conceptualización nahua del tiempo y el espacio. La copia de la Biblioteca La-
fragua en Puebla, que es una transcripción completa del original, probablemente 
en 1768, fue desenterrada recientemente por Lidia E. Gómez García. Al traducir 
las versiones Chimalpococa (de la BAH) y Lafragua resulta útil enfatizar las varia-
ciones que existen entre ellas.

(Títulos primordiales, Nahua, conceptualización del tiempo y espacio, estudios 
del náhuatl clásico)

Introducción: El título Ajusco y sus antecedentes históricos

no de los más cortos, pero a la vez intrigantes, ejemplares de 
los títulos primordiales del género nahua es el que provino 
del pueblo de Santo Tomás Ajusco (Tlalpan), anteriormente 
llamado Axoxpan. Mi objetivo aquí consiste en mejorar 

nuestro entendimiento de este título único, así como de sus cercanos 
vínculos con la más amplia herencia cultural nahua. Más en particular, 
me concentraré en el significado de la conceptualización nahua del tiem-
po y el espacio, como está concebido en este texto, y en el modo caracte-
rísticamente nahua de “trascender” hacia otras épocas, lo cual hasta 
ahora ha pasado por alto. Entonces, el presente ensayo sobre el título 
primordial de Santo Tomás Ajusco se preocupa por entender la concep-

El “Relato de memoria” de los axoxpanecas 
(Posclásico tardío a 1610 dc)

Amos Megged 
Universidad de Haifa

*megged@research.haifa.ac.il

U



108

Amos Megged

tualización del tiempo de sus autores y el modo de proyección-obten-
ción que ellos emplearon para trasladar temas recurrentes desde tiem-
pos remotos y ubicarlos dentro del marco de tiempo de la primera 
década del siglo XVII y encajarlos en una fase prefundacional, y no por 
determinar la fecha exacta de su elaboración.

Los modernos pueblos vecinos de Santo Tomás y San Miguel Ajusco 
están localizados en lo alto de la sierra Ajusco-Chichinauhtzín, a sólo 10 
km al sureste de la ciudad de México. A mediados del siglo XV, el tiempo 
de las grandes conquistas de Axayacatl en el vecino valle de Toluca 
(1476-1478), Axoxpan colindaba al suroeste con Huitzilahuac, una de-
pendencia de Yaútepec en Cuauhnahuac. Al este colindaba con Malaca-
tepec Momoxco (Milpa Alta), al noreste con Xochimilco y su chinampa, 
y al oeste con Xalatlauhco (Nepinta-Tuhi, en Matlatzinca, valle de Tolu-
ca), una dependencia de Tlacopan.1 Con base en un sondeo de los limites 
de su territorio mencionados en el título de Ajusco que realicé con las 
autoridades locales municipales en agosto del 2007, llegué a la conclu-
sión que su asentamiento original bien pudo haberse extendido desde 
las pendientes del monte Axoxco (o Pelado, 3,600 msnm) al noreste has-
ta el sureste alrededor del monte Metzontepec. En la época colonial, el 
pueblo de Santo Tomás Ajusco colindaba al noreste con el altépetl de 
Coyoacán, al sur con Huitzilac, al este con Xochimilco y Milpa Alta 
(Malacatepec Momoxco), y al oeste con Xalatlaco.

Recientes excavaciones arqueológicas sugieren que posiblemente 
durante el Posclásico tardío los axoxpanecas, uno de varios grupos tepa-
necas de la predominante mayoría nahua, y una minoría otomí, estaban 
asentados alrededor del antiguo centro ceremonial de Tecpan (Tequipa) 
y parcialmente subordinados a los xochimilcas. Los restos arqueológicos 
de los antiguos sitios ceremoniales y políticos de la actual zona del Ajus-
co y al sureste, en el sitio de Tequipa (Tecpan) datan, de hecho, del Pos-
clásico tardío. En la cima del monte Axoxco, identificado por arqueólo-
gos como Ehecacalco (casa de Ehecatl, nombrado en honor al dios nahua 
del viento), y a una altura de 3,930 metros, se ubicó el mayor sitio cere-
monial de Axoxpan. Sus restos del Posclásico tardío fueron excavados 
en 1970 por el arqueólogo mexicano Altamira, quien descubrió una gran 

1 Codex Mendoza, fol. 32r.



109

El “Relato de memoria” de los axoxpanecas

Mapa 1. Una propuesta para sitio original de la población acocpaneca antes de la 
llegada de los españoles.



110

Amos Megged

estructura de piedra hecha de cerámica, un ayauhcalli, donde desenterró 
una figura de Tláloc, el dios nahua de la lluvia y la fertilidad, a 130 me-
tros abajo de la cima, compuesta de lava y de 16.5 k de peso.2

La fase mayor de asentamiento por parte de grupos tepanecas y oto-
míes en el área de Axoxpan tuvo lugar después de la derrota final del 
anterior poderoso centro tepaneca de Azcapotzalco por el gobernante 
mexica, Itzcoatl, en 1431. Éste fue también el periodo en que el imperio 
mexica extendió sus fronteras al este y oeste y emprendió campañas de 
conquista adicionales en los territorios de Chalca y Tlaxcallan, así como 
en zonas más distantes al suroeste del valle de México. La barrera mon-
tañosa del cráter Axcoco, a una elevación de 3,940 msnm, se convirtió en 
la nueva frontera de este imperio, y su relativo aislamiento brindó refu-
gio a los grupos tepanecas que huyeron para luego asentarse en las lade-
ras y quebradas alrededor del monte Axcoco y abajo del cerro de Met-
zontepec. Cerca de ese lugar se encontraba el asentamiento de Topilejo, 
de origen acolhua.3 Es muy posible que mientras extendía su campaña 
de conquista hacia el suroeste a los pueblos de Guerrero, Itzcoatl sabia-
mente haya evitado cruzar esta montañosa barrera geográfica de la sie-
rra de Axoxco, prefiriendo tomar el camino que lleva de Chilpancingo a 
Acapulco, a través del territorio tlahuica. Los tepanecas se establecieron 
junto a los grupos otomíes y tlahuicas que tal vez llegaron con anteriori-
dad, pero todos hablaban náhuatl como su lingua franca. Los pueblos 
disidentes cercanos a los tepanecas, como Coyoacán y Xochimilco, pron-
to fueron reconquistados por los mexicas. Diego Durán describe cómo 
los gobernantes de Xochimilco, Yacaxapo tecuhtli, y el señor de Milpa 
Alta (Malacatepec Momoxco), Pachimalcatl tecuhtli, convocaron a un 
concilio general con el resto de los señores de los pueblos sujetos con-
quistados por Tenochca a fin de buscar una forma relativamente favora-
ble de contrarrestar esta emergente situación.4 Los folios 5v-6v del Códi-
ce Mendoza describen vívidamente la sumisión de estos pueblos al 
gobierno mexica, entre ellos el altépetl de Coyoacán, al cual Axoxco se 

2 http://www.geocities.com/The Tropics/Cove/5807/arqueo.htm?20073.
3 Véase Nicole Percheron, Problemes agraires de l´Ajusco, núm. 8, México, Centre d’Edutes 

Mexicaines et Centramericaines, Colección Etudes Mesoamericaines, 1983, 33-34.
4 Diego Durán, Historia, vol. 2, 105.



111

El “Relato de memoria” de los axoxpanecas

convirtió en tlaxilacalli (distrito). Ajusco no aparece en esa relación de los 
pueblos tributarios que cayeron bajo el domino Mexica, así que es pro-
bable que haya pagado sus impuestos directamente al altépetl de Co-
yoacán. Para las últimas décadas del siglo XV, Axoxco fue incluido entre 
los separados y distintos calpolli/tlaxilacalli del altépetl de Coyoacán de-
bido a diferencias de idioma e identidad étnica.

Después de 1521, año en que Coyoacán fue conquistado por los es-
pañoles, y la llegada de Hernán Cortés en la zona, quien se estableció 
cerca de ese lugar, la situación cambió en unos cuantos años. Antes de la 
llegada española en 1520, Axoxpan ocupaba una zona montañosa rela-
tivamente aislada, entre tres picos de volcanes que compartía con otros 
pueblos alejados. Poco después de la llegada de Cortés, este centro fue 
abandonado y su gente asentada en dos nuevos sitios, a medio kilóme-
tro de distancia, que después fueron denominados Santo Tomás y San 
Miguel Ajusco. En 1531, Cortés regresó de un viaje a España con el título 
de Marqués del valle de Oaxaca y la capitanía general de la Nueva Espa-
ña, que comprendió veintidós pueblos en siete diferentes territorios in-
dependientes. En ese momento estableció su sede en Coyoacán. El terri-
torio asignado incluía al Ajusco y los demás pueblos periféricos, todos 
los cuales quedaron incluidos en la nueva jurisdicción del Marquesado 
que se extendió hasta los peñoles de Tepeapulco y Xico, muy cerca de 
este pueblo.5 En 1531, los axoxpanecas bien pudieron haberse sentido 
fuertemente amenazados por las nuevas circunstancias.6 Sin duda, su 
proximidad a la capital del marquesado (Coyoacán) y su política local 
tuvo repercusiones directas en las vidas de los axoxpanecas en las déca-
das siguientes. En 1535, un convento dominico fue el primero en esta-

5 Peter Gerhard, A Guide to the Historical Geography of New Spain, 101.
6 La presencia de una minoría otomí en esta área fue evidenciada en 1553 durante un 

recorrido de inspección de la región emprendida por el juez Gómez de Santillán de la Au-
diencia de México para investigar abusos de tributo. Varios residentes de Coyoacán se 
quejaron de que el noble de ese lugar, don Luis Quauhnochtli, molestaba a todos los distri-
tos [tlaxilacalli] próximos a la montaña, algunos de ellos otomíes y otros mexicas. Un testigo 
mencionó a “los indios otomíes de la montaña [posiblemente con referencia al cerro Axox-
co]”. Sabemos por esta misma colección de documentos que los tlaxilacalli de Quauhximal-
pan, Ameyalco y La Magdalena (Contreras) también hablaban otomí. Véase Pedro Carras-
co y Monejeras-Ruiz (eds.), Colección de documentos sobre Coyoacán, 2 vols. op.cit. en Horn, 
ibid., México, 1976, 22-23.



112

Amos Megged

blecerse en San Juan Bautista Coyoacán, pero el proceso más eficaz de 
congregación y evangelización no tuvo lugar sino hasta finales de la 
década de 1540, como atestiguan las comunidades vecinas alrededor de 
Ajusco. En ese tiempo fue construida también la primera iglesia en el 
nuevo sitio del asentamiento, al noreste del antiguo lugar en las faldas 
del cerro Axoxco. En 1545, los franciscanos decidieron construir una 
iglesia y un monasterio en Milpa Alta en el sitio de Malacatepec Mo-
moxco, que posteriormente fue conocido como Santa María de la Asun-
ción. También para ese tiempo los dominicos habían iniciado sus activi-
dades en la zona. Un monasterio franciscano fue establecido primero en 
Xalatlauco, al oeste de Ajusco, en 1545, y otro fue fundado dos años 
después en San Agustín de las Cuevas, Tlalpan.7 Un segundo convento 
dominico fue erigido en 1550 en Asunción Yaútepec, a cargo de Huitzl-
ahuac, que bordeaba el territorio Axoxpaneca.8

Como describe Horn en su estudio del Coyoacán postconquista, ya 
para la década de 1570, los españoles en el área comenzaron a comprar 
tierras a través de la intermediación de algunos señores indígenas y con 
el aparente consentimiento de los oficiales del marqués. En 1589, mucho 
antes que en otras áreas de la Nueva España, las primeras composiciones 
de tierra empezaron a efectuarse alrededor de Coyoacán y sus pueblos 
sujetos, lo que implicó realizar sondeos del territorio y verificaciones 
formales de la tenencia de la tierra y de los títulos de propiedad por 
parte de oficiales que para entonces actuaban bajo las órdenes de la Co-
rona española.9 Entre 1620 y mediados del siglo XVII, un proceso total-
mente nuevo de la constitución de propiedades fue implementado en el 
interior montañoso de Coyoacán. Los españoles residentes en Tlalpan, 
Coyoacán y la ciudad de México compraban tierras que estaban bajo la 
jurisdicción del pueblo de Ajusco, aprovechando sus cercanos vínculos 
con los señores nativos locales. Además, recibieron derechos a las tierras 
de don Pedro Cortés, el gobernador nativo de Coyoacán, con la aproba-
ción del cuarto Marqués del Valle, en áreas que aprovechaban para criar 
ganado mayor y menor, y gozaban del derecho de cortar madera en el 

7 Gerhard, ibid., 100-101, 245-246.
8 AGN Indios, vol. 6, 2a parte, fol. 134.
9 Rebbeca Horn, Postconquest Coyoacán, 176-177.



113

El “Relato de memoria” de los axoxpanecas

bosque para la industria de la construcción en la ciudad de México. Las 
relaciones entre los habitantes del Ajusco y estos nuevos terratenientes 
pronto entraron en una fase de deterioro cuando estos últimos empeza-
ron a sobreexplotar la mano de obra local.10 Entre 1603 y 1604, y parale-
lamente al tema de las tierras, un acelerado proceso de nuevas congre-
gaciones comenzó en la zona. Para el 2 de agosto de 1609, los límites de 
Ajusco fueron permanentemente ajustados por don José Lozano, un car-
tógrafo comisionado que iba acompañado de fray Juan de Grijalva, el 
prior del monasterio de Culhuacan, y don Celedonio Velázquez, vicario 
de la iglesia de San Agustín de las Cuevas (Tlalpan). Se le concedieron al 
pueblo 12,000 has, y sus nuevos límites aparecieron en el lienzo de ese 
año.11 El impacto más significativo de estos acontecimientos se sintió en 
la venta de tierras locales, un aspecto crucial para los axoxpanecas, da-
das las restricciones locales y ecológicas de la alta y árida meseta donde 
vivían y los limitados recursos naturales de que dependían.12 Las compo-
siciones de tierras en la región ocurridas entre 1712 y 1745 constituyeron 
un fatídico intento por parte de la Corona de poner en orden aquel siem-
pre caótico entorno de tenencias y apropiaciones ilegales que llegarían a 
caracterizar a toda esta zona en los siglos posteriores. Durante este largo 
proceso, tanto los pueblos nativos, como los españoles con tierras fueron 
forzados a presentar títulos de propiedad y pruebas de posesión a fin de 
iniciar el trámite formal de legalizar sus tierras. Es probable que fuera 
entonces que el pueblo de Ajusco presentara por primera vez su título 
primordial. No creemos que el título fuera revelado a los españoles du-

10 Ibid., 194-196, 233.
11 Percheron, ibid., 36.
12 Las irregulares circunstancias ecológicas características de la sierra del Ajusco tam-

bién fueron relevantes en el siglo XX. En 1935, toda el área al sur de Tlalpan fue declarada 
una zona ecológica. Después, en los setenta, lo distintivo del Ajusco se derivaba aún de la 
manera particular en que la tenencia de la tierra era caracterizada por patrones recurren-
tes y crecientes de asentamientos irregulares, por el cultivo ilegal en las laderas de los 
cerros, y por movilizaciones populares contra el Estado. Ajusco y sus alrededores, “se ha 
vuelto un punto focal y base de prueba para la política de contenimiento del Estado”, 
exclama Keith Pezzoli en su libro que trata de las complejidades en torno a la política y 
ecología de la zona metropolitana de la ciudad de México hoy. Véase Pezzoli, “The Ex-
pansion of Irregular Settlements into the Greenbelt Zone of Ajusco”, en Human Settle-
ments and Planning for Ecological Sustainability, Cambridge, MIT Press, 1998, 193-223.  



114

Amos Megged

rante las composiciones de 1609 cuando don José Martín Palomares solici-
tó el reconocimiento de la Corona al apoyo que este pueblo brindaba a la 
conquista española.

Contextualización del título Ajusco entre otros títulos 
primordiales del género nahua

Todos los que estudiamos la etnografía de los pueblos indígenas que 
habitaban el altiplano de México y hacia el sur, al este y oeste de Meso-
américa, estamos totalmente conscientes ahora del incomparable valor 
de los llamados “títulos primordiales” que dichos grupos elaboraron 
como repositorios de su memoria social. Como tal, incluyen segmentos 
de una narrativa histórica de los antiguos relatos de la migración nahua 
de Aztlán-Tollan-Chicomoztoc y los asentamientos en las orillas del lago 
Texcoco y alrededores. Además, mencionan algunos aspectos del proce-
so histórico de las congregaciones y la cristianización realizadas por los 
frailes españoles a mediados del siglo XVI, y la subsecuente imposición 
de las composiciones de tierras en los doscientos años posteriores. Al in-
cluir elementos prehispánicos y del temprano periodo colonial, estos 
títulos nos presentan un desafiante laberinto de remembranza social 
que entrelaza versiones individuales y faccionales de sucesos históricos 
junto con relatos del pasado de esa comunidad-pueblo antes y después 
del arribo de los españoles, algunas de ellas unificadas, otras muy frag-
mentarias.

Elaborados entre las primeras décadas del siglo XVI y finales del XVIII, 
es bastante evidente –según lo que se ha encontrado a la fecha y lo que 
esperamos descubrir respecto de los títulos de este género– que los títu-
los surgieron más bien de persistentes tradiciones orales locales, manus-
critos tipo anales, y algunos antecedentes pictográficos aún poco cono-
cidos. El contenido de esas fuentes es reproducido en este género con el 
propósito de relatar las antiguas migraciones y fundaciones en el valle 
de México y más allá, entre 1190 y 1420 dC, mucho antes de la llegada a 
sus tierras de los españoles y el cristianismo. Al estudiar fuentes colonia-
les nahuas, tales como el género de los títulos primordiales, uno de los 
más prominentes patrones que sale a relucir es el proceso dinámico de 



115

El “Relato de memoria” de los axoxpanecas

una constante búsqueda y recuperación de fórmulas antiguas. Hay una 
clara afinidad entre el contenido nuclear identificado en estos títulos y el 
proceso histórico colonial global. No obstante, aún requerimos una de-
finición más amplia de la vinculación histórica y las afinidades entre 
este género y sus antecedentes prehispánicos, así como de su relación 
con fuentes indígenas tempranas y de mediados del periodo colonial.13 
Debemos buscar material histórico corroborativo en estos títulos me-
diante comparaciones con otras fuentes, como los Anales, material pic-
tográfico, historias catastrales, las Relaciones, y manuscritos como la 
Historia tolteca chichimeca y el Mapa de Cuauhtinchan 2, que en su conjunto 
conforman las bases de este debate.

En su contexto global, sin embargo, los títulos primordiales son en 
varias maneras producto de un cierto proceso histórico que pesa sobre 
todos ellos: las composiciones de tierras. El inicio de este proceso ocurrió 
el 1 de noviembre de 1591 mediante una real cédula emitida por Felipe 
III que legalizó un proceso sistemático de reasignación de tierras “no 
cultivadas” en toda la Nueva España.  Lo grueso del proceso se materia-
lizó en dos periodos mayores: 1642-1644 y 1692-1754, pero en áreas apar-
tadas de las principales carreteras, como San Agustín de las Cuevas-
Ajusco, para 1610 esta iniciativa ya estaba bien encaminada.14

13 Un reciente debate sobre la naturaleza de los títulos primordiales y sus afinidades 
históricas tuvo lugar en la Biblioteca Burgoa en Oaxaca, México (julio, 2007). Se espera 
que sus resultados sean publicados en un libro.

14 Para recuentos detallados de este proceso véanse, por ejemplo, Cartas del Virrey 
Luis de Velasco, Hijo, AGI, México, leg. 22, núm. 74, marzo 1592 (156 fols.); Cartas del Vi-
rrey Conde de Monterrey, AGI, México, leg. 25, núm. 48, 13 julio 1594; Copia de un Decreto 
Real de 13 julio 1594 dirigido a Luis de Velasco padre, que reafirma la realización del 
programa “en el interés de la prosperidad y defensa de los nativos”, y proporciona apoyo 
financiero, 17 noviembre 1599, Chalco Atengo, Tlalmanalco, Azumba, Chimalhuacan, 
Ecatzingo, Cuitlahuac, Amequemeca, Tenango, Tepecoculco, Mizquic, Ayozinco, provin-
cial de Chalco: proclamación pública del acta de Congregación; Cartas del Conde de 
Monterrey, Virrey, AGI México, leg. 25, núm. 48, 18 noviembre 1603, Otumba; Cartas del 
Virrey Marqués de Montesclaros, AGI, México, leg. 26, núm. 80: Real Cédula tocante a la 
reducción y congregación de los indios a poblaciones. Valladolid, 3-XII-1604. Copia [s.f.]. 
2 fs; el Virrey a S.M., congregaciones de los indios. 6 fs. Añejos, 26.1.1606; Real Cédula al 
Virrey y Audiencia de México sobre la fabricación de paños. San Lorenzo 7-IX-1594. Co-
pia [S.F.]. 1 f. 2. AGI, México leg. 23, núm. 86: 1606.



116

Amos Megged

Durante estos dos periodos los colonos, granjeros y hacendados es-
pañoles alcanzaron un acuerdo legal con la Corona española que legali-
zó los títulos de propiedad de sus tierras de labor y propiedades que 
habían ocupado con anterioridad dentro de los límites de ciertos territo-
rios indígenas gracias al pago de multas. Los acompañaron pueblos na-
tivos que aprovecharon esa oportunidad no sólo para conseguir la apro-
bación legal de sus territorios históricos, sino también para extenderlos. 
Para el segundo periodo, la población indígena ya había empezado a 
recuperarse del gran colapso demográfico que sufrió entre 1521 y 1650 a 
causa de las epidemias europeas. Así, era un momento propicio para 
que presentaran peticiones legales ante la corte colonial española de la 
Audiencia de la Nueva España, que describían las incursiones españo-
las en sus tierras y pidieran el pleno reconocimiento por parte de la Co-
rona española de sus legítimos derechos en esas antiguas tierras que 
habían sido suyas desde “tiempos inmemorables”. Pidieron asimismo 
lo que se conoce como los títulos primordiales de estas comunidades, 
documentos que relataban la historia de sus actos primordiales de fun-
dación y subsecuente legalización de sus sitios antiguos de asentamien-
to por los virreyes de la Nueva España.15

La corte colonial española de la Audiencia de la ciudad de México 
frecuentemente apoyaba los esfuerzos de las comunidades indígenas 
del altiplano mexicano de producir evidencia de sus orígenes primor-
diales en forma escrita atribuida a tradiciones antiguas, tanto orales 
como pictóricas, y de este modo legitimar como su propiedad ciertas 
tierras y jurisdicciones. En algunos casos traídos a la Audiencia de la 
ciudad de México, los títulos primordiales, incluyendo los Techialoyan, 
fueron el resultado de nuevos sondeos de las tierras y “mapas” catas-
trales exigidos puntualmente por la corte. Los trámites legales que im-
plicaba cada nuevo reclamo de tierras de parte de una comunidad indí-
gena, en sus diferentes fases, usualmente exigían presentar versiones 
revisadas y reivindicadas de la historia del pueblo litigante, a veces 

15 Véase Margarita Menegus Bornemann, “Los títulos primordiales de los pueblos de 
indios”, en Menegus (coord.), Dos décadas de investigación en historia económica comparada 
en América Latina. Homenaje a Carlos Sempat Assadouian, México, El Colegio de México, 
1999, 137-161.



117

El “Relato de memoria” de los axoxpanecas

acompañadas de “mapas” e ilustraciones en que se veían los líderes 
históricos locales, un resumen de la extensión de su antigua jurisdicción 
y los nombres de sus santos patronos. Algunos incluían además una 
descripción pictórica de sus actos de fundación. Las comunidades tam-
bién fueron obligadas a trazar en aquellos mapas las demarcaciones 
entre su anterior altépetl y los de sus vecinos, ya que esos límites habían 
evolucionado a través de los siglos. Los casos presentados en la corte o 
iniciados por procedimientos jurídicos obviamente brindaron aun más 
espacio para maniobras políticas y étnicas en el nivel local; aunque 
hubo también mucho más campo para remarcar y reforzar la presencia 
de las antiguas tradiciones de representación de la memoria y la histo-
ria. En esta perspectiva, los ejemplares como el Códice de Metepec no son 
simples anacronismos sino, más bien, representaciones de un esfuerzo 
conjunto de la nobleza y la elite locales de preservar la dignidad y el 
prestigio de sus pueblos ante las dramáticas transformaciones que esta-
ban sufriendo.16 Dada la necesidad de presentar reclamos y dar res-
puesta a los contrarreclamos de los pueblos indígenas involucrados en 
esos litigios, varios casos se alargaron mucho tiempo, casi doscientos 
años en algunas instancias.

Un fenómeno distinto que encontramos en este género y que amerita 
nuestra plena atención es su manejo del tiempo, ya que se caracterizan 
por el fenómeno de saltar en el tiempo o, más precisamente, de mostrar 
tiempos recuperados y reivindicados en sus figuras pictográficas, tex-
tuales y combinadas de las “narraciones históricas” provenientes del 
altiplano de México, del valle de Oaxaca más al sur, y del área maya. 
Podemos atribuir esto al hecho de que los compositores de los títulos 
tendían a basarse en una conceptualización del tiempo que es ajena a la 
europea occidental que más tarde fue inculcada por los españoles. Por 
esta razón, no les fue posible adoptar en forma completa los elementos 
de una narración secuencial que seguía el fluir del tiempo “lógico”, pro-
gresivo, armonioso y altamente sintetizado. Por el contrario, para ellos 
la memoria siempre fue caracterizada por saltos de tiempo hacia atrás y 
adelante que, además, no fueron de ninguna manera casuales, ya que 

16 Sobre el Códice de Metepec, véase A. Megged, “Communities of Memory in the Va-
lley of Toluca, the Town of Metepec, 1476-1639”, Ethnohistory 55:2, abril 2008, 251-283.



118

Amos Megged

transmitieron el modo único en que los mesoamericanos concebían al 
destino. Por consiguiente, el patrón también único de los títulos primor-
diales podría entenderse como un “tejido” de diversas fuentes de un 
mismo pueblo, provenientes de diferentes periodos de tiempo que con-
vertían al tiempo en un continuum ininterrumpido, como si el pasado 
estuviera totalmente integrado en el presente.

Sugiero que las fuentes de mediados del periodo colonial, como los 
títulos primordiales nahuas, no deben leerse por los historiadores y et-
nohistoriadores como si fueran invenciones o composiciones del siglo 
XVII o XVIII divorciadas de sus antecedentes pictóricos y de los anales; 
más bien, hay que verlos como un continuum. Por ejemplo, fuentes úni-
cas como los títulos primordiales de San Gregorio Atlapulco (1519-1606) 
tienen una sección elaborada completamente en el estilo y forma de los 
anales (una narración histórica de los años).17 Así, en este caso como en 
otros del mismo tipo, los títulos posteriores combinaban un repertorio 
de documentación y estilos que procedían de fuentes más tempranas 
que, para la primera década del siglo XVII, ya no existían en muchos 
pueblos indígenas, aunque sus tradiciones seguían vivas y podían ser-
vir a la comunidad como una fuente también viva a partir de la cual era 
posible rescatar la memoria social.18 Un acercamiento similar al tema del 
tiempo en el género de los títulos primordiales es el que encontramos en 
el artículo de Michel Oudijk y María de los Ángeles Romero Frizzi sobre 
los títulos y lienzos del área mixteca.19 Tomando como ejemplo el lienzo 
de Tiltepec y el lienzo de Guivea, estos dos autores exploran la posibili-
dad de que ambos representen una continuación del tiempo precolom-

17 Pérez Zavallos y Luis Reyes García, La fundación de San Luis Tlaxialtemalco según los 
títulos primordiales de San Gregorio Atlapulco, 1519-1606, México, Gobierno del Distrito 
Federal, Delegación Xochimilco, 2003.

18 Respecto de este punto véase asimismo el comentario de Wood en el sentido de 
que la relación entre los Anales y los títulos primordiales está en documentos que origi-
naron en Chaloc y Xochimilco (Santa Marta, Los Reyes, Chalco), incluidos los Anales. “El 
problema de la historicidad de los Títulos y los códices del grupo Techialoyan”, en Xavier 
Noguez y Stephanie Wood (coords.) De tlacuilos y escribanos. Estudios sobre documentos 
indígenas coloniales del centro de México, Zamora, El Colegio de Michoacán, 1998, 178-180.

19  Michel R. Oudijk y María de los Ángeles Romero Frizzi, “Los títulos primordiales: 
Un género de tradición mesoamericana. Del mundo prehispánico al siglo XXI”, Relaciones 
95, vol. 24, 2003, 17-48.



119

El “Relato de memoria” de los axoxpanecas

bino y que sus datos genealógicos se originaron en otros documentos 
pictóricos antiguos y de la tradición oral. Oudijk y Romero Frizzi tam-
bién se inclinan por tratar a estos lienzos como conjuntos de datos pro-
venientes de varias fuentes y diferentes periodos de tiempo, pero naci-
dos en una matriz común, que los autores posteriores optaron por 
incluir en sus textos más recientes con la finalidad de proteger su territo-
rio y su identidad.

En este aspecto, por lo tanto, los títulos primordiales en efecto repro-
dujeron la manera única en que los pueblos mesoamericanos concebían 
el tiempo y el destino, y es así como debemos entender sus saltos en              
el tiempo y su recuperación de periodos anteriores; es decir, esos produc
tos transmitieron el significado pleno de la forma en que esos pueblos con
ceptualizaron el tiempo. En este dominio temporal, los textos escritos 
emergidos de antecedentes pictóricos pueden interpretarse asimismo 
como poseedores de una función de “receptáculos del tiempo”; ya que 
acomodaban el ya muy remoto tiempo ancestral junto al de la época de 
profecías del futuro y de repeticiones de patrones pasados, de la misma 
manera en que el acto simbólico de enlazar las tierras sirvió para inte-
grar las almas de los muertos. Cuando esas historias eran repetidas y, en 
periodos y siglos posteriores, transmitidas en la forma de textos escritos, 
conservaron esas nociones de tiempo y espacio.

Tomemos, por ejemplo, los títulos primordiales de Nativitas Tetzco-
tzinco y Santo Tomás Ajusco (Tlalpan), elaborados quizá entre 1607 y 
1610. Todo el discurso en la primera parte del título Tetzcotzinco y en 
todo el de Ajusco, es contado en un estilo de discurso/diálogo que es 
reverencial y relata eventos y acontecimientos históricos que habían te-
nido lugar en el siglo XV y poco después de la conquista española, entre 
1521 y 1532 (en el caso del de Ajusco). En la historia de remembranza del 
Códice de Metepec (Ethnohistory 55: 2, 2008), el tiempo salta hacia atrás y 
adelante y la narrativa se conforma de representaciones distintas y úni-
cas de compartimentos significativos de tiempo: algunos pertenecientes 
al pasado precortesiano, otros al periodo colonial temprano. A este res-
pecto, Paul Kirchhoff enfatizó que los lapsos de tiempo eran importan-
tes en la secuencia de la tríada Aztlán-Chicomoztoc-Culhuacan, que 
culminó en una configuración del paisaje llamada Teoculhuacan o Cul-
huacan, y variantes de estos topónimos. También vale la pena mencio-



120

Amos Megged

nar aquí la discusión de Robert Haskett en su libro Visions of Paradise, 
concerniente a los títulos de Cuernavaca: “Los títulos primordiales de 
Cuernavaca parecen estar llenos de inconsistencias temporales. Abolie-
ron el ‘tiempo profano’ al colapsar un amplio rango temporal de eventos 
en un solo momento de fundación”.20 Empero, esos eventos remotos son 
relatados en primera persona por los líderes históricos de esos pueblos, 
y en tiempo presente, como si el aspecto temporal estuviera “congela-
do” o fue recuperado en su totalidad por los autores durante el proceso 
de su elaboración.

Como observa Ellen T. Baird, en la pictografía preolombina “se usa 
comúnmente un espacio bidimensional para transmitir el paso del 
tiempo, como en una secuencia de acciones, los intervalos entre gene-
raciones, o el tiempo de viaje transcurrido entre lugares geográficos”.21 
En este mismo contexto, uno puede también estudiar los saltos de 
tiempo y los “tiempos tejidos” desde el punto de vista que Elizabeth 
Boone adopta frente a los manuscritos mixtecos y nahuas: “los eventos 
pueden proceder hacia adelante o bien brincar hacia atrás en el tiem-
po, como indican a través de señalar las fechas. Tiempo y lugar no son 
los temas predominantes de la secuencia de eventos”.22 Una confirma-
ción importante de esta hipótesis la encontramos en el comentario de 
Joyce Marcus sobre la escena de la inauguración de Acampichtli en 
1382 dC: “La escena refuta la noción de que los escribanos estuvieron 
escribiendo la historia, ya que al menos tres de las personas mostradas 
aquí […] no pudieron haber asistido –[ya que] vivieron 100 años o más 
antes de Acampichtli” En otro comentario, éste sobre la escena de in-
auguración de Copán, Honduras en el siglo VIII dC, esta autora afirma 

20 Paul Kirchhoff, “¿Se puede localizar Aztlán?”, en Jesus Monjarás-Ruiz y Emma 
Pérez-Rocha (eds.), Mesoamérica y el centro de México, México, UNAM-INAH, 1975, 331-342; 
Robert Haskett, Visions of Paradise, Primordial Titles and Mesoamerican History in Cuernava-
ca, Norman, University of Oklahoma Press, 2005, 304.

21 Ellen T. Baird, “Adaptation and Accommodation: The Transformation of the Pic-
torial Text in Sahagún’s Manuscripts”, en Emily Umberger y Tom Cummins (eds.), Na-
tive Artists and Patrons in Colonial Latin America, Phoebus-A Journal of Art History, vol. 
7, 1995, 36-51.

22 Elizabeth Boone, Stories in Red and Black, Pictorial histories of the Aztecs and Mixtecs, 
Austin, University of Texas Press, 2000, 243.



121

El “Relato de memoria” de los axoxpanecas

que, “la escena no puede considerarse ‘historia’ porque incluye gober-
nantes cuyos reinos estaban separados por siglos”.23 Algunas partes de 
los títulos primordiales nahuas de los siglos VII y VIII bien pudieron 
haber emergido de narrativas pictóricas –no escritas– e historias catas-
trales que contenían las mismas características identificadas por Boo-
ne. Por lo tanto, los eventos pertenecientes a diferentes periodos de 
tiempo pudieron haber ocupado el mismo espacio en estas narracio-
nes escritas, exactamente la misma manera que en su prototipo de na-
rración pictórica. Las narrativas puramente cronológicas y lineales 
como los Anales también fueron replicadas en esta forma para luego, 
en etapas y siglos posteriores, ser transformadas en textos escritos que 
conservaban las mismas nociones de tiempo y espacio.24

La naturaleza del título primordial de Santo Tomás Ajusco

El texto entero del título Ajusco está compuesto de un discurso-diálogo-
consulta de estilo reverencial en tiempo presente que relata los grandes 
eventos y acontecimientos históricos que habían tenido lugar en, y alre-
dedor de, la comunidad de Axoxpan en 1531-1532, poco después de la 
conquista. La primera sección de este título está dedicada al tema del 
terrible precio que pagaron todos aquellos gobernantes indígenas que 
sucumbieron al recién llegado dominio español. Trata principalmente 
de las atrocidades españolas infligidas a la nobleza nahua entre 1520 y 
1531, y la inminente amenaza al bienestar de esa comunidad.25 Lo que 
enfatiza son los grandes y abominables actos cometidos por los españo-
les, principalmente cuando Cortés salió de México, pero que continua-

23 Joyce Marcus, Mesoamerican Writing Systems Propaganda, Myth and History in Four 
Ancient Civilizations, Princeton, 1992, 315, 343. Aquí, Marcus parece interpretar a la “histo-
ria” desde una perspectiva bastante estrecha. Tomemos, por ejemplo, el texto jeroglífico de 
la tableta de piedra cáliz en el Templo 14 de Palenque, donde el acto en que Chan-Bahalum 
saluda a su madre el día 6 de noviembre 705 dC. es exactamente tres haabs y un tzolkin des-
pués de su muerte el 20 de febrero 702 dC y, por lo tanto, el acto mostrado es sobrenatural, 
“ya que en esa fecha los actores ya están muertos”. Linda Schele y Mary Ellen Miller, The 
Blood of Kings. Dynasty and Ritual in Maya Art, Nueva York, George Braziller Inc, 1989, 274.

24 Stephanie Wood, Transcending Conquest, 62-63, 66-70. 
25 AGN, vol. 2676, exp. 4.



122

Amos Megged

ron aún después de su regreso y el establecimiento de su sede en 
Coyoacán, el altépetl vecino.

Un evento dramático y definitorio mencionado en el texto con la fina-
lidad de ejemplificar las atrocidades españolas contra el público local fue 
el del gobernante tarasco, Caltzonzin, quien en 1530 fue quemado vivo 
por Nuño de Guzmán, esto encima de las ejecuciones de otros gobernan-
tes nativos ocurridas antes. En las líneas 22-35 del título, los autores expli-
can que debido a la envidia que sentían por los gobernantes de Azcapot-
zalco, Tenochtitlán, Texcoco y Chalco, los españoles eventualmente los 
despojaron de sus grandes territorios para convertirse a sí mismos en sus 
amos y señores.26 De esta manera, el título recuerda a la gente de Ajusco 
las atrocidades cometidas contra sus gobernantes, el saqueo de su oro y 
riquezas, y las violaciones de sus hermosas esposas e hijas. Respecto de 
las doncellas y mujeres, en el Códice Chimalpahin, escrito en las primeras 
décadas del siglo XVII por el cronista indígena de ascendencia noble, Do-
mingo Francisco de San Anton Chimalpahin (Chalco-Amaquemacan), 
encontramos el relato de atropellos similares. Lo que sus autores lamen-
taban fueron los actos brutales de Cortés y sus hombres quienes, además 
de acabar con dinastías reales de cientos de años de antigüedad, forzaron 
a los señores locales a proveerlos de mujeres jóvenes.27 Es evidente que 
ese saqueo de oro puede compararse con las afirmaciones de los infor-
mantes de Sahagún en el capítulo 18 del Códice Florentino, cuando el rey 
es llevado por los españoles a su morada privada en Totocalco, y obliga-
do a poner en el patio (ithualli) todo cuanto posee, aparentemente sin 

26 Véase Susan Schroeder, “Cocoliztli (epidemic disease): The Impressions of a Nahua 
Annalist from Amecamaca”, ponencia inédita presentada en la reunion de la Latin Ame-
rican Indian Literature Association, Ithaca, Cornell University Press, 1987. Canto núm. 62 
de Cantares mexicanos, los encantamientos sagrados compuestos por los reyes y nobles 
mexicas justo antes y después de la conquista española, titulado Tlaxcaltecayotl o la “Tlax-
calan Piece”, ameritan nuestra atención en este contexto. Este canto transmitió pública-
mente, y ayudó a conmemorar, el drama de los dos ciudades-estados gemelas (altépetl) en 
el corazón del lago Texcoco y su pasado compartido: Tenochtitlan y Tlatelolco. John Bier-
horst, Cantares Mexicanos: Songs of the Aztecs, Stanford, Stanford University Press, 1985, 
Canto núm. 66, “Tlaxcalan Piece”, “Fifth Drum”, líneas 13-19; 29-30.

27 Véase la traducción de James Lockhart de este texto del Libro 12 del Códice Floren-
tino en We People Here: Nahuatl Accounts of the Conquest of Mexico, Berkeley, University of 
California Press, 1993, 126.



123

El “Relato de memoria” de los axoxpanecas

ninguna resistencia de parte de Moctezuma, aunque empieza a surgir 
un gran temor.28 Lo que también resaltan aquí son las abominaciones 
realizadas a los señores de Jalapan, Tlaxcala, Tehuantepec, Oaxaca y mu-
chos otros lugares, hacia donde esos maliciosos “autollamados cristia-
nos”, hambrientos de poder, extendieron su dominio.

La primera parte cuenta la matanza Toxcatl, ocurrida en el corazón 
de Tenochtitlán once años atrás, así como las constantes privaciones que 
sufría la clase dominante en todo Anáhuac, además de reproducir una 
forma de “interrogatorio” sagrado de la preconquista. En su segunda 
parte, el título de Ajusco se enfoca en el presente y las repercusiones 
para el futuro. En un contraste claro con la primera parte, el discurso del 
líder histórico aquí está dedicado a la necesidad de tomar el camino de 
la cristianización y dejar de tratar de pelear contra los españoles y los 
cambios forzados. Después, dirige su atención a un sondeo de los lími-
tes de las tierras axoxpanecas llevado a cabo por él mismo junto con el 
resto de la nobleza local y que tuvo lugar después de que el territorio 
había sido reducido por el Marquesado del Valle.

El discurso reverencial del líder histórico, el señor Tecpanecatl, bien 
puede compararse con la famosa consulta narrada en la década de 1540 
por los informantes de fray Bernardino de Sahagún sobre el clero de 
Tenochtitlán y la respuesta de los nobles a los franciscanos cuando se 
les ofreció abandonar a sus antiguos dioses.29 También hay cierta se
mejanza con el título primordial de Coatepec de las Bateas (valle de 
Toluca), elaborado entre 1550 y 1562. En la parte derecha de la doceava 
página de ese título hay discursos individuales hechos por los digna
tarios participantes: cada uno de ellos “retratado” como si apareciera en 
persona para dirigirse al resto de la asamblea. La estructura narrativa 
de la primera parte del título Ajusco, por lo tanto, emula claramente la 
de las representaciones pictóricas de discursos tradicionales hechos por 
grupos de dioses o líderes cara a cara. Por ejemplo, en el Códice Vaticanus 

28 Kenneth Mills y William B. Taylor (eds.), Colonial Spanish America, A Documentary 
History, Wilmington, Scholarly Resources Inc., 1998.

29 Véase el comentario de Anders y Jansen, Religión, costumbres e historia de los antiguos 
mexicanos, libro explicativo del llamado Códice Vaticano A, México, Fondo de Cultura Econó-
mica, 42-43. 



124

Amos Megged

A, fol. 2v, cuatro pares de dioses y diosas de la muerte se encuentran 
sentados en el noveno piso del inframundo, envueltos en un diálogo.30 
Esta forma de presentar el intercambio entre los dignatarios en el título 
analizado aquí podría ser una clara traducción de un modo de narra-
ción pictográfica que también conocemos de los libros sagrados de Chi-
lam Balam de los mayas de Yucatán. Consultas entre un gobernante y 
su pueblo, específicamente sus nobles (pipilhuan), o bien entre un imi-
tador de dios y sus devotos, constituían la opción preferida y la princi-
pal forma adoptada por los gobernantes nativos del altepeme para deba-
tir cuestiones legales y espirituales en tiempos de crisis, transición y 
cambio. Ese modo, a la vez inquisitivo y reverencial, puso al descubier-
to importantes asuntos respecto de los cuales el pueblo/los nobles de-
bían decidir. Consultas de naturaleza profética y espiritual bien pudie-
ron ser adscritas a los cuentos de memoria de los siglos XI a XIII sobre las 
migraciones y fundaciones, tales como los que encontramos en la His-
toria tolteca-chichimeca de Cuauhtinchan, donde los líderes humanos 
que guiaban a los grupos de migrantes en busca de nuevos asenta-
mientos suelen ser representados como imitadores de dioses, y se des-
cribe una forma de consulta que toma lugar entre los humanos y sus 
protectores divinos. En los títulos primordiales de Zoyatzingo y Atlahu-
tla, James Lockhart ha identificado “la existencia y persistencia paralela 
de un ritual indígena o comportamiento fijo relacionado con la resolu-
ción de dichos asuntos”.31 Una forma de consulta más profana habría 
involucrado al gobernador local, los ancianos, los señores y los delega-
dos, y  habría afectado los antiguos límites y las historias pictóricas de 
ese pueblo en particular.32 Por ejemplo, el códice de Metepec retrata una 

30 James Lockhart, “Views of Corporate Self and History in the Valley of Mexico 
Towns”, en The Inca and Aztec States, 1400-1800: Anthropology and History, George A. 
Collier, Renato I. Rosaldo y John D. Wirth (eds.), Nueva York, Academic Press, 1982. 
Véase también, Serge Gruzinski, The Conquest of Mexico, Londres, 1992, capítulo 3.

31 Por ejemplo, don Pedro Motolinia (alcalde de Toluca), de 62 años de edad, quien 
dijo: “y todo havía oído de indios muy viejos, principales [...] y lo havía visto por pinturas 
antiguas”, AGI, Escribanía de Cámara, 161ª (1576), fols. 304v-305v. El tío de Motolinia fue 
Tochcoyotzin, el gobernador reinstalado de Toluca.

32 Códice de Metepec, versión de Ángel María K. Garibay, edición facsimilar, México, 
Ayuntamiento Constitucional de Metepec, 1993, fols. 9v-11r.



125

El “Relato de memoria” de los axoxpanecas

consulta de ancianos y “hombres de la materia” en 1526, a la cual pre-
cedió la presentación de su título ante la Audiencia de la ciudad de 
México.33 

El texto sin censura del título primordial de Ajusco fue traducido al 
español por Juan de los Santos, el intérprete nombrado por la Audiencia. 
La traducción está firmada por él y fechada el 23 de mayo de 1710. De los 
Santos era de descendencia indígena o mestiza, y su intervención en este 
delicado caso fue vital. Una comparación del original texto en náhuatl y 
la traducción de 1710 revela que la redacción original era mucho más 
áspera que la de la traducción. En la versión traducida de 1710, expresio-
nes de desprecio, tales como “ca inin ichtecca tlahtoani Marquez” –ese go-
bernante/ladrón Marqués –“huallaz tech tlalcuiliquiuh”– vendrá a despo-
jarnos de nuestras tierras, fueron modificadas y ablandadas como 
también otras afirmaciones concernientes a los antiguos dioses, señales 
divinas y predicciones. Puede haber varias razones por haber suavizado 
la versión en castellano que De los Santos entregó a los españoles, pero 
es evidente que no estaba al tanto de los sutiles matices subtextuales sa-
grados ocultos en el texto, aunque siempre existe la posibilidad de que 
estaba colaborando con sus “clientes” y, por lo tanto, trataba de proteger 
sus intereses mediante la censura de las expresiones de este tipo.34

Como parte del proceso normal de verificación iniciado por el conci-
lio de la Audiencia, se obligaba a testigos presentarse en la corte. Uno 
fue don Nicolás de los Ángeles, el cacique del cercano pueblo de Xalla
tlauhco, quien testificó haber caminado los límites establecidos en el títu
lo durante el procedimiento de la rectificación de la jurisdicción de ese 
lugar. Otro testigo fue don Andrés Arismende, de España, residente en 
Tlalpan y mercante, quien declaró que “había conocido los límites de 
Ajusco por los últimos treinta años y que si se medía correcta y matemá-
ticamente, podían sumar el tamaño de un rancho y medio normal de 
caballos y ovejas, pero que si se medía por la elevación de las montañas 

33 “Fundación del pueblo de Santo Tomás Ajusco, Tlalpan”, AGN, vol. 2676, exp. 4, 
fols. 55v-55r.

34 La versión española se encuentra en el AGN, bajo el encabezado, “Fundación del 
pueblo de Santo Tomás Ajusco, Tlalpan”, AGN, vol. 2676, exp. 4, fols. 55v-55r. Marcelo 
Díaz de Salas y Reyes García, “Testimonio de la fundación de Santo Tomás Ajusco”, Tla-
locan vol. VI (1970), núm. 3, 193-212.



126

Amos Megged

y los planos, quizá alcanzaría el tamaño de dos ranchos de ganado nor-
males”. El testigo que siguió, don Manuel de Soriano, un labrador espa-
ñol que vivía en Coyoacán, confirmó el estimado anterior. El 2 de junio 
de ese año, Carlos Romero de la Vega, el juez privativo de ventas y com-
posiciones de tierras, finalmente aprobó la jurisdicción y los límites del 
pueblo y prohibió la venta futura de estas tierras a personas ajenas al 
pueblo de Ajusco, cobrando al pueblo 50 pesos por la autorización. El 4 
de junio de 1710, la corte confirmó la validez y autenticidad de ese docu-
mento, así como la fecha original de la fundación del pueblo. Toda la 
documentación concerniente al título fue entregada al “juzgado general 
de composiciones de tierras y aguas ventas”, el concilio judicial especial 
encargado de ratificar las tierras y jurisdicciones que solicitaban los es-
pañoles y los pueblos indígenas. En ese tiempo, el pueblo aún poseía el 
completo producto final original del título en náhuatl, y tenía una copia 
del resto de la documentación en español. Pero, como podemos inferir 
de los acontecimientos posteriores, en algún momento la nobleza local 
quizá empezó a preocuparse por las consecuencias que la comunidad 
pudiera sufrir si las autoridades españolas pasaran por alto el proceso de 
las composiciones y en su lugar adoptara un procedimiento más riguro-
so hacia el contenido de dicho documento. Es posible que los nobles 
fueran aconsejados, por un sacerdote local aliado, a quitar el original en 
náhuatl de donde las autoridades españolas lo tenían guardado; a saber, 
en el Depósito General del Antiguo Virreynato, en la ciudad de México.

El 5 de mayo de 1745, cuando se requirió de nuevo al gobernador 
indígena y los señores de Ajusco presentar su título ante el Juzgado de 
composiciones de tierras en Coyoacán, ellos declararon que “sus pape-
les (amatl) se habían perdido”. En 1848, tras la ratificación de la ley del 19 
de noviembre de 1846 que obligó a todos los pueblos nativos a mantener 
un registro certificado de sus límites y posesiones, los habitantes de San-
to Tomás Ajusco enviaron una delegación especial en una misión para 
solicitar una copia de toda la documentación relevante a sus tierras y 
jurisdicción, incluido el título primordial. Reportaron a las autoridades 
que “no pudieron encontrar esos papeles en su pueblo, y que todo lo 
que habían hallado en el Depósito General en la ciudad de México fue la 
traducción al español de su título”. Para entonces quedó claro que se 
había perdido el original en náhuatl, pero que las dos copias –de Chi-



127

El “Relato de memoria” de los axoxpanecas

malpococa y Lafragua– sí estaban ahí, guardadas en dos diferentes luga-
res, lejos del pueblo y del depósito oficial español.

A mediados del siglo XIX, Faustino Galicia Chimalpococa, el anticua-
rio mexicano que adquirió muchos de sus primeras colecciones median-
te la temprana Colección Boturini, transcribió ese título así como mu-
chos otros provenientes del valle de México. En 1860, una de las copias 
apareció en la Colección Lafragua en Puebla. En 1970, por primera vez, 
Marcelo Díaz de Salas y Luis Reyes García tradujeron la copia parcial de 
Chimalpococa, el ejemplar en náhuatl del texto del título Ajusco, para 
así proporcionarnos la traducción paralela española del texto de 1710.35 
Desafortunadamente, ninguno de estos dos autores logró encontrar el 
extraviado texto completo en náhuatl. Esta última copia, que es una 
transcripción completa del original de 1768, fue descubierta reciente-
mente por Lidia E. Gómez García entre varios documentos en náhuatl 
de 1789, en la Colección Lafragua de la Biblioteca Lafragua en Puebla 
(caja 48282). Decidí traducir ambas versiones, la de Chimalpococa y la 
de Lafragua, y enfatizar las variaciones que hay entre las dos. Otra copia 
está guardada ahora en el archivo municipal de Santo Tomás Ajusco, 
tras ser rescatada de la Colección Lafragua en Puebla en febrero del 
2006. Hoy, el guardián de los tesoros históricos más valiosos de este pue-
blo es el Sr. Julio Romero de Santo Tomás Ajusco, de sesenta y siete años 
y de sangre mestiza. Allá en 1993, Romero fue electo por la asamblea 
local de ancianos para resguardar esos valiosos documentos y asegurar-
se de que eventualmente se sometieran a una restauración. Lo que aún 
está en juego es una importante lucha legal que ya lleva varios siglos, 
entre el pueblo de Ajusco y la comunidad de Xalatlahuco al oeste, por la 
antigua posesión de las fuentes de agua de Agua Grande. Según recla-
ma la gente de ese pueblo, los dos documentos podrían comprobar que 
Ajusco fue en algún momento el legítimo dueño de esas aguas. En el 
2003, Stephanie Wood fue la primera en dedicar un capítulo entero de su 
libro, Trascendiendo la Conquista, a un extenso análisis del contenido de 
este título en particular y, de manera más extensa, a las visiones indíge-
nas de los españoles. Asimismo, analiza varias características importan-
tes del título que están cargadas de componentes supuestamente prove-

35 Díaz de Salas y Luis Reyes, ibid.



128

Amos Megged

nientes de los primeros años del siglo XVI y relacionadas con los 
tempranos encuentros con los españoles, con sus concepciones de las 
atrocidades cometidas en la región. En la parte final de su análisis histó-
rico rastrea el proceso que culminó con la aprobación de este título por 
las autoridades españolas.36

Ninguna de las dos versiones del texto náhuatl del título (la de Chi-
malpococa y la de Lafragua), ofrecen alguna pista que permitiera esta-
blecer la fecha de elaboración del título original; por ejemplo, no hay 
palabras adoptadas del español que ya deberían aparecer. Este hecho 
nos lleva a creer que el documento pertenece a lo que Lockhart identifica 
como un texto de la Etapa 2 (1545-1650) con base en el análisis del idio-
ma usado.37 Por su parte, Marcelo Díaz de Salas y Luis Reyes García su-
girieron que el título Ajusco bien pudo haber sido elaborado en fecha 
tan temprana como la década de 1530. De hecho, respecto de la versión 
temprana del título, estos dos autores afirman que debía atribuirse a la 
fecha que, de hecho, aparece al inicio del texto: 1531. No obstante, re-
cientes investigaciones académicas sobre este título aun se inclinan fuer-
temente hacia una fecha más tardía, entre 1610 y 1710. Stephanie Wood, 
por ejemplo, está convencida que el título es una producción posterior a 
1600. Al evaluar el documento en cuanto a su contenido y contextualiza-
ción histórica en conjunto, y tomando en cuenta asimismo las fuentes 
complementarias, yo calculo que la fecha más temprana de su composi-
ción sería la primera década del siglo XVII, entre 1607 y 1610. Creo que 
estuvo guardado en su forma original hasta 1710, cuando fue traducido 
al español por primera vez, con solo adiciones y modificaciones meno-
res, como el uso de diferentes sistemas de fechado, y de distintas orto-
grafías según sus varios copistas anónimos.38 En ambas versiones del 

36  Stephanie Wood, Transcending Conquest: Nahua Views of Spanish Colonial Mexico, 
Norman, University of Oklahoma Press, 2003. 

37 En varios lugares de ambas versiones encontramos la letra S en lugar de la C, así 
como la LL en lugar de la Y, la S en vez de la Z, una C en lugar de la QU, y una M en vez 
de la N, pero las alteraciones ortográficas son más numerosas en la de Lafragua.

38 Asumimos que el producto final post 1650 de este título fue solo una copia del 
contenido original e intacto, postura que sostenemos vehementemente. Los académicos 
tienden a coincidir en que la fecha anotada al inicio de este título fue incluida más tarde 
y, por lo tanto, debe ser descartada como un detalle ajeno al sistema de fechado inicial 
usado en el momento original de su composición. La traducción al español de 1710, 



129

El “Relato de memoria” de los axoxpanecas

título (Chimalpococa, Lafragua) hay fuertes indicaciones de cambios 
ortográficos y otras alteraciones realizados posteriores a 1650. Vale su-
poner que si en el caso de este título, como del resto de su género, se 
trata de textos que fueron copiados y luego recopiado varias veces, sería 
lógico echar parte de la culpa a los mismos copistas por haber escrito 
mal algunas palabras y cambiado la ortografía.39 La fecha anotada al 
principio del título es también posterior. El día-nombre con su número 
anexo, “13 Acatl”, que refleja la norma de las pictografías nahua, mixte-
ca y maya precolombinas para señalar fechas, y que debió haber estado 
vigente aún en 1531 para los registros de finales del siglo XVI, ya no era 
aplicado habitualmente y, claro está, brilla aquí por su ausencia.

mientras tanto, indica que “1531” fue la fecha de su elaboración original. La versión de 
Chimalpopoca (que estandariza la paleografía), muestra centzontli = una cuenta grande 
(que normalmente significaba 400), macuilpa (cinco veces) macuilpohualtica (5 x 20), 5 ve-
ces 100 = 500, cempohual o onpohual (una vez x veinte o dos veces veinte) = 20 o 40, pero 
hubo un error de transcripción que resultó en la fecha “1551”. Cem y on pueden parecerse 
mucho en una escritura poco clara, de manera que este tipo de confusión no es inusual; 
además, matlactlionce (10 + 1) = 11. En la versión de Lafragua, el sistema de fechado, al 
estandarizarse, es igual al de arriba, excepto por el último número: si aquí se quiso decir 
12, debió haber sido matlactliomome (10 más 2), que indicaría el año de “1532”. Si más bien 
se quería decir 13, debería ser matlactliomei (10 + 3) o, quizá, fue copiado con un error 
respecto de lo que originalmente fue escrito como matlactlionce (10+1). De acuerdo con la 
suposición de Wood, la cuestión de los tempranos antecedentes de este título se centra en 
la manera en que la cuenta primaria o principal se había transformado en un sistema 
decimal y no vigesimal: por ej., cinco múltiplos de 100 (500) que muestran la influencia 
decimal. Aquí, como en otras partes de muchos de los títulos primordiales y techialoyans, 
una fuerte influencia decimal nos lleva a inferir inevitablemente que la fecha pudo haber 
sufrido modificaciones en el periodo colonial tardío, entre 1640 y 1780, cuando se efec-
tuaron la mayoría de los ajustes territoriales en las comunidades nativas. Wood, “The 
Techialoyan Codices”, en James Lockhart, Lisa Sausa y Stephanie Wood (eds.), Sources and 
Methods for the Study of Postconquest Mesoamerican Ethnohistory, Online Provisional Ver-
sion, University of Oregon, 1-22.

39 Mi suposición al atribuir parte de la responsabilidad a la operación de copiado se 
deduce de una detallada comparación de las dos versiones: en algunas partes del texto se 
encuentra una falta de correlación como, por ejemplo, en las líneas 19, 51, 61, 84 y 89, lo 
que sugeriría que en algún momento hubo diferentes copistas, quienes pudieron haber 
distorsionado, o cambiado, la redacción original.



130

Amos Megged

La resolicitación del tiempo 

Sugiero además que la confusión temporal en este título tiene que ver 
con la manera en que la historiografía y etnografía actuales tratan la 
conceptualización nahua del tiempo, como ésta es proyectada en las 
fuentes mesoamericanas a partir del siglo XVI y en los siglos XVII y XVIII. 
Algunos académicos encuentran difícil acercarse a textos como los títu-
los primordiales por su tendencia a colocar partes de su contenido que 
datan de épocas remotas en un estilo expresado en el tiempo presente. 
Para resolver esta dificultad, sugiero que debemos fijarnos precisamente 
en las elecciones de los autores anónimos del título respecto del estilo de 
la consulta, un típico patrón nahua usado en tiempos de crisis. La ame-
naza de verse aniquilado o extinguido, que también es típica del pensa-
miento mesoamericano expresado en textos relacionados con épocas de 
transición y cambio, por lo tanto, invade constantemente el texto del tí-
tulo: ic azo camo techmictizque (por esa razón, tal vez, no nos matarán a 
todos) (línea 97); Nehuatl axcan namechm[n] ixpantililia cá ze ámo tizmicti-
lozque (y ahora concluyo que para que no nos maten) (línea 101); ic ipanpa 
ca amo nicnequi n[m]ictilozque nopilhuan (por esta razón no deseo que mis 
hijos mueran) (línea 137); Má ticcaquican in motlatoltzin ic ázo ámo timi-
quizqui (Quizá escuchemos su adulado discurso por la razón de que no 
queremos morir) (línea 146). Traducción del náhuatl del autor.

Antes de que pudiera tener lugar una nueva fase de fundación, se 
tenía que recuperar el tiempo y el contenido desde la reserva de la me-
moria y así adoptar la forma original de la consulta entre los dioses y sus 
imitadores humanos que antecedían al asentamiento en las tierras anti-
guas/nuevas, como fue previsto en la ya mencionada Historia tolteca-chi-
chimeca. Para cuidar la memoria social local, lo que se necesitaba era re-
construir, si no sonsacar directamente, el estilo tradicional y el resto de las 
sustancias sagradas usadas por los líderes históricos locales para reivin-
dicar la memoria antes de, y durante, los primeros actos originales de 
fundación de las tierras de Axoxpaneca, escenificada en el periodo crítico 
de 1531 a 1537. La memoria reivindicada de los líderes históricos de este 
pueblo durante el siglo XVII, así como sus títulos de propiedad y acciones 
especiales, podrían indicar que, en efecto, el texto fue destinado a promo-
ver el amor propio y resaltar el debate moral inicial de Axoxpaneca res-



131

El “Relato de memoria” de los axoxpanecas

pecto de la cuestión de la cristianización y sumisión al dominio español 
durante la nueva crisis que emergió en la primera década del siglo XVII.

¿Qué hizo a este particular lapso de tiempo (1607-1610) replicable res-
pecto de la recuperación en memoria de esta fase prefundacional? La res-
puesta a este dilema sería que en los primeros años del siglo XVII los autores 
indígenas del título debieron haber reconocido a la época como una que 
iba a ser crucial para su pueblo; al igual que ocurrió en forma similar en 
1531 cuando bajo los nuevos límites asignados por el marquesado del 
Valle que incluía alrededor de 20,000 habitantes indígenas,40 los originales 
límites territoriales de los axoxpanecas pronto se verían reducidos, espe-
cialmente en el suroeste, al lado de Huitzilac. Tecpanecatl estaba, por lo 
tanto, muy consciente de la posibilidad de que los límites de sus propias 
tierras al igual que las de sus pares nobles podrían ser reducidos o incluso 
completamente expropiados por Cortés, y de que sus posiciones de autori
dad en la comunidad podrían resultar severamente acotadas. Así, la deci-
sión precisa tomada en 1607-1610 por los autores anónimos del título 
consistió en “congelar” el tiempo y el contenido del documento en el mis-
mísimo umbral de la era prefundación y de los acontecimientos locales de 
1531, para así encajar ambos en la fórmula reproducida de contenido y 
circunstancias, siguiendo la receta tradicional. Entre 1603-1604, un acele-
rado proceso de evangelización estaba en marcha en toda el área de Xochi
milco-Milpa Alta,41 al mismo tiempo que se instituían las medidas de con-
gregación junto con la resolución final del tema de las tierras en la región, 
todo esto a través del proceso legal llamado composición. El documento, 
Títulos de la congregación de San Gregorio Acapulco (Xochimilco) de 1603, 
atestigua vívidamente las circunstancias de ese momento: “hualnepa
choloc, hualmochochoquilitiaque inipan xihuitl mochiuh concrecaciyo de 1603 
años ypan acatl” [con tristeza se fueron llorando mientras hacían la con
gregación en el año en que fue realizada, 1603, el año del Tollin (Reed)].42

Entre 1604 y 1607, toda el área experimentó nuevamente un gran 
sufrimiento como resultado directo de la gran inundación que comenzó 

40 “Real Cédula dada a Hernán Cortés”, AGI, México, exp. 1088, leg. 2, fol. 16v-17r, 
12.3.1532.

41 Véase ibid., “Títulos de la congregación de San Gregorio Atlapulco”, en La funda-
ción de San Luis Tlaxialtemalco, 47. 

42 Ibid., Documento III, 46.



132

Amos Megged

el 27 de agosto de 1604, la víspera de la fiesta de San Agustín. Según re-
lata un documento contemporáneo de Xochimilco, al menos seiscientas 
casas fueron destruidas, y las tierras cultivables locales que bordeaban 
el lago Xochimilco quedaron muy dañadas. El virrey ordenó cerrar 
todos los canales de agua y presas del lago Texcoco rumbo a la capital. El 
cierre de la Gran Calzada privó al pueblo de Xochimilco de agua y per-
judicó fuertemente a las personas que se ganaban la vida transportando 
carga en canoas por el lago entre Xochimilco y la ciudad de México. En 
los meses siguientes, mucha gente –la cifra ascendió a más de 3,000– ha-
bía huido del área afectada y las que permanecían fueron forzadas a 
pagar el tributo de los que se habían escapado de la zozobra. Carentes 
de tierras de labranza, aumentó enormemente su pobreza. Como si todo 
esto fuera poco, en 1606-1607, una plaga hizo estragos en la región, de-
jando una mortalidad de alrededor de quince a veinte decesos al día.43

El 2 de agosto de 1609, los límites de Ajusco fueron ajustados final y 
permanentemente por don José Lozano, un cartógrafo comisionado, 
acompañado de los ya mencionados fray Juan de Grijalva y don Celedo-
nio Velázquez (vicario en Tlalpan).44 Al pueblo de Ajusco se le otorgaron 
en esa ocasión 12,000 has.45 El impacto en la población local fue crítico, 

43  “Información de los agravios que reciben los vecinos del pueblo de Xuchimil-          
co, Don Francisco Zapata de Contreras, governador de la ciudad de Xochimilco, Don 
Martín Cerón y Don Fernando de Santa Ana…sobre agravios y vejaciones…”, AGI, Mé
xico, leg. 207, núm. 17, fols. 1-70r. Un testigo especial llamado por el gobernador de Xochi-
milco a dar testimonio en esta apelación fue fr. Juan Maciorra del convento franciscano.

44  “Títulos de las tierras otorgadas al pueblo de Santo Tomás Ajusco en 1609”, exp. 
núm. 1, Archivo Municipal de Ajusco. 

45 Percheron, Problemes agraires de l´Ajusco, 36. Entre 1620 y mediados del siglo XVII, un 
nuevo proceso de formación del estado Estaba teniendo lugar en la montañosa periferia 
de Coyoacán. Los españoles residentes en Tlalpan, Coyoacán y la ciudad de México com-
praban tierras en la jurisdicción del pueblo de Ajusco, aprovechando sus cercanas rela
ciones con los señores nativos locales, además de recibir dotaciones de tierras de manos 
de don Pedro Cortés, el gobernador nativo de Coyoacán, con la aprobación del cuarto 
Marqués del Valle en áreas que luego dedicaron a la crianza de ganado mayor y menor. 
Además, recibieron concesiones para cortar madera en los bosques para la industria de la 
construcción en la ciudad de México. Las relaciones entre los habitantes del Ajusco y esos 
nuevos terratenientes pronto se deterioraron cuando estos últimos empezaron a sobre-
explotar la mano de obra local. Rebecca Horn, Colonial Culhuacan, Nahua-Spanish Relations 
in Central Mexico, 1519-1650, Stanford, Stanford University Press, 1997, 194-196; 233.



133

El “Relato de memoria” de los axoxpanecas

especialmente en la venta de tierras a los colonos y hacendados españo-
les de la zona, un asunto de crucial importancia entre los axoxpanecas, 
dadas las limitaciones ecológicas locales del altiplano árido donde vi-
vían y los escasos recursos naturales que tenían.46 Así, ante esas amena-
zas recurrentes, rescatar y usar el mismo contenido y contexto de 1531 es 
totalmente entendible a la luz de la tradicional conceptualización 
mesoamericana del tiempo y el destino.

¿Quiénes pudieron haber sido los autores de este título particular?

Para terminar, planteo una hipótesis sobre los candidatos más probables 
que pudieron haber redactado este particular título. También creo que el 
título fue producto de una cercana colaboración entre señores locales del 
Ajusco y fray Luis Lozano, el guardián del convento franciscano en Xo-
chimilco, al cual la congregación de Santo Tomás Ajusco estaba adjunta. 
Entre 1595 y 1604, Lozano, quizá inspirado por el espíritu proindígena y 
antiespañol lascasiano, parece haber incitado al liderazgo local de San 
Luis Tlaxialtemaco y San Gregorio Atlapulco, bajo la jurisdicción de Xo-
chimilco, en su lucha legal contra un español especialmente poderoso y 
hambriento de tierras: Juan Andrés Meretil. Éste, junto con otro español, 
Nicolás Aguilera, amenazaban la estabilidad y el bienestar locales por la 
constante presión que ejercían sobre los señores locales para que les ren-
taran sus campos. En reacción a esta cada vez más seria amenaza, los 
ancianos locales pidieron la ayuda de fray Lozano, quien les recomendó 
que expulsaran a los españoles de su territorio. Su papel queda indicado 

46 Las Composiciones de tierras en esa área que tuvieron lugar entre 1712 y 1745 fueron 
un intento malogrado de parte de la Corona de poner orden a ese, de otra manera caótico, 
entorno de propiedades y apropiaciones ilegales que llegarían a caracterizar a toda esa 
zona en los siglos posteriores. Durante este prolongado proceso, los pueblos nativos e 
individuos españoles con tierras fueron obligados a presentar títulos (escrituras) y com-
probantes de su posesión para iniciar el trámite formal de legalizar sus propiedades. Es 
probable que éste fuera el tiempo en que este título primordial fue presentado por el 
pueblo de Ajusco por vez primera. No creemos que el título fuera revelado a los españoles 
durante las Composiciones de 1609 cuando don José Martin Palomares solicitó a la Corona 
su reconocimiento del apoyo que el pueblo había brindado a la conquista española. 



134

Amos Megged

claramente al final del documento llamado Conflicto por tierras de los na-
turales de San Luis Tlaxialtemalco contra Juan Andrés Meretil.47

Asumo por estas acciones en Xochimilco que fray Lozano podría ser 
el candidato más apto para los roles paralelos de animar a los líderes lo-
cales de Ajusco a iniciar su propia lucha en ese momento, y de ayudar a 
localizar toda la información requerida para dicha tarea. Los datos histó-
ricos relevantes a los eventos de la Conquista, así como los nombres de 
los líderes locales que aparecen, pudieron haber sido copiados de los 
archivos locales, o bien de los Anales, como ocurrió en el vecino pueblo 
de San Gregorio Atlapulco donde, hacia finales del siglo XVI, algunas 
secciones de los Anales fueron integradas en su totalidad a los títulos 
primordiales de la comunidad. La información adicional que haya falta-
do o que era irrelevante en el nivel local, se habría obtenido en ese enton-
ces de Las ocho relaciones y memorial de Culhuacan de Chimalpahin, de la 
obra de Álvaro Tezozomoc, o bien reemplazada por otros datos prove-
nientes de pueblos cercanos, como Malacatepec-Momoxco y Coyoacán, 
a través de los canales de comunicación tradicionales y/o intercambios 
y, por lo tanto, incluidos a principios del siglo XVII en la versión del título 
de ese pueblo. Registros –ahora extintos– pero aún preservados allí en 
ese momento (como los Anales) complementaron la información concer-
niente a la primera fase de evangelización en el área, entre 1531 y 1537.48

Conclusiones

El objetivo de este ensayo ha consistido en destacar el modo distintiva-
mente nahua de la conceptualización del tiempo y del espacio, así como 
el principal patrón utilizado para estimular la memoria de épocas histó-
ricas y luego trascender en ellas o replicarlas completamente en el pre-
sente; un concepto antiguo claramente previsto en el título Ajusco. Asi-
mismo, uno de los fenómenos más intrigantes en este título es su 

47 Véase Manuel Pérez Zavallo y Reyes García, La Fundacíon de San Luis Tlaxialtemal-
co, doc. núm. II.

48 Queda registrado en los Anales de San Gregorio Atlapulco (Xochimilco) que en el año 
5 (1536) Tecpatl “inició las Confirmaciones”.  



135

El “Relato de memoria” de los axoxpanecas

acomodo de los eventos y circunstancias de la década de 1530 como si 
fueran inseparables del tiempo en que se supone que el título fue elabo-
rado; a saber, la primera década del siglo XVII. Esta conceptualización 
única del tiempo conservada en el documento forma parte de lo que yo 
he llamado el “subtexto” dentro de las fuentes coloniales nahuas. 

Esto implicaba esencialmente a personalidades divinas, cultos 
religiosos, creencias y prácticas, las moradas de los dioses y de los ances-
tros, así como los principios morales y sociales de cada uno de esos gru-
pos sociales. El “subtexto” es también lo que nombro aquí, tentativa
mente, “las capas implícitas” de la memoria indígena, mismas que se 
podían identificar por la naturaleza reverencial y “oscura” de su conteni
do. El estilo del título Ajusco se compone de una serie de discursos reve-
renciales, mensajes y diálogos míticos, entre los vivos y los muertos y 
entre figuras humanas y divinas, y no pocos de ellos contienen partes a 
las cuales uno podría inequívocamente atribuir la naturaleza de encan-
tamientos, similares a los clásicos pasajes nahuas.

Al leer a profundidad los subtextos de los documentos escritos y na-
rraciones producidas por los indígenas, uno se da cuenta de que revelan 
un grado incluso mayor de saturación y capacidad de penetración de las 
antiguas tradiciones nahuas de longue durée que se reconocía antes. En el 
título primordial de Santo Tomás Ajusco, se encuentra la capa subtextual 
insertada en la era histórica, ya revivida, de la fundación y el asentamiento 
en Axoxpan en los años de 1530. Contiene todos los elementos profunda-
mente empotrados en las antiguas fórmulas de memoria nahua. Las capas 
subtextuales también aparecen en la última sección del título en el contex-
to de la cristianización. Ahí, a pesar del énfasis en las antiguas prioridades 
y la oposición a la influencia foránea con toda la autoridad y poder de las 
viejas normas y costumbres, se enfatiza la necesidad de una rápida –aun-
que superficial– adaptación a la nueva fe. De esta manera, este título (y sus 
autores) busca mantener la unidad como principio fundamental, a pesar 
de las abrumadoras amenazas españolas. Ese subtexto forma el núcleo de 
la narrativa, mientras que las antiguas fórmulas reproducidas están pre-
servadas intactas bajo el disfraz de, o hibridación con, la nueva religión.49

49 Sobre los aspectos y formas híbridos de los títulos primordiales, véase también 
Wood, Transcending Conquest, 144-148. 



136

Amos Megged

Antiguas fórmulas repetidas están muy visibles en la última sección 
de este título, ya que tras una cuidadosa lectura del mismo, uno llega a 
comprender que para Tecpanecatl, el líder local, la devoción al santo 
patrón y los actos de fundación eran, ambos, actos sagrados del misma 
valor –o más– y de un origen igualmente antiguo, que hacía preciso usar 
una forma única de comunicación sagrada. El problema de las tierras, 
para él, jamás podría tratarse separado de los actos de devoción que él 
ofrecía a su santo patrón (o a la personalidad piadosa nahua correspon-
diente), descritos al comienzo y al final del título: grabar estos actos en 
papel fue para él la esencia misma de la remembranza social.

Los imitadores divinos: este aspecto, que permite al narrador imi-
tar a una prominente figura de la historia, era una tradición bastante 
común en Mesoamérica. El modelo de esta personificación se encuen-
tra, por ejemplo, en los textos nahuas de mediados del siglo XVI y prin-
cipios del XVII, como la Historia tolteca-chichimeca y el códice Chimalpahin. 
La personificación de una figura divina también aparecía comúnmente 
en las adivinaciones, como certifica el Treatise on the Heathen Supersitio-
ns de Ruiz de Alarcón, especialmente su quinto tratado.50 De esta for-
ma, lo que sigue se adhiere estrictamente a la tradición mesoamericana 
de varios siglos de antigüedad de “hablar a través de la voz de los dio-
ses”, mediante un discurso reverencial (huehuetlatolli) dirigido a los 
gobernantes actuales, quienes por su parte recibieron indicaciones de 
obedecer la voluntad y las metas divinas y, así, evitar la retribución 
divina.

El estilo interrogatorio: es una fórmula antigua de discurso nuclear 
nahua usada por las figuras divinas y los líderes y dignatarios indíge-

50 Véase, por ejemplo, el Treatise de Alarcón, cap. 1 de su Quinto Tratado, donde se 
cita a un adivinador que pregunta: Ac teotl, ac mahuiztli ic tlapoztlequi, ic tlaxahxamania, ic 
quixpoloa in tochalchihuh, in tocozqui, in toquetzal?(¿Quién es el dios, quién es el maravillo-
so ser que rompe las cosas así?; ¿quién quiebra las cosas de esta manera?; ¿quién destru-
ye así nuestro jade, nuestras alhajas, nuestra pluma del quetzal?); y luego contesta: noh-
matca nehuatl nitiamacazqui. Nitlamatini. Niihmatcaticitl (soy yo en persona. Soy el 
sacerdote. Soy el sabio. Soy el habilidoso doctor). Hernando Ruiz de Alarcón, Treatise on 
the Heathen Superstitions and Customs That Today Live Among the Indians Native to This New 
Spain, 1629, J. Richard Andrews y Ross Hassig (trads. y eds.), Norman, University of 
Oklahoma Press, 1984.



137

El “Relato de memoria” de los axoxpanecas

nas que aparece en el subtexto. Es típico de ciertos periodos anteriores 
al asentamiento final en una tierra elegida y al amanecer de una nueva 
era. Reaparece aquí en varios lugares, en particular en el segundo títu-
lo, en el cual las representaciones cuasi pictóricas de dicho estilo son 
evidenciadas en el intercambio de discursos entre los líderes de los 
pueblos convocantes.

Selectividad: a mediados del periodo colonial, los subtextos nahuas 
estaban estructurados y diseñados deliberadamente de tal forma que 
su significado sagrado fuera “envuelto” o  protegido, similar al de los  
bultos sagrados (tlaquimilolli). En este sentido, la selectividad puede ser 
interpretada como un mecanismo puro de defensa que escudaba los 
elementos esenciales subtextuales sagrados de un grupo, pueblo o fac-
ción particular contra otros grupos que pretendían asentarse en un te-
rritorio compartido, pese a la presencia de extraños y enemigos. La 
función primaria de esta fórmula, según lo veo, estaba por lo tanto ínti-
mamente conectada con los momentos de nuevas fundaciones, como se 
manifestaba claramente en el contenido textual nuclear de los títulos 
primordiales. Esos momentos eran de una acentuada vulnerabilidad, 
ya que fue entonces que los actos de fundación estuvieron a punto de 
tomar su forma final en una nueva época, una nueva era, y bajo una 
nueva figura divina a la cual uno ya estaba obligado. Éste era el punto 
donde la selectividad vino a operar en la memoria social indígena. En 
este sentido también este patrón encaja en las tendencias de la época 
anterior a la llegada de Cortés entre los grupos de colonos en tiempos 
de nuevas fundaciones. La constante representación de eventos funda-
cionales históricos ayudó a sostener los lineamientos del pasado rela-
cionados con las tierras y las almas humanas y divinas que las habita-
ban, a pesar de los otros espíritus divinos que ya habían invadido ese 
espacio. Las acciones rituales que abarcan el espacio están asociadas 
directamente en este título con distintas moradas espaciales o locacio-
nes: sitios montañosos donde los límites del pueblo serían establecidos 
en los siglos venideros.



138

Amos Megged

 Figura 1. Códice Vaticano A fol. 89. Foto del autor.



139

El “Relato de memoria” de los axoxpanecas

 Figura 2. Cruz foliada al lado de la iglesia de Santo Tomás Ajusco. 
Foto del autor.



140

Amos Megged

 Figura 3. Piedra de la fertilidad en Ajusco. Foto del autor.



141

El “Relato de memoria” de los axoxpanecas

 Figura 4. Pórtico de la iglesia de San Miguel Ajusco. Foto del autor.



142

Amos Megged

 Figura 5. Cueva abajo del Tecpan, Santo Tomás Ajusco. Foto del autor.

 Figura 6. Vista del cerro del Águila, desde Santo Tomás Ajusco. 
Foto del autor.



143

El “Relato de memoria” de los axoxpanecas

Apéndice 

El Título Primordial de Santo Tomás Ajusco (Una nueva traducción al espa-
ñol de ambos, el ejemplar incompleto de Chimalpococa y las versiones 
completas de Lafragua) 

 			    	   	
Versión de 
Chimalpococa

Traducción al 
español

Fondo 
Lafragua-Puebla

Traducción 
al español

Notlazopilhuane Amados hijos míos, Notlazopilhuané

Axcan tlapohua 
nahui in metztli 
ome Tochcatl

 ahora está contado 
el segundo [del] mes 
cuarto, Toxcatl,

axcan tlapua nahui 
in metztli ome 
tochcatl

Ipan centzontle 
macuilpa 
macuilpohualtica 
ompohual yhuan 
matlactloce xihuitl 

1531 ipan zetzontli, 
macuilpa, 
macuilpualtica, on 
poal yhuan matlactle 
ome xihuitl

1532

Iyaxcatzin in zanhuel 
iceltzin in huel 
malehuac teotl

del único y singular 
verdadero dios,

iyaxcatzin yn zan 
huel neltzin in 
huelmelohuac Teotl

Del único dios 
verdadero

Cenmoyetztica ompa 
ilhuicac

quien es uno, allá 
en el cielo,

ze moetztica ompa in 
Ilhuicac 

Yhuan in tlalticpac y en la faz de la tierra, yhuan niztlaltic [?]

Yhuan nohuiampa 
zemanahuac

y en todos los lugares 
del universo.

yhuan nohuiyanpan 
zemanalmac

Notlazopilhuane! ¡Amados hijos míos! Totlazopilhuané

Maxicmomachitican 
ca nohuiampa 
centlaocoyalo

deben ser informados 
de como, en todas 
partes, mucho 
contemplaron

mà xicmachiltican 
ca nohiyánpa zen 
tlacayálo

Mochin quexquich 
tlatoque  
altepehuaque

todos los gobernantes 
de [aquéllos] quienes 
eran los habitantes del 
pueblo,

nochin quechquich 
tlatóquealtepehuaque



144

Amos Megged

Versión de 
Chimalpococa

Traducción al 
español

Fondo 
Lafragua-Puebla

Traducción 
al español

Zan ipampa ca 
machiztica

Porque se 
vislumbrará lo que

Zan ipanpa cá 
machiztitoc

in tlein oquichiuhque 
yhuan zan 
quichiuhtoque  

han perpetrado, y aún 
están perpetrando 
contra nosotros,

in tlen oquichiuleque, 
yhuan zan 
quichiulitóque

in iztaque caxtiyan 
tlaca

los hombres blancos 
de Castilla.

in iztaque 
caxtitlantláca

Machiztitoc quename Deberá vislumbrarse 
cómo

machintitoc quenami

tlatzacuiltilo in 
Mahuiztique 
tlatohuanime 
altepehuaque

los dignos gobernan-
tes de [aquéllos que 
fueron] los habitantes 
del pueblo son 
castigados,

tlatzacuiltílo in 
mahuiztique 
tltoanime 

altepepachoque 
cuauhtlanahuatique

los pueblos acosados 
los mantienen en 
orden mediante las 
varas del gobierno, 

altepepachoque 
Cuauhtlanahuateque

machiztitoc in 
quename 
tlatzacuitiyo

se vislumbra de qué 
modo están siendo 
reprendidos,

machiztitoc in 
quename 
tlatzacuiltílo

ipampa ca quinmotla-
nililia inintlatquitzin

por que ellos les 
piden sus  posesiones 
de nobleza,

ipanpa cá quin 
inotlanililía inin 
tlatquitzin

yhuan ipampa amo 
quimotemaquilia

y si aquellos no 
les proveen de 

yhuan ipanpa ámo 
quimotemilía mochi

Y si no los llenas 
totalmente

mo teocuitlatl yhuan 
petlactehuiyotl, 
tlazacuiltiyo

oro y del vidrio 
reluciente, serán 
castigados.

in teocuitlac 
coztic yhuan 
petlactehuilotl, 
tlatzacuiltilo

[de] el oro amarillo, 
y vidrio reluciente, 
[este acto] es 
castigado

Machiztitoc Deberá vislumbrarse, Machintítoc

quename quixtililo 
inin cihuatzintzin-
huan mahuiztique

cómo estas  mujeres 
de la nobleza   están 
sin respeto.

quenami qixtililo 
inizihuatzinyhuan 
mahuitique



145

El “Relato de memoria” de los axoxpanecas

Versión de 
Chimalpococa

Traducción al 
español

Fondo 
Lafragua-Puebla

Traducción 
al español

no yhuan ininichpo-
chtzintzinhua aic 
moyalolia

y que estas vírgenes 
de la nobleza  están 
así secuestradas,   

inoyhuan inizihuapil-
tzintzinhuan ichochti; 
au moyolalia

zan icanteocuitlatl in 
pepetlactehuiyotl

salvo por el oro y el 
vidrio valioso,

zan ican teocuitlac, in 
pepetlac tehuilótl

yhuan inica 
mahuiltique in 
tecihuahuan in 
tlatoque

y los [nuevos] 
gobernantes  juegan 
con nuestras mujeres.

yhuan in cazuahuil-
tzique tecihuahuan in 
tlatoque 

Moyolcehuia iquac 
quin motlatilia

El corazón [de Uds.] 
solo está en paz sólo 
cuando ellos [los 
gobernantes] están 
siendo quemados;

Moyoluhuiya iquac 
quin motlatilia

Quename otlatiyoc 
in huey mahuiztic 
tlatoani Michuacan

como fue quemado 
el gran y respetado 
gobernante de 
Michoacán,

quename otlatiloe in 
hueye mahiztic 
tlatoani Michhuacan

cenca huey 
Caltzontin.

aquel gran Calzontin.  zenca huey 
Caltzontzin

Zanon yuhqui 
ipantzinco 
oquichiuhque in 
occequintintzitzin

Lo mismo que han 
hecho también a otros 
gobernantes menores,

Zan nón yocqui 
ipantzinco oquichiuh-
que in ocicquintzin-
tzintzin

Tlatoanime 
altepachoque 
cuauhtlanahuatique

los gobernantes de los 
pueblos acosados que 
los mantienen en 
orden mediante las 
varas del gobierno, 

tlatoàme altepepa-
chocatzitzintzin 
Cuauhtlantique

Ompa Xayapa, 
Tlaxcayan, 
Tecuantepec, 
Huaouhxac

allá, en Xayapa, en 
Tlaxcala, en Tehuante-
pec, Huaouhxac,

ompa Xalapan, 
tlxcálan, Tecuatepec, 
Huazchixac

Yhuan itech 
occequintin 
altepehuaque

y también de 
[aquéllos que eran] 
los  habitantes de 
otros pueblos,

yn huan itech 
oczequintin 
altepehuaque



146

Amos Megged

Versión de 
Chimalpococa

Traducción al 
español

Fondo 
Lafragua-Puebla

Traducción 
al español

canin omocenman-
que in moxicoanime

donde fueron 
aterrorizados, [por] 
los rencorosos,

canmique 
motocayotia 
exzitiánome

apizmique 
motocayotia 
criztianome

[que] morían de 
hambre [por los 
saqueos] de quienes 
se hacen llamar 
cristianos.

Tehuantin ye otic 
ittaque inin

Ya hemos atestiguado 
aquellos (fol. 259v.)

Tehuantin ye 
ótictzitaque 

Tlachihual in 
temamauhtique 
caxtilteca

actos de los 
aterradores 
castellanos.

in intlachihual in 
temauhtique 
caxtilteca

Toixtelolo ye oquittac 
in tlein ipan 
oquichiuhque

Nuestros ojos ya 
habían visto lo que 
hicieron,  

toixtelolo ye oquictac 
in tlen ipan 
oquichiuhque

in cenca huey 
mahuiztic tlatoani 
Anahuac

al altamente 
respetado gran señor 
de Anáhuac,

in zenca huey 
mahiztic tlatoani 
anáhuac

ye otiquiittaque 
mochin quexquich 
tecamahuiltiliztli 
icatzinco 
oquichiuhque

ya hemos visto cuán 
excesivamente 
ridiculizados se han 
vuelto aquéllos 
[gobernantes],

ye ótequictaque 
mocchinquexquich 
tecaneahuiltiliztli 
icatzinco 
oquichiuhque

yhuan in eztli 
oquimmimiloque 
in criztianome 

 y la sangre que los 
cristianos han 
derramado, 

ihuan in yeztli 
oquimimilóque in 
criztianome

yquac 
oquinmomitilique 
in cemixquich 
tlatoque 

y como también han 
matado a todos los 
gobernantes sin dejar 
vivo a ninguno, 

iquac 
iquinmomiztilique in 
ze michquich tltoque

ocatca inahuactzinco 
in huey mahuiztic 
tlatoani Yxchocholli 

lo que tuvo lugar 
cerca del lugar del 
gran [y] respetado 
gobernante, 
Ixchocholli.

ocàtca inahuactzinco 
in huey mahiztic 
tlatoiani ixchocholi 



147

El “Relato de memoria” de los axoxpanecas

Versión de 
Chimalpococa

Traducción al 
español

Fondo 
Lafragua-Puebla

Traducción 
al español

ycuac omochiuh 
inoctacatl machiotl 

De esta manera, su 
visión, [su] profecía, 
fue lograda

iquac omo[c]hiuh, in 
octacatlmachitl

cencenxiuhtica 
mochihua mahuizyo-
maca 

cada año, está logrado 
[por] el milagroso 
signo del 

zezen xiuhtica 
mochihua 
mahiyomaca

in zan huel melahuac 
neye teotl 

único y singular y 
verdadero dios;

in zan huel melahuac 
nele Téotl

Quexquich yeztli 
omomimiyo inin 
ezyotzin 
totatzitzinhuan! 

 ¡Cuánta sangre se 
derramó, la sangre de 
nuestros amados 
padres! 

¡ quizquichyeztli 
omimihuili, in 
tlezyotzin 
totatzitainhuan!

Yhuan tlein ipampa? ¿¡Y, en aras de qué!? ¿ihuan tlen ipan?

Tleica iminpantzinco 
yuhqui onchihuayoc?

¿Por qué les sucedió a 
ellos?

¿Tlecan ipantzinco 
ocquion ochihuáloc?

Xicmomachitican Uds. deberían hacerse 
conscientes de

Xicmomachiltiícan

ca ipampa zan 
yehuantin inincel 
quinequi 
tlatocatizque 

 que únicamente 
desean mandar, 

cá ipanpa zan 
yehuantzin nizel 
que nequi 
tlatocatzique

ypampa ca teocuitla 
apizmique 

 porque están 
muriendo por el 
hambre del oro, 

ipanpa capinmiqui 
in teocuztlac te axca

Porque ellos

teaxca tetlatqui  [dado que es] su [de 
Uds.] patrimonio, sus 
posesiones  de 
nobleza, 

te axca, te lacquer

ypampa quinequi 
ininxocpalco 
techpiezque 

porque quieren 
tenernos agarrados 
por los talones, 

ipanpa qui  
[Fol. 2r.] 
Niqui in xochpálco 
techpiazque

ipampa quineque 
iminca mahuiltzque  
in tocihuahua in 
tochpochhuan 

porque deseaban que  
nuestras mujeres, 
nuestras vírgenes, 
fuesen sus juguetes,

ipanpa quinequi in ca 
mahuitzique 
tozihuahua, yhuan to 
ichpochhuan



148

Amos Megged

Versión de 
Chimalpococa

Traducción al 
español

Fondo 
Lafragua-Puebla

Traducción 
al español

yhuan ipampa ca 
quinequi quimoaxca-
tizque in totlalhuan 

y porque desean 
apropiarse de 
nuestras tierras, 

yhuan ipanpa cá 
quinequi quimo 
axcatique in 
totlalhuan

yhuan mochin 
quexquich 
totlatqueiuh 

y todo es de nuestra 
propiedad, 

yhuan mochin 
quixquich totlaquiuh

tocolhuan achtopa 
tlanextli nican 
oquimoittiyique 

nuestros abuelos, 
quienes fueron los 
primeros en ver las 
cosas claramente 
aquí,  

Tocoltzitzinhuan 
achtopa tlanextli 
oquimoctilique

ompa tlaltzintla 
oquimotlahuique

han hecho un gesto de 
reverencia [profecía] 
allá abajo [junto a las 
tierras],  

ómpa tlatzintla 
oquimotlahuique

ca hualazque 
occequintin 
huecatlaca

de que otra gente 
vendrá desde lejos,

cá hualaque occe 
quintin hueca tláca

techtlaocolmacacui-
hui, techquixtiliqui-
hue

para con gritos 
hacernos obedecer y 
desalojarnos por la 
fuerza,

techtla colmacaqui-
hua, techquichtiliqui-
hua

quimoaxcatizque 
cenca mahuiztic 
cenca huey totlal

se apropiarán todas 
sus , extensas y 
respetadas tierras,

quimoaxcatiquihua 
zenca mahiztic, Zen 
ca hueye totlalpan

los despojarán de 
todas sus maravillo-
sas y grandes tierras

ca yocque mochihuaz 
ipampatica

asimismo lo lograrán,  
porque 

cayocque mochihuac 
ipanpatica

ca in tlatoque 
Azcapotzalco, 
Mexico, Tetzcoco, 
Chaloc

los gobernantes de 
Azcapotzalco y 
Tenochtitlan, Texcoco 
y Chalco,

cá in tlaloque 
Atzcaptzalco, Mexico, 
Texcoco, Chálc

onexicoittaloaya 
yhuan ipampa in 
onemictiloaya

fueron vistos con 
envidia y por esa 
razón fueron 
asesinados,

onenexicoltitaloáya; 
yhuan ipanpa in, 
onemictiloáya



149

El “Relato de memoria” de los axoxpanecas

Versión de 
Chimalpococa

Traducción al 
español

Fondo 
Lafragua-Puebla

Traducción 
al español

omimilo eztli no 
yhuan auh in axcan

la sangre se derramó 
hasta desbordarse, y 
ahora [en el presente],

onimiliuh Yeztli no 
ihuan, auh in axcan

ye otiquittaque ohual-
quiz in ye huecauh 
tlatoyi

ya hemos visto el 
surgimiento de los 
viejos dichos 
[profecías],

ye otictaque onalqui 
in yehuaccauh tlatoli

ye otiquittaque 
oquixtlauhque 
occequintin tlatoque

hemos ya atestiguado 
cómo han sido 
despojados [de sus 
puestos] [por] otros 
gobernantes,

ye ótictaque 
oquixtlauh[qu]e; 
oczequintin tlatóque

in tlein oquitlacoque 
ye huecau tlaca1

porque durante 
tiempos antiguos la 
gente  ya ha errado,

in tle in oquitlacóque 
yehuacauh tlaca

auh in [fol. 260r] 
axcan tehuantin ye 
oacico tonayy in 
cahuitl 
titlaocoyazque

ya que ahora nuestro 
destino nos ha 
alcanzado, el 
momento para 
lamentar ha llegado 
para nosotros,

Auh in axcan 
tehuantin yo aui in 
tonali in cahuitl, 
titlacoyázque

timotolinizque ompa 
anahuac mexico

[que] quedaremos 
empobrecidos, allá, 
junto al agua [el lago] 
de México,

timotolimique:
ompaanáhuac 
Mexicoye

ye machiztoc ca in 
caxtiyan tlacatl cortez

ya está previsto como 
Cortés, el hombre de 
Castilla,

machiutétoc cá in 
caxtilan tlácatl Cortéz

ompa caxtiyanpan 
ohuelitiliz macoc

allá en Castilla  se 
habría levantado,   

ompan caxtilanpan 
Zenelitihimáco[c]

ic huayaz tlalxexelo-
quiuh zano yehuatl 
yancuic tocayotiyo 
Marquez del Valle

Por esa razón vendrá 
y dividirá las tierras, 
sólo él, quien fue 
nombrado Marqués 
del Valle,

ic huálaz 
tlalxeloquiuh zanon 
yehuatl yancuic 
tocayotilo Marquez 
del Valle

1  La frase huecau tlaca podría referir a las personas nacidas en el Quinto Sol; lo que quiere 
decir la generación más reciente.



150

Amos Megged

Versión de 
Chimalpococa

Traducción al 
español

Fondo 
Lafragua-Puebla

Traducción 
al español

yuhqui mitoa yuhqui 
mo tenehua 

así está dicho, [y] es 
bien sabido 

yocqui motoa, 
motenehua

ca inin ichtecca 
tlahtoani Marquez

que este ladrón-
gobernante Marqués,2

ca inin Tlatoáni 
M[a]rquez [ichteca is 
abzent from here!]

huayaz tech 
tlalcuihuiquiuh 
yhuan techtlaltequiuh

vendrá, nos despojará 
de nuestras tierras, y 
someterá nuestros 
territorios

huálaz tech 
tlalcuiliquiuh, yhuan 
tech tlaltequiquiuh

quinmanaquiuh 
yancuique altepeme

y los asignará como 
nuevos pueblos;

quinmanáquiuh, 
yancuique altepéme

axcan in tehuantin 
campa techontohuet-
zon?

ahora, ¿a qué lugar 
seremos asignados 
nosotros?  

axcan in tehuante 
¿Ca[n]pan tech 
ontohucloz?

Canin tec ontlayiz? ¿Dónde debemos 
quedar asentados?

¿Can in tech on tlaliz?

Cenca tonahuac 
yomopacho in 
tlaoolaliztli

Mucha turbulencia 
está excesivamente 
cercana a nosotros.

Zenca tonánuac 
yopacho 
ni[in]tlacoyaliztli

Tlein tic chihuazque 
nopilhuan?

¿Qué deberíamos 
hacer, mis hijos?

¿tlen ticchihuazque 
nopilhuané?

Nehuatlninoyol-
chicahua

Mi corazón está 
animado,

M[n]ehuatlninoyolchi-
cáhua

Niquilnamiqui 
nicmanaz inin 
altepetl

recuerdo buscar 
establecer este pueblo,

niquilnamiqui 
mimánaz nican ze 
altepetl

nican itzintla inin 
tepetl Axochco 
Xalticpac

aquí, abajo de este 
montículo, Axochco 
Xalticpac,

inin tlaca inin tepetl 
Axochco Xalticpac

Esta gente [del] Cerro 
Axochco Xalticpac 

ypampa ca ye 
tlatzintla

porque desde allá 
abajo, debajo 

ipanpa cá ye tla 
inin tla

Porque esta tierra 
ya es 

mantoc inyeyan in 
axochpaneca

- el lugar del pueblo 
Axochpaneca es 
grande

mántoc in yéyan in 
Axochpanca tláca

2 ¡El intérprete español omitió esta expresión de su traducción de 1712!



151

El “Relato de memoria” de los axoxpanecas

Versión de 
Chimalpococa

Traducción al 
español

Fondo 
Lafragua-Puebla

Traducción 
al español

ca ynin tlayi ye 
tlatzintla toaxca

Esta tierra abajo ya es 
su patrimonio,

ca inin tlali ye 
tlatzintla toáxca

otechmocahuitehua-
que toachcocolhuan

[que] nuestros 
abuelos habían 
heredado a nosotros,

otexlimocahuitilite-
huaque toachcocol-
hua

ca inmaxcatzin ocatca 
zan ye tlatzintla

aquellas de abajo ya 
eran su patrimonio 
exclusivo;

cá in maxca inin 
ocátca zan ye tla inin 
tlan

Esas tierras ya eran 
su patrimonio 
exclusivo

In quilnamiqui 
inicmanaz ce 
teocaltzintli

Se  reconoce que aquí 
se establecerá un 
templo,

in quilnamiqui= 
inimánaz ze 
teocalnintli

canin ticcalotizque in 
yancuic teotl

donde colgaremos la 
[imagen de] el nuevo 
dios,

ca inin tic calotlique in 
yancuic teótl

techhualiquilia in 
caxtiyanhuaque

que los castellanos 
nos trajeron,

techhualiquilia in 
caxtilanhuaque

ca in yancuic teotl 
yehuan quinequi 
ticmoteotizque

el nuevo dios que 
ellos quieren que 
veneremos.

ca in yancuic teótl, 
yehuaz quinequi tic 
mote[o]lizque

Tlein tic chihuazque 
nopilhuan?

¿Qué debemos hacer 
hijos míos?

¿tlen ticchiuazque 
nopilhuane?

Matitocuatequicam, 
matiquimocenmaca-
can in caxtiyan tlaca

Es mejor que 
sepamos, que Está 
mejor para nosotros 
reconocer que 
estamos  listos para 
rendirnos ante ellos, a 
la gente de Castilla.

Matitocuatequican, 
mátiquimozen ma cá 
can in caxtilan tláca

ic azo camo 
techmictizque

Por esta razón, quizá, 
ellos no nos matarán.

ic ázo ca ámo tech 
inin [mic]tizque

mazanican 
titomanacan

Que así sea, que nos 
presentemos como 
ofrenda.

má za bucab tutinabá 
cabm [???]

ma cacmo tlen 
titocalactican

Que nunca entremos 
en [algo]

n[m]á cácmo tlen 
titocalaquican



152

Amos Megged

Versión de 
Chimalpococa

Traducción al 
español

Fondo 
Lafragua-Puebla

Traducción 
al español

ic amo tech mictizque Que por esta razón 
[ellos] [no] nos 
matarán,

ic ámo tech 
inintziqui[??]

matiquin 
tepotztocapan

sabiendo esto por el 
otro lado [del lago],

Má[-] 
tiquintepotztocacan

ic azo 
tiquintlaocoltizque 
matiquinmo
cenmacacan

por este motivo 
aguantaremos ese 
dolor [por esto], 
reconociendo que 
debemos entregarnos 
a ellos,

tiquintepotztocacan, 
ic ázo 
tiquintlacol- 
 
[Fol. 4r.] 
Tizque; má 
tiquinmozenzuaca-
can

ca in huel melahuac 
teotl ilhui motlayotoc

[para que] el único 
verdadero dios quien 
vaga por todo el cielo,

cá inin huel melahuac 
Teotl ilhui motlalotóc 
yehuatl

yehuatl techpalehuiz 
inahuac in caxtilteca

sea nuestro abogado 
ante los castellanos,

techpalihui, mahuai 
in caxtilteca

yhuan ic amo 
timictiloz (fol. 260v)

y por ese motivo no 
nos matarán (fol. 
260v);

Ihuan ic ámo 
timi[c]tilozque

que macamo 
tiquiximatican mochi 
totlal

Nuestra propiedad 
[de] todas nuestras 
tierras no está 
reconocida;

má cácmotiquiximati-
can n[m]ochi totlal

maticcototzocan in 
tocuaxochhuan

sabiendo [que] 
nuestros límites serán 
reducidos,

má tic cototzocan in 
tocuaxochhuan

yhuan in tlein 
mocahua

y de aquello que 
queda, las propieda-
des privadas [de los 
nobles]

yhuan in tlen 
mocahua,



153

El “Relato de memoria” de los axoxpanecas

Versión de 
Chimalpococa

Traducción al 
español

Fondo 
Lafragua-Puebla

Traducción 
al español

maquimopalehuili-
can in totahuan 
totoltepec, aicpac, 
tepeticpac, yhuan 
xayatlauhco

Ojalá que nuestros 
padres, los 
gobernantes de 
Tlalpan, Topilco, 
Totoltepec, Aicpac, 
Tepeticpac y 
Xayatlauhco sean 
nuestros abogados!

má quimopolihuili-
can in totahuan 
tlatóque, tlapan, 
topilco, totoltepec, 
Aicpac, Tepeticpac, 
yhuan Xalatlazco

***[end of 
Chimalpococa’z 
Verzion] Nehuatl 
axcan namechm- 
[n]ixpantililia cá ze 
ámo tizmictilozque

***Y ahora concluyo 
que para que no nos 
matarán, 

Notlanequiliz[tzli], 
timochintin 
titocuatequizque, 
tictoteonique yn 
yancuic teótl

Mi deseo es que 
todos nosotros 
seamos bautizados y 
veneremos al nuevo 
dios,

cá néhuatl in 
quixninehuilia cá zan 
inon yehuatl

Que yo afirmo es el 
mismo [que él -el 
antiguo dios?]

Zan-ón yocqui lez, 
intotehuh  [??]

 Todavía, nuestros 
padres serán 
comprometidos

Zan niman axcan 
nictequi

De allí en adelante, 
contesto ahora 

M[n]icototzoa totlal 
Yez

[que] reduzco 
nuestra tierra allí 
donde

No tlanequili pehuaz 
to cuaxoch

deseo que el 
empezará a 
establecer los límites



154

Amos Megged

Versión de 
Chimalpococa

Traducción al 
español

Fondo 
Lafragua-Puebla

Traducción 
al español

iquizánpa tonali 
pehuaz can in 
motocayotia

hacia el oeste [donde]  
se pone el sol, 
llamándose

Tzictecomatitlan, 
tianazqui ilhui 
yhualáyan in 
cecuiztla

  Tzictecomatitlan se 
alcanzará, 

tanique ca inin motoa 
Tetzipictitlan

Corremos hasta el 
lugar llamado 
Tetzipictitlan

mo titlamacachozque 
titlachihuazque 
icalaquiampan in 
tonaltzintli,

serviremos de vuelta, 
crearemos el ponerse  
la preciosa luz del sol 
en el oeste,

tanique ca inin mitoa 
Nopaltitlan,

 [al lugar] llamado 
Nopaltitlan,

tihui ca inin motoa 
Atl inic tlatiloyan,

o caminamos hasta 
dónde está llamando  
[fuente] de agua  éste 
Tlatiloyan,

tazique ca inon motoa 
 
[Fol. 4v.] 
Cacálotl nicmian 
[Íneman]

Llegamos al lugar 
llamado Cacalotl 
Ineman [el Cuervo 
Oriental],

in titlamacachozqui donde tomamos la 
vuelta,

icalaquiampa in 
tonali,

donde sale el sol,

titlachiazqui zitlali 
icuecpan ca, tiatíhui 
ca inin motoa 
tlatlatilóyan

[allí]  miraremos a  
la estrella  arriba  e 
iremos [hasta dónde] 
se llama Tlatlatiloyan 
[Lugar Donde se 
Guarda]



155

El “Relato de memoria” de los axoxpanecas

Versión de 
Chimalpococa

Traducción al 
español

Fondo 
Lafragua-Puebla

Traducción 
al español

tíhui ca inin motoa 
tecuan Atla, tihiz ca 
inin motoa tlecuilco,

 vemos aquél que se 
llama Atla [Agua 
Salvaje], vemos aquél 
que se llama 
Tlecuilco [Lugar 
de Fogata],

inin nahuatiazqui 
zitlali icuepanca,

[que] estará 
pronunciada más 
allá de la estrella.

tlachitzaque 
iquizayan pan in 
tonali’

Se aparecería hacia 
allá donde sale el sol,

taniqui ca inin motoa 
Tochtepec,

corremos al lugar 
llamado Tochtepec 
[Lugar del Conejo]

tihui ca inin motoa 
Micca Oztoc,

Vemos aquello que se 
llama Micca Oztoc 
[Cueva de los 
Muertos].

tihui ca inin motoa 
Iztál tlali

Vemos lo que es 
nombrado Itztal Tlali 
[Tierra Blanca].

niman mi motzacuac 
in to cuaxochtzonqui-
ca, quiyahualoz in 
tepetl motocayotia 
Axochco Que Uds. 
me escuchenZacapan 
Xalan.

Pues, en dónde está  
con hielo, las 
mojoneras están 
cerradas, terminadas, 
al entrar [por la 
puerta] del cerro 
llamado Axochco 
Zacapan Xalan...   

Nehuatl in 
quixninihuilia ca 
ipanpainin tepitzin 
tlali,

Soy la razón porque 
esta pequeña tierra 
[ya] no está lo mismo 
[como antes]. 

ázo, ca-mo 
timictilozque:

De todos modos, 
quizá nos maten, 



156

Amos Megged

Versión de 
Chimalpococa

Traducción al 
español

Fondo 
Lafragua-Puebla

Traducción 
al español

Ma-uel ocachihuy 
otiquiximatia!

¡Ciertamente lo 
hemos conocido más 
grande! 

Macihui in axcan 
ácmo notlazuquili

Aunque  hoy no está 
con lodo. 

ic ipanpa ca amo 
nicnequi 
n[m]ictilozque 
nopilhuan,

Por esta razón no 
quiero que mis hijos 
mueran.

má zan yehua inin 
tepitzin tlali,

Que sea esta pequeña 
tierra, 

ipan timiquican 
tehuantin,

Porque estamos 
[como] muertos, 

yhuan in topilhuan 
Huitze tocuitlapan,

Y nuestros hijos nos 
superarán.

in á zan yehua inón 
tlali

Sólo esa tierra.

ticpolehuican ic ázo 
ámo ipanpa 
timictilozqui

Por esta razón, quizá 
estemos a favor [de 
ello] para que no nos 
maten. 

xinech mo- [Fol. 5r.] 
Caquitocan, xinech 
monanquilitica 
nopilhuané. 

Que [Fol. 5r]. me 
escuchen; que me 
respondan, mis hijos. 
 

Man[h]uiztic 
T[l]atuani tehuantin 
zen[?] can huel 
titlacoya, titotequipa-
choa

Respetado 
gobernante: nos 
sentimos extremada-
mente inquietos;    

¿tlen ticchihuaque? ¿Qué debemos 
hacer?

Má ticcaquican in 
motlatoltzin ic ázo 
ámo timiquizqui

Quizá escuchemos su 
venerado discurso 
para no morir.  



157

El “Relato de memoria” de los axoxpanecas

Versión de 
Chimalpococa

Traducción al 
español

Fondo 
Lafragua-Puebla

Traducción 
al español

má tinochintin 
titocuatequican, má 
ticchihuacan in 
teocaltzintli

Podríamos 
bautizarnos;  quizá 
hagamos el templo 
del dios,

ca inin ticcolotizque 
in yancuic teótl,

O bien, disgustare-
mos al nuevo dios   

má tiquiximatican to 
cuaxochhuan,

Que comprendamos 
nuestras mojoneras 

ca inin axcan otican 
motehuehuili,

Así, ya está completo 
su [?],

macác mo occequi 
tlali ti quilihuican,

¡Que nunca  se 
cuenta a nadie de la 
tierra!

máacmo occequi tlali 
tiquilihuican,

¡Que nunca 
informemos a nadie 
[de] la tierra!

má titoyolcchuican, 
má các motlen 
titocalaquican, ázo ic 
ámo timictilozqui

Podríamos 
confesarnos, podrá 
ser beneficiado para 
nosotros a  entrar en 
el [ La nueva fe] 
porque así no 
moriremos;

in tle[-]in quemaca-
tzin zenca tinin 
totlatlauhtilia cá

De lo que oramos es 
positivo, 

iquac áu inón tonali, 
inon cahuitl,

Y en ese día, ese 
tiempo, 

tlalxeloquiuh in 
tlatoani Marquez,

el gobernante, 
Marqués, está hacien-
do divisiones,  

timoquixtiz, 
timoquez ninoz [?] 
mahuac in cuaxochti

Uds. removerán, 
levantarán las 
enormes mojoneras,    



158

Amos Megged

Versión de 
Chimalpococa

Traducción al 
español

Fondo 
Lafragua-Puebla

Traducción 
al español

ti- 
Motlapichihui, ic ámo 
panoz occequi 
Techtlalcuihuique, 
máyocqui xic- 
Mochiluili.= 

Hagan un reclamo, 
para que nuestras 
tierras poseídas  no 
serían cruzadas, que 
todo esto sea tomado 
en cuenta. 

Nehuatl tlatoani 
Tecpanecatl in 
cuauhtlanahuatique,

Soy el gobernante, 
Tecpanecatl, [quien] 
guarda la vara,

Mocquimichihuaz, 
nimo- 
Quetzaz

 Daré la noticia en su 
favor  

nitlapitzaz icuac auhi 
inon 
Tonali, cahuitl.

Guardaré, en ese día, 
en ese momento. 

Tecpanecatl. 
Acatza[h]bualtecat.= 
mocatzin



159

El “Relato de memoria” de los axoxpanecas

Bibliografía

Anders, Ferdinand y Jansen, Maarten, Religión, costumbres e historia de los 
antiguos mexicanos, libro explicativo del llamado Códice Vaticano A., 
México, Fondo de Cultura Económica, 1996.

Baird, Ellen T.. “Adaptation and Accommodation the Transformation of 
the Pictorial Text in Sahagún’s Manuscripts”, en Emily Umberger y 
Tom Cummins (eds.), Native Artists and Patrons in Colonial Latin 
America, Phoebus- A Journal of Art History, vol. 7, 1995, 36-51. 

Berdan, Frances F. y Patricia Rieff Asewalt (eds.), The Essential Codex Men
doza, Berkeley, University of California Press, 1997.

Bierhorst, John, Cantares Mexicanos: Songs of the Aztecs, Stanford, Stan-
ford University Press, 1985.

Boone, Elizabeth, Stories in Red and Black, Pictorial Histories of the Aztecs 
and Mixtecs, Austin, University of Texas Press, 2000.

Carrasco, Pedro y Monejeras-Ruiz (eds.), Colección de documentos sobre 
Coyoacán, México, 2 tomos, 1976.

Códice Aubin, manuscrito Azteca de la Biblioteca Real de Berlin, Anales en 
Mexicano, Alfredo Chavero (ed.), México, Editorial Innovación, 
1880.

Códice Azcatitlan, Robert Barlow (comentarista), con introducción de Mi-
chel Graulich, París, Bibliothèque Nationale de France, Société des 
Américanistes, 2 tomos, 1995.

Códice de Metepec, versión de Ángel María K. Garibay, edición facsimilar, 
México, Ayuntamiento Constitucional de Metepec, 1993.

Díaz de Salas, Mercedes y Reyes García, “Testimonio de la fundación de 
Santo Tomás Ajusco”, Tlalocan, vol. VI, núm. 3, 1970, 193-212.

Durán, fray Diego, Historia de las Indias de la Nueva España, 2 tomos, 
México, Edición Porrua, 1967.

Farriss, Nancy M., “Remembering the Future, Anticipating the Past: 
History, Time and Cosmology among the Maya of Yucatan”, Compa-
rative Studies in Society and History, 1987, 566-593.

Florescano, Enrique, “El canon memorioso forjado por los títulos pri-
mordiales”, Colonial Latin American Review 11(2), 2002, 183-230.

Gerhard, Peter, A Guide to the Historical Geography of New Spain (ed. rev.), 
Norman, University of Oklahoma Press, 1993.



160

Amos Megged

Gruzinski, Serge, The Conquest of Mexico, Londres, Polity Press, 1992.
Haskett, Robert y Stephanie Wood, “Primordial Titles Revisited, With a 

New Census and Bibliography”, en Handbook of Middle American In-
dians-New Edition, Austin, University of Texas Press (en prensa), 
2008.

_____,   Visions of Paradise, Primordial Titles and Mesoamerican History in 
Cuernavaca,  Norman, University of Oklahoma Press, 2005.

Horn, Rebecca, Colonial Culhuacan, Nahua-Spanish Relations in Central 
Mexico, 1519-1650, Stanford, Stanford University Press, 1997.

Kirchhoff, Paul, “Se puede localizer Aztlan?”, en Jesus Monjarás-Ruiz y 
Emma Pérez-Rocha (eds.), Mesoamérica y el centro de México, México, 
UNAM-INAH, 1975.

Kirchhoff, Paul, Lina Odena Guemes y Luis Reyes García (eds.), Historia 
Tolteca-Chichimeca, México, INAH-SEP, 1976.

Lockhart, James, We People Here: Nahuatl Accounts of the Conquest of 
Mexico, Berkeley, University of California Press, 1993.

______, “Views of Corporate Self and History in the Valley of Mexico 
Towns”, en George A. Collier, Renato I. Rosaldo y John D. Wirth 
(eds.), The Inca and Aztec States, 1400-1800: Anthropology and History, 
Nueva York, Academic Press, 1982.

Losada, Teresa, “La vigencia de la tradición cultural mesoamericana en 
Milpa Alta, pueblo antiguo de la ciudad de México”, Revista Mexica-
na de Ciencias Políticas y Sociales (septiembre-diciembre), 2005, 195-
227.

Marcus, Joyce, Mesoamerican Writing Systems: Propaganda, Myth and His-
tory in Four Ancient Civilizations, Princeton, Princeton University 
Press, 1992.

Megged, Amos, “Communities of Memory in the Valley of Toluca, the 
Town of Metepec, 1476-1643”, Ethnohistory vol. 55(2), 2008, 251-285. 

Menegus Bornemann, Margarita, “Los títulos primordiales de los pue-
blos de indios” en Menegus (coord.), Dos décadas de investigación en 
historia económica comparada en América Latina. Homenaje a Carlos Sem-
pat Assadouian, México, El Colegio de México, 1999, 137-161.  

Mills, Kenneth y William B. Taylor (eds.), Colonial Spanish America, A 
Documentary History, Wilmington, Scholarly Resources Inc., 1998.

Olivier Durand, Guilhem, Mockeries and Metaphors of an Aztec God, Tezca-



161

El “Relato de memoria” de los axoxpanecas

tlipoca, “Lord of the Smoking Mirror”, Boulder, University Press of Co-
lorado, 2003.

Oudijk, Michel R. y María de los Ángeles Romero Frizzi, “Los títulos pri-
mordiales: Un género de tradición mesoamericana. Del mundo pre-
hispánico al siglo XXI”, Relaciones 95, vol. 24, 2003, 17-48.

Percheron, Nicole, Problemes agraires de l´Ajusco, núm. 8, México, Centre 
d`Etudes Mexicaines et Centramericaines, Colección Etudes 
Mesoamericaines, 1983.

Pérez Zavallos y Luis Reyes García, La fundación de San Luis Tlaxialtemal-
co según los títulos primordiales de San Gregorio Atlapulco, 1519-1606, 
México, Gobierno del Distrito Federal, Delegación Xochimilco, 
2003.

Ponce de León, Pedro, “Tratado de los dioses y ritos de la gentilidad», en 
Ángel María Garibay, Teogonía e historia de los mexicanos. Tres opúscu-
los del siglo XVI, México, Porrúa, 1965, 121-132.  

Portal Ariosa, María Ana, “Cosmovisión, tradición oral y práctica reli-
giosa contemporánea en Tlalpan y Milpa Alta”, Alteridades vol. 5(9), 
1995, 41-50.

Ruiz de Alarcón, Hernando, Treatise on the Heathen Superstitions and Cus-
toms That Today Live Among the Indians Native to This New Spain, 1629, 
J. Richard Andrews y Ross Hassig (trads. y eds.), Norman, Universi-
ty of Oklahoma Press, 1984.

Schele, Linda y Mary Ellen Miller, The Blood of Kings. Dynasty and Ritual 
in Maya Art, Nueva York, George Braziller inc., 1986.

Schroeder, Susan, “Cocoliztli (epidemic disease): The Impressions of a 
Nahua Annalist from Amecamaca”, ponencia inédita presentada en 
la reunion de la Latin American Indian Literature Association, Itha-
ca, Cornell University Press, 1987.

Seler, Eduard, Einige Kapitel aus dem Geschichtswerk des Fray Benardino de 
Sahagún, 2 vols, Stuttgart, 1927.

Transcripción y traducción del plano de San Agustín de las Cuevas hoy Tlalpan 
por Ignacio Silva Cruz. Archivo General de la Nación, México, 2002.

Wood, Stephanie Gale, “The Techialoyan Codices’”, en James Lockhart, 
Lisa Sausa, y Stephanie Wood (eds.), Sources and Methods for the Study 
of Postconquest Mesoamerican Ethnohistory, Online Provisional Ver-
sion, University of Oregon, 2007, 1-22.



162

Amos Megged

______, Transcending Conquest: Nahua Views of Spanish Colonial Mexi
co, Norman, University of Oklahoma Press, 2003.

______, “El problema de la historicidad de los títulos y los códices del 
grupo Techialoyan”, en Xavier Noguez y Stephanie Wood (coords.), 
De tlacuilos y escribanos. Estudios sobre documentos indígenas coloniales 
del centro de México, Zamora, Michoacán, El Colegio de Michoacán, 
1998, 178-180.

Archivos consultados

Archivo General de Indias (AGI), Sevilla, Espana
Archivo General de la Nación (AGN), ciudad de México 
Biblioteca Nacional de México, UNAM, ciudad de México 
Biblioteca Nacional de Antropología e Historia (INAH), Archivo Históri-
co, Colección Antigua, ciudad de México 
Archivo del Ayuntamiento de Ajusco, México

Fecha de recepción del artículo: 16 de junio de 2008
Fecha de aceptación y recepción de la versión final: 29 de noviembre de 
2009

Traducción de inglés a español de Paul C. Kersey Johnson


