
225

Relaciones 120, otoño 2009, vol. xxX

Este trabajo analiza las relaciones entre los indígenas pames, los misioneros fran­
ciscanos, y los estancieros en un territorio novohispano de frontera. Los francis­
canos convirtieron a los pames en mano de obra de estancias y haciendas. En el 
proceso los estancieros y sus trabajadores sometieron a los “neófitos” a abusos y 
vejaciones, mientras sus propiedades rodearon a las misiones. Así que la violen­
cia marcó las relaciones entre estancieros e indígenas, con los franciscanos como 
intermediaros.

(Pames, Rioverde, frontera, franciscanos, violencia)

a frontera de Rioverde que aparece en la documentación 
colonial era un territorio que abarcaba el partido de Rio­
verde, el norte de la alcaldía mayor de Santiago de los Valles, 
y el sur del Nuevo Santander. Durante el periodo estuvo 
habitado por indios pames, misiones franciscanas y estan­

cieros, así que no se puede entender el devenir colonial de los pames sin 
revisar su relación con las misiones� en esa frontera. Erigidas con el fin 
de evangelizar a las poblaciones autóctonas, las misiones condicionaron 

* arangel@colsan.edu.mx
� Misión proviene del latín missio, que designa un concepto teológico sobre la trans­

misión del Espíritu Santo de Dios Padre al Hijo, así como la manera en que cada persona 
de la Trinidad se da a conocer (Corsi 2008, 25). Tal concepción era común en Europa hasta 
el siglo XV, pero a partir del siglo XVI quedó relacionada con la expansión y la coloniza­
ción, ya que el derecho a poseer nuevas tierras implicaba el deber de evangelizarlas. La 
nueva acepción de misión, que surge con la contrarreforma y con la expansión jesuita, 
fue la de “encomienda pastoral”, recibida por las órdenes religiosas para evangelizar a 
protestantes, paganos e inconversos (Corsi 2008, 26-29).

L

Pames, franciscanos y estancieros en Rioverde, 
Valles y sur de Nuevo Santander, 1600-1800

José Alfredo Rangel Silva
El Colegio de San Luis



226

José Alfredo Rangel Silva

las relaciones entre los grupos étnicos al congregar tanto los considera­
dos “neófitos” como los “ladinos”.� Aquel era un paisaje humano mul­
tiétnico: en Santiago de los Valles había nahuas, teenek (huastecos), 
xi’oiky (pames), totonacos, y hñaäñú (otomíes). En Rioverde los pames 
no eran los únicos chichimecas, las distintas fuentes mencionan guasca­
mas, mascorros, coyotes, caysanes, alaquines, jijotes, guazancores y 
samues.� Con la ocupación española llegaron los indígenas “ladinos”, y 
un conglomerado de castas, mulatos y mestizos. Ante semejante pano­
rama y para clasificar a quienes no ubicaban con certeza, los españoles 
usaron del término ya familiar para ellos de “chichimeca”.� Entre tanto, 
la colonización de la frontera se hizo lentamente pero sin pausa, con 
pueblos y reales de minas en San Luis Potosí y en Guadalcazar, en el al­
tiplano, aunque desde allí hasta la Villa de los Valles, en la Huasteca, no 
se asentaron más poblados de españoles hasta finales del siglo XVII. 

De acuerdo con los testimonios de los mismos franciscanos, la evan­
gelización tuvo resultados de moderados a pobres, ya que los pames 
demostraron una tozuda resistencia a la occidentalización. Sin embargo, 
además de su papel como ejes de evangelización, las misiones sirvieron 

� Las misiones se integraron a dos custodias: San Salvador de Tampico, dentro de la 
Provincia del Santo Evangelio de México, y Santa Catarina de Rioverde en la Provincia 
de San Pedro y San Pablo de Michoacán. Los pames eran considerados “neófitos”: indios 
recién convertidos y por tanto incapaces de entender los misterios de la religión católica. 
Los ladinos eran indios que se comunicaban en español, vestían según las formas novo­
hispanas y, por su condición de migrantes, estaban desarraigados de sus referentes terri­
toriales tradicionales.

� Percheron 1982, 14; Velázquez 1987, vol. 4, 14. La zona, aunque tuvo en algún 
momento culturas sedentarias prehispánicas, al tiempo del contacto con los españoles 
estaba ocupada por los grupos mencionados (Michelet 1996, 177-186). Los pames for­
man parte de la familia Oto-pame por compartir rasgos gramaticales y lexicológicos con 
grupos otomianos (Soustelle 1993, 400-442). La denominación pame no tiene un origen 
claro; una versión es que proviene de una deformación española de la voz muep, que 
significa “no”.

� Para los significados de la palabra en el periodo colonial véase Gradie 1994, 67-88. 
Durante la guerra chichimeca los pames fueron tomados por los menos belicosos de los 
grupos involucrados, Chemin 1984, 57-69. A pesar de esto, eran extraordinarios fleche­
ros, Ordóñez 2004, 8, 9.



227

Pames, franciscanos y estancieros

como núcleos de sedentarización y, en este sentido, suplieron la falta de 
localidades indígenas prehispánicas.�

La conversión de los pames a la vida sedentaria también los incorpo­
ró a la economía regional como mano de obra para las estancias y ha­
ciendas. En el proceso los estancieros y sus trabajadores los sometieron 
constantemente a abusos y vejaciones, mientras las haciendas termina­
ron por rodear y, literalmente, acorralar a las misiones. De manera que 
se configuró una situación de dominación donde la violencia marcó las 
relaciones entre estancieros e indígenas, con los franciscanos como in­
termediaros, algunas veces defensores de los “neófitos” y en otras oca­
siones también explotadores.� Cabe señalar que la violencia fue uno de 
los elementos constitutivos en la fundación, legitimación, y operación 
del régimen de propiedad de la tierra, junto con las mercedes reales.� El 
control de la propiedad permitió a los estancieros dominar las socieda­
des locales, y contribuyó a acentuar las diferencias económicas, así que 
los pames fueron encerrados en una situación de pobreza, no solo por 
su condición original como seminómadas adaptados al desierto sino 
también por el desarrollo del sistema económico y el consecuente régi­
men de propiedad. 

Con base en fuentes de archivo (padrones y censos, informes, repor­
tes y cartas de frailes y custodios a las autoridades virreinales, y descrip­
ciones de funcionarios civiles),� y bibliografía existente, presento una 
perspectiva de larga duración sobre las formas en que los pames fueron 
incorporados al mundo novohispano.� 

� La palabra “reducción” era usada en el periodo colonial para la población indígena 
congregada alrededor de una misión, pero a veces aparece como sinónimo de ésta en al­
gunos documentos.

� Para la violencia como elemento que reproduce el orden social, Devalle 2000, 18-22.
� Un análisis sobre el papel de la violencia en la construcción de un régimen de pro­

piedad privada en Blomley 2003, 121-141.
� Algunos documentos aquí mencionados fueron publicados íntegramente (Veláz­

quez 1985-1987; Kiemen 1955), otros más lo fueron en partes (por ejemplo en Herrera 
1999). El Archivo General de la Nación (en adelante agn), y el Archivo General de Indias 
(en adelante agi), resguardan todavía muchos documentos inéditos.

� Estudios destacados acerca del grupo pame son Noyola 1996, 11-27; y Viramontes 
2000. Uno de los mejores estudios sobre los grupos de filiación oto-pame es Galinier 1990. 



228

José Alfredo Rangel Silva

Primeros pasos misioneros en Rioverde

El franciscano fray Juan de San Miguel comenzó la evangelización en 
Rioverde hacia 1547; le siguió en 1555 fray Bernardo Coussin; años des­
pués fray Diego Medrano, fray Juan Jerónimo y fray Juan Maldonado 
salieron desde el convento de Xichú hacia Rioverde.10 Pero esos esfuer­
zos no tuvieron fruto. En 1607 la acometida fue retomada por fray Juan 
de Cárdenas y fray Juan Bautista de Mollinedo, expertos en lengua oto­
mí, quienes salieron de Xichú y visitaron rancherías pames en las fronte­
ras de Rioverde.11 Después buscaron el apoyo oficial para establecer 
misiones.12 Gracias a su esfuerzo se conformaría la Custodia de Santa 
Catarina de Rioverde. Entretanto, en 1611 el obispo de Michoacán, fray 
Baltasar de Covarrubias, visitó y describió a la custodia y a los indios en 
los siguientes términos:

Unos grandes y fértiles llanos, a lo que llaman el Río Verde, donde hay 
cantidad de indios caribis, y algunos cristianos; y para el cuidado de ellos, 
asisten en dos conventos pequeños, religiosos de San Francisco, que más 
con caricias que con rigor los atraen, porque es gente tan indómita y bárba­
ra, que no son llevados más que por interés de lo que los dichos religiosos 
les pueden dar […] su natural es tan perverso que poco se puede esperar de 
ellos13

El obispo usó el término “caribis” como sinónimo de chichimeca, 
por la coincidencia del sentido belicoso y pagano que tal palabra deno­
taba: grupos indómitos, “bárbaros” y de perversa naturaleza. Como un 
artilugio del pasado, la palabra remitía en los imaginarios españoles a 

10 Noyola 1988, 36, 37; Montejano 1989, 15, 16; Carrillo 1999, 172-174.
11 López-Velarde 1964, 108. Antes de ellos fray Lucas de los Ángeles recorrió Ahuaca­

tlán, Concá, Jalpan y Tancoyol en la Sierra Gorda (Noyola 1988, 39). Sobre los esfuerzos 
de Mollinedo y Cárdenas (Noyola 1988, 47-58).

12 Hubo varios viajes de Cárdenas y de Mollinedo a la zona, según una carta de 1616 
(Lemoine 1961, 569-582).

13 Relación del obispado de Michoacán por el obispo fray Baltasar de Covarrubias, O. S. A. 
Valladolid de Michoacán, 20 de septiembre de 1619, Madrid, Biblioteca del Palacio Real, ma­
nuscrito 2579.



229

Pames, franciscanos y estancieros

un espacio donde los habitantes eran no solo idólatras sino además seres 
degradados, corruptos y arruinados, brutales e infieles, y por tanto ne­
cesitados de la intervención de la civilización cristiana para su reden­
ción.14 Si no se entienden estos imaginarios no es posible ver en su di­
mensión “civilizadora” la empresa de evangelización en la frontera, y la 
tozudez con que se llevó a cabo; tampoco se podrían entender a cabali­
dad las formas en que se llevó a cabo. Para los franciscanos los salvajes 
debían ser civilizados “con caricias” religiosas y no con el rigor de la es­
pada, para los estancieros y colonos los chichimecas eran un peligro a 
ser exterminado, o un recurso a ser explotado.

Mollinedo consiguió en 1612 una Real Cédula “para la conversión 
de los indios bárbaros de Río Verde Valle de Concá, Cerro Gordo, Jau­
mavé, y otras partes en sus distritos”.15 Las misiones establecidas en 
1617 fueron Santa Catarina Mártir de Rioverde, como sede de la custo­
dia, San Antonio de las Lagunillas, Nuestra Señora de la presentación de 
Pinihuán, San Felipe de Jesús de los Gamotes, Nuestra Señora de la Con­
cepción de Valle del Maíz (en el partido de Rioverde), San Antonio de 
Tula, San Juan Bautista de Jaumavé, Nuestra Señora de los Ángeles de 
Monte Alberne, Santa Catarina de las Montañas (en el Seno mexicano), 
San Cristóbal de Río Blanco (en el actual Nuevo León), Santa María Teo­
tlán; San Pedro Mártir de las Alpujarras y San Juan Tetla (ésta en la Sierra 
Gorda queretana). Las últimas seis tuvieron breve existencia ante la hos­
tilidad de los indígenas de la región.16 En general y por disposiciones de 
la corona los franciscanos de las misiones no tuvieron sínodo pero, de 
acuerdo con las leyes XIV y XXV de indias, recibían como limosna una 
cantidad del monarca español, a través de sus prelados.17

Mollinedo viajó en 1618 a España a solicitar el reconocimiento de Rio­
verde como custodia franciscana, bajo supervisión del Comisario General 
de Nueva España, así como para solicitar que se enviaran más frailes. 
Consiguió ambos objetivos: en 1621 el Capítulo general en Segovia reco­

14 Sobre el imaginario europeo con respecto a los hombre bárbaros, en los siglos XVI-
XVIII, véase Hurbon 1993, 24-35.

15 El decreto de 1617 por el marqués de Guadalcazar en Velázquez 1987, vol. 4, 5-10.
16 Percheron 1982, 9, 14-19. Chemin 1984, 42, 43. Noyola 1988, 56. 
17 Sobre los sínodos véase Velázquez 1974, 10.



230

José Alfredo Rangel Silva

San Luis
Potosí

Guadalcazar

San Miguel Rioverde

San Luis
de la Paz

Valles

Pánuco

Cadereyta
Meztitlán

27

28
2 4

12

20

22
16

17
11

10

13

8

30
6

15
14

23
24

1936
7

5

9

1

3

32

3118

33

2135

29

26

25

34

Mapa 1. Avance misionero

Fuente: Basado en Eguilaz 1965, 26, 27; López-Velarde 1964, 21-38; Velázquez, vol. 4, 1987, 
5-10; Percheron 1982, 14-19.

Salvador de Tampico. siglo xvi

01. Tampico
02. Villa de Valles
03. Tamaholipa
04. Tamuín
05. Ozuloama
06. Tancuayalab

Agustinos. siglo xvi

07. Santiesteban del Puerto
08. Huejutla
09. Meztitlán
10. Xilitla

Salvador de Tampico

siglo xvii

11. Tamapache

12. Tanlajás
13. Huehuetlán
14. La Palma
15. Guayabos
16. Santa Ma. Acapulco
17. El Sáuz
18. Tanchipa

Custodia de Rioverde

siglo xvii

19. Rioverde
20. Alaquines
21. Valle del Maíz
22. Lagunillas
23. Pinihuán
24. Gamotes
25. Tula

26. Jaumavé
27. S. Nicolás alaquines
28. S. José Montes
29. Palmillas (en 1697)

Salvador de Tampico

siglo xviii

30. Aquismón
31. Horcasitas
32. Santa Bárbara
33. Canoas

Custodia de Rioverde

siglo xviii

34. Divina pastora
35. San José del Valle
36. Dulce Nombre de Jesús



231

Pames, franciscanos y estancieros

noció la existencia independiente de la custodia, y en los siguientes años 
Mollinedo enlistó 17 franciscanos para las nuevas misiones. Su muerte 
en 1627 dejó a Rioverde sin su mejor abogado en la corte de Madrid.18

Rioverde en el siglo XVII

Los enfrentamientos entre los indios congregados y los pastores y ma­
yordomos de los estancieros fueron un resultado inmediato de las fun­
daciones. La ocupación del espacio había comenzado en 1603 y para 
1620 las mercedes de tierras habían distribuido grandes cantidades de 
terrenos entre estancieros de Querétaro, México y Huichiapan. En esa 
época, el principal terrateniente era Luis de Cárdenas. Desde 1624, por 
lo menos, sus ganados habían dañado las milpas de los indígenas en 
Rioverde. Cuando un indio fue muerto a azotes sus compañeros y los 
franciscanos apelaron al virrey, quien ordenó a Cárdenas retirar sus ga­
nados a una distancia de tres leguas del pueblo.19 Pero el proceso de 
poblamiento continuó sin pausa, los otomíes emigrados rápidamente 
cobraron importancia en la demografía, como atestiguó el comisionado 
visitador fray Alonso Revollo en 1626:20

Primeramente Mascorros y Coyotes sujetos 
a don Bartolomé, Gobernador………………………………………….79
Mascorros…………………………………………………………........ 134
Otomites……………………………………………………………….. 131
Guachichiles sujetos a don Juan de Salazar………………...........…… 110
		   454

Los otomíes constituían 29%, aproximadamente, de la población in­
dígena de la misión de Rioverde, tan solo una década después de su 
fundación. El trabajo de los frailes sólo había congregado a 213 masco­
rros, menos de la mitad de la población de la misión:

18 Kiemen 1955, 301, 302. Stresser-Pean 2000, 500. 
19 Velázquez, vol. 3, 1987, 256, 257.
20 Velázquez, vol. 3, 1987, 253. El reporte de su visita está en agn, Historia, vol. 30, 

exp. 4, f. 63v.-75.



232

José Alfredo Rangel Silva

Cuadro 1. Indígenas registrados en la Custodia de Rioverde, año 1626.21

Misión, pueblo o ranchería Casados Solteros Viudos/as De otras etnias Población 
Total

Ciénega (visita) 60 71 25 2 de nación 
Aliquis

156

Valle del Maíz-Alaquines 100 98 24 otomíes 
(16 casados)

222

Laguna de Tula 96 83 179

Ranchería de Paimes 22 37 59

Pinigua [Pinihuán] 20 13 33

Santa María 120 100 220

Ranchería de Concá 40 24 64

Totales 458 426 25 26 933

Fuente: Basado en Velázquez, vol. 3, 1987, 253 – 255.

Así que se deja el genérico caribis por la multiplicación de los nom­
bres.22 Los franciscanos parecen haberse esforzado en distinguir (¿o ima­
ginar?), diferencias entre pames, coyotes y mascorros, además de aliquis 
y alaquines. Pero no conocemos cuáles fueron sus criterios para nom­
brar a los grupos, para establecer sus diferencias, ni cómo sabían cuáles 
de éstas eran realmente significativas. A siglos de distancia, y con las 
obvias diferencias culturales entre el historiador y el fraile, las opciones 
para entender aquel rompecabezas étnico quedaron encuadradas por 
los mismos límites establecidos por los religiosos. Revollo señaló que al 
final de sus cuentas llegaron: “los pamis con más muchachos y mucha­
chas por lo que son los indios mil trescientos veinte y dos”, así que mu­
chos no vivían en la misión pero reconocían a los frailes y gustaban de 

21 En 1617 se registró San Antonio de Lagunillas, con sus rancherías Acapulco, Rin­
cón, Llano de Pamies y La Sanguijuela; Lagunillas no aparece en 1626 pero sí Ranchería 
de Pamies, Velázquez, vol. 4, 1987, 16, 17.

22 Esto puede entenderse como un cambio de representación del salvaje por cristianizar 
(el peligroso caribi) al neófito por clasificar, vigilar y controlar, véase Gruzinski 1991, 11.



233

Pames, franciscanos y estancieros

las provisiones que les daban.23 Esto muestra que el control franciscano 
estaba circunscrito a su capacidad de proveer bienes y protección, pero 
también que los indígenas disponían de espacios “autónomos” fuera de 
la vigilancia de los religiosos, y de los cuales entraban y salían a conve­
niencia. Esa movilidad hacía más difícil cualquier intento clasificatorio. 

Durante la visita de Revollo, unos labradores le solicitaron que los 
servicios religiosos fueran proporcionados por el guardián del convento 
de Rioverde y no por el sacerdote nombrado vicario.24 En tres décadas se 
habían avecindado pastores y trabajadores de las estancias, sus familias, 
mestizos, mulatos (“aunque pocos”) y negros esclavos, además de los 
indios emigrados. El paisaje humano de la frontera, como el mundo no­
vohispano en general, se caracterizaba por los mestizajes y la multicul­
turalidad, lo cual incidía en el aumento de los roces y conflictos entre los 
diversos grupos, y en los esfuerzos franciscanos por lograr una clasifica­
ción de los grupos.

Las condiciones que encontró Revollo se prolongaron todo el siglo 
XVII: ataques de los nómadas, la volatilidad de las poblaciones indíge­
nas congregadas, que no se acostumbraban a la sedentarización, y la 
hostilidad de los hacendados y sus sirvientes, mientras diversos grupos 
permanecieron insumisos.25 Por lo pronto, el capitán protector de la 
frontera, Antonio Godino de Navarrete, atribuyó las dificultades a            
la carencia de frailes en la custodia, y a que no se proveía a los indios de 
alimentos y ropas de forma constante como a otros chichimecas. El vi­
rrey marqués de Cerralvo decretó en enero de 1629 que los indios de 
Rioverde también recibieran carne y maíz, aunque sin afectar la Real 
Hacienda.26

23 Velázquez, vol. 4, 1987, 256. Hubo una real cédula para que a los indios se les die­
ran “por una vez” 200 fanegas de maíz, 2 docenas de bueyes, 4 docenas de rejas de arar, 
50 vacas y 2 toros, 200 ovejas, 100 cabras y 24 “cebones y cuatro machos de este ganado” 
en la sede de la custodia (Kiemen 1955, 300). 

24 Decían que el fraile “con todo cuidado y solicitud acude a ello todos los días de 
fiesta y trabajo, así a nosotros como a nuestra gente, esclavos, vecinos y naturales que 
viven en dicho pueblo”, Velázquez, vol. 4, 1987, 259; Montejano 1989, 35, 36. 

25 Algunos de ellos (guascamas, mecos y otros) serían congregados hasta la funda­
ción de la misión de la Divina Pastora en 1756 (Percheron 1982, 14).

26 Kiemen 1955, 304.



234

José Alfredo Rangel Silva

En 1634, según el testimonio de la visita del provincial michoacano 
fray Cristóbal Vas, las misiones continuaban mal: los indígenas habían 
abandonado Pinihuán y hubo necesidad de rogarles que se congregaran 
y levantaran otra vez la capilla. En Lagunillas había unas 200 personas 
congregadas, en el Valle del Maíz había 300 personas. Lo más peligroso 
era una confrontación entre diferentes grupos de indios Tulas en Tan­
guanchín, Tula y otras rancherías; Vas logró apaciguar esta guerra tribal. 
Además distribuyó a los indios en cada misión ropa, frazadas, sayales y 
sombreros.27 Pero las visitas eran remedios temporales para males cróni­
cos. En una descripción del obispado de Michoacán, de 1638, se aseguró 
que en Rioverde había sólo cuatro conventos “sujetos a un custodio y 
subalternados a la provincia de Michoacán”.28 De la docena de funda­
ciones originales sólo quedaban cuatro.

En 1646, el comisario general franciscano, fray Buenaventura de Sa­
linas y Córdova, decidió visitar Rioverde “por las noticias que tenía de 
haber descaecido todo y arruinádose los edificios, y estar desalentados 
los ministros por falta de sustento”. Había pedido al virrey Salvatierra 
ayuda económica para las misiones, obteniendo tres mil pesos “por una 
vez”.29 Me detendré en la descripción ya que su visita equivalía a la de 
un obispo. Salinas encontró: “religiosos como seculares españoles, in­
dios, negros y mulatos, hombres y mujeres, chicos y grandes” en Riover­
de, “asiento de más de seiscientas almas”.30 Entregó a cada fraile “veinte 
y cinco varas de sayal para hábito y manto, sombrero y rúan, sandalias, 
chocolate, azúcar, cajetas, pasas, almendras, papel, plumas y demás co­
sas así del uso religioso como del regalo de sus personas”. Además cele­
bró el capítulo de la custodia y tranquilizó a los religiosos, decaídos por 
el abandono en que se les tenía.

También repartió a los capitanes indios “mucho paño, sayal, capotes, 
sombreros, jubones, fresadas, cuchillos, rosarios, estampas, medallas”, y 

27 Kiemen 1955, 305, 306; Noyola 1988, 60.
28 Descripción de todo el obispado de Michoacán hecha por el señor doctor García de Ávalos, 

dean de esta santa Iglesia, Biblioteca Nacional de Madrid, manúscrito 3047, Documentos de 
don Juan Diez de la Calle. 

29 AGI, Patronato, n. 1, r. 26, conde de Salvatierra, virrey de México: custodia de Rio­
verde. 1648, f. 1. La Relación de su viaje fue publicada en Kiemen 1955, 308-328. 

30 Kiemen 1955, 317, 318.



235

Pames, franciscanos y estancieros

los exhortó a obedecer a los religiosos, a congregarse y a trabajar la tierra 
porque, en su opinión, “los chichimecos naturalmente son ociosos y re­
húsan el trabajo corporal”.31 En Pinihuan fue recibido por “muchos in­
dios a caballo, escaramuceando”, probablemente otomíes con permisos 
especiales para montar a caballo y traer armas,32 pues después se men­
ciona a “los chichimecos”, diferenciándolos de los primeros. Allí contó 
seiscientos indios, la mayoría vivían alrededor en las rancherías. El co­
misario les repartió carne, maíz y sal; y recibió a los de Lagunillas y San 
Felipe de Gamotes. Después visitó brevemente Tampasquíd, Tanlacum 
y La Palma, en Santiago de los Valles, y atendió los negocios de la custo­
dia de San Salvador de Tampico.33 Antes de terminar su visita Salinas y 
Córdova pasó al Valle del Maíz, donde también fue recibido “de tantos 
indios de a pie y a caballo, que escaramuceando tenían gran regocijo”. 
En carta al virrey pidió que a todas las misiones se les dieran los 500 pe­
sos anuales de estipendio que tenía Rioverde, pero no fueron concedi­
dos;34 lo cierto es que la limosna que debía darse a los frailes en misión 
no llegaba a todos.

Con la visita de Salinas aparecen algunos de los rasgos discursivos 
que definirían a la región. En primer lugar, describió una custodia en 
desorden y en decadencia, imagen que prevaleció entre los españoles y 
los criollos en los siguientes años, y que se empalmó con el segundo 
planteamiento: los chichimecos eran ociosos por naturaleza. Es decir, la 
naturaleza y el carácter moral del chichimeco se definían de acuerdo con 
el tipo de relación que tuvieran con el mundo novohispano: la ociosidad 
definía a los pames y a los otros que vivieran en las misiones o en las 
estancias, y la barbarie a los que se negaran a la vida sedentaria. Ade­
más, Salinas exaltó la importancia de la presencia franciscana para man­
tener el control de la frontera. Apuntalar las endebles misiones era ase­

31 Kiemen 1955, 318, 319.
32 La prohibición exceptuaba a gobernadores y caciques, que podían ir en caballos 

con silla y riendas, pero sin armas. Los demás indios sólo podían montar mulas (Borah 
1985, 121).

33 Kiemen 1955, 322-324. Los permisos provenían de estar en una frontera de guerra 
(Rangel 2008, 91-94). 

34 AGI, Patronato, 183, n. 1, r. 26, Conde de Salvatierra, virrey de México: custodia de 
Rioverde. 1648.



236

José Alfredo Rangel Silva

gurar el control de la frontera, porque se reducían los peligros de una 
población indígena insumisa, y se favorecía la actividad económica, 
ventajas en las que coincidía el virrey Salvatierra:

pues cuanto tanto se gana de almas para la divina Majestad, se adquiere de 
vasallos de la real corona, en provincia tan fértil de tierras […] como las del 
Rioverde en que después que hizo pie la religión de San Francisco, esta fácil 
la entrada a las pastorías de mucho número de ganados, que pastan en estas 
tierras, de que procede el comercio y sustento de este reino, y el útil de las 
reales alcabalas en la venta de ellos.35

Como consecuencia de la visita de Salinas y Cordova, en ese mismo 
1646 y a costa de la Real hacienda se enviaron más franciscanos para 
apoyar la evangelización en Rioverde. Al mismo tiempo, el rey ordenó 
dar “por una vez tres mil pesos para reedificación y reparo de diez con­
ventos y para lo necesario al adorno del culto divino, y trescientos pesos 
a cada convento para el sustento de sus ministros”, en tanto que no se 
verificaba el número de indios a cargo de cada conversión. Se dieron tres 
años para recabar la información, si se comprobaba que eran suficientes 
habría una limosna como estipendio ordinario, si no sería por única 
vez.36 En 1647, se informó que había 24 frailes en la custodia y que se 
habían establecido las nuevas reducciones de Santa Clara, Santa Cruz, 
San Bernardino, San Felipe de los Gamotes y San Diego, además de que 

35 Opinión que compartían los alcaldes mayores de San Luis Potosí, Valles, Guadal­
cazar y Xichú: “Actualmente es grande la utilidad que se sigue de la reducción de aque­
llos bárbaros porque mediante ella están pacíficos y se trajina y corre la tierra sin el riesgo 
de invasiones y robos que antes hacían y entran las pastorías y haciendas de ganado 
menor libremente todo lo cual cesaría desamparando dichos conventos”, AGI, Patronato, 
183, n. 1, r. 26. Conde de Salvatierra, virrey de México: custodia de Rioverde. 1648. “Rela­
ción de las diligencias y lo resuelto sobre lo pedido por el padre comisario general de san 
Francisco, en orden a que se le diese alguna limosna para edificación de los conventos de 
la conversión de Rioverde y congrua a los religiosos ministros de doctrina”, f. 3.

36 AGI, Patronato, 183, n. 1, r. 26. Conde de Salvatierra, virrey de México: custodia de 
Rioverde. 1648, “Relación de las diligencias y lo resuelto sobre lo pedido por el padre 
comisario general de san Francisco, en orden a que se le diese alguna limosna para edifi­
cación de los conventos de la conversión de Rioverde y congrua a los religiosos ministros 
de doctrina”, f. 5, 5v.



237

Pames, franciscanos y estancieros

en cada “convento” había más de 400 almas.37 Pero a pesar de los dife­
rentes argumentos sobre su importancia, el gobierno virreinal no otorgó 
de inmediato el apoyo necesario a la custodia, y como necesitaba la 
aprobación del rey para dar el estipendio anual, dio otros tres años a los 
franciscanos para obtenerlo. En algún momento el rey concedió el esti­
pendio pues, como se verá adelante, en el siglo XVIII hubo reclamaciones 
al respecto. 

Entretanto, las dificultades fueron creciendo para las misiones y para 
los pames, pues los estancieros ensanchaban sus propiedades a sus ex­
pensas. Frente a la presión, los franciscanos y los indígenas apelaron a la 
autoridad virreinal, en voz de fray Hernando de la Rúa, comisario gene­
ral de los franciscanos en Nueva España, para dotar de tierras a las con­
versiones en Rioverde, Pánuco Tampico. De la Rúa obtuvo en 1669 una 
real cédula y un decreto del virrey marqués de Mancera que daba a las 
misiones tres mil “pasos de Salomón” o cinco mil varas de tierra por 
cada viento, un territorio menor al concedido inicialmente a los pueblos 
de frontera,38 pero que les permitía su viabilidad como pueblos asenta­
dos alrededor de las misiones. 

En 1675, el alcalde mayor de San Luis, Martín de Mendalde, registró 
49 matrimonios, 23 viudas y solteros, y 51 “muchachos” en Rioverde; en 
total 173 indígenas, cifra a la baja en comparación con las de 1626 y 1646. 
Los datos parecen reflejar los problemas y el abandono, o despreocupa­
ción, de los franciscanos.39 En 1680, se hizo una Relación breve de las 
poblaciones indígenas de las misiones de la custodia de Santa Catarina 
de Rioverde.40 No trae información sobre negros, castas, o españoles, 

37 AGI, Patronato, 183, n. 1, r. 26. Conde de Salvatierra, virrey de México: custodia de 
Rioverde. 1648, “Relación de las diligencias y lo resuelto sobre lo pedido por el padre 
comisario general de san Francisco, en orden a que se le diese alguna limosna para edifi­
cación de los conventos de la conversión de Rioverde y congrua a los religiosos ministros 
de doctrina”, f. 4v. San Felipe de Camotes debió ser San Felipe de Gamotes.

38 AGN, Tierras, vol. 339, exp. 2, f. 3v., 4. El territorio original debía ser tres leguas 
cuadradas, mientras que en el decreto del virrey Mancera era solo una legua cuadrada.

39 Kiemen 1955, 311. Incluso un fraile, Fray Pedro de San Andrés, fue acusado de ve­
jar a los indios de Tula y Valle del Maíz. Cuando reconoció ser cierta la acusación la Real 
Audiencia y el virrey pidieron su salida de la custodia, AGN, Californias, vol. 38, exp. 3, 
“Carta del Alcalde mayor de Guadalcazar”, f. 119, 119v. Año 1682. f. 120-144.

40 Carrillo 1996, 543, 544.



238

José Alfredo Rangel Silva

Cuadro 2. Relación de la custodia de Rioverde, 1680

Lugar Pames Chichimecas Otomíes Otros Total

Rioverde ----- 11 personas 40 familias ----- 42 familias

S. Felipe de 
Gamotes

80 familias ----- ----- ----- 80 familias

Pinihuán 140 familias ----- ----- ----- 140 familias

S. Antonio 
Lagunillas

60 familias ----- ----- ----- 60 familias

(S. José) 
Alaquines

100 familias 500 chichime­
cos remonta­
dos

----- ----- 200 familias 
(aprox.)

Valle del Maíz 4 familias ----- 16 familias ----- 20 familias

S. Nicolás 
(Alaquines)

100 personas ----- ----- ----- 100 
personas

S. Antonio Tula ----- 80 personas 
(en la misión); 
140 personas 
(en las 
haciendas)

----- ----- 220 
personas

Tanguanchín ----- 100 personas ----- ----- 100 
personas

Palmillas ----- 12 familias ----- ----- 12 familias

(S. Rosa) 
Jaumavé

----- 20 familias 
(más otros 
alrededor)

----- ----- 20 familias

Monte Alverne ----- 500 personas ----- ----- 500 
personas

El Xuyo ----- 100 personas ------ ----- 100 
personas

Entre Jaumavé 
y el mar

----- ----- ----- 6000 
Jananbres

6000 
personas

Fuente: Carrillo 1996, 543-544.



239

Pames, franciscanos y estancieros

aunque menciona las haciendas establecidas en los alrededores de la 
misión de San Antonio de Tula, dato sorprendente pues Tula estaba en 
el extremo septentrional de la frontera:41 

Aunque la información es muy general, al comparar las cifras de 1675 
y las de 1680 es claro que Rioverde mantuvo su población entre 175 y 200 
personas. Lo mismo sucede con otras misiones: Valle del Maíz parece 
reducir su población con respecto a la visita del provincial en 1646, de 500 
personas a unas 200 aproximadamente, aunque en el primer año también 
se contaron los indios en los alrededores, cuando el visitador realizó una 
abundante distribución de bienes. Se percibe un estancamiento de la po­
blación respecto de los datos de la visita de fray Cristóbal Vas. 

En 1695, el provincial franciscano fray Pablo Sarmiento hizo una 
nueva descripción de la custodia. Dijo que en la cabecera, Rioverde, ha­
bía unas sesenta familias otomíes y pames, pero que las últimas habían 
venido a menos “por haber consumido las pestes y enfermedades las 
naciones de aquel país, quedando hoy muy pocos naturales de allí mis­
mo, que son pames”.42 Describe a los pames de Valle del Maíz como “los 
más de ellos cristianos, pero muy inclinados a los montes y serranías”, 
en número de cien familias, más unas 30 de otomíes. En el mismo tenor 
describe las condiciones en Pinihuán, Lagunillas, Gamotes y Alaquines. 
Menciona también las misiones de Tula (“de indios chichimecos, distin­
ta nación de la pasada, muy bandoleros e inquietos y cercanos a los in­
fieles”), Jaumave (“Guamave”), y Monte Alberne. Al final describe su­
mariamente las condiciones de la custodia:

Son los trabajos que padecen los religiosos con exceso de grandes, de ham­
bres y soledades, porque no hay persona de mediana razón en muchas le­
guas, sino aquellos indios que aunque cristianos no han olvidado su natural 
ferocidad y tiranías, y por no llegar a aquellas partes Justicia Real, acuden a 
la doctrina cuando el religioso tiene que darles de comer, y cuando no solo 
los domingos. El pan por allá no se conoce, lo que ven es maíz y muy poco, 

41 Después un ataque de “alarbes” destruyó varias misiones y puso en peligro a 
otras, AGN, Californias, vol. 38, exp. 3, “Autos sobre las diligencias, y socorros de las mi­
siones y fronteras de la custodia del Río Verde”, f. 95-177v. Año 1682. Es probable que los 
“alarbes” sean los jananbres descritos en 1680 (Stresser-Pean 2000, 501, 502). 

42 AGN, Historia, vol. 30, exp. 3, Rioverde, 1695.



240

José Alfredo Rangel Silva

y esto se compra con la limosna que da su Majestad, que lo mas se va en 
cobrarla, y todo el regalo es un poco de vaca seca

A tono con la época y con el discurso ya establecido sobre la región, 
Sarmiento exalta el sacrificio de unos franciscanos inmersos en las sole­
dades de una tierra abundante en feroces bárbaros. Al mismo tiempo, 
destaca la poca docilidad de los neófitos, su estrategia de congregarse 
sólo cuando había comida, y lo que le parecía su acusado declive demo­
gráfico. A continuación presento un resumen de los datos de los diferen­
tes conteos de población en la custodia. 
 
Cuadro 3. Comparación de los conteos de población, Custodia de Rioverde

Visita de 
Revollo, 1626

Visita de Vas, 
1637

Visita de 
Salinas, 1646

1675 Relación de 
1680

Rioverde 454 personas ----- 600 personas 173 personas 42 familias

Valle del Maíz 222 personas 300 personas 500 personas ----- 20 familias

Lagunillas ----- 200 personas ----- ----- 60 familias

Pinihuán 33 personas Abandonado 600 personas ----- 140 familias

Tula 179 personas ----- ----- ----- 220 personas

Como la disparidad entre los conteos no permite tener una equiva­
lencia exacta de familias con personas, resulta aventurado proponer una 
interpretación global, lo más que se puede decir es que no hubo un au­
mento significativo del número de indios congregados, o por lo menos 
registrados en las misiones, sin que esto signifique algo para la pobla­
ción no enlistada en estos datos. Las precarias condiciones de vida de los 
indios en las estancias, como parte del cambio radical que les imponía la 
vida al estilo occidental, posiblemente eran parte de las razones de este 
“estancamiento demográfico”, junto con las hambrunas y epidemias 
mencionadas por el provincial. También aumentaron las agresiones de 
los hacendados y estancieros por las tierras alrededor de las misiones, y 
por la mano de obra indígena. En varios lugares, la mitad de los indíge­
nas vivía en las haciendas y no alrededor de la misión correspondiente. 



241

Pames, franciscanos y estancieros

Por otro lado, la guerra también se recrudeció en la segunda mitad del 
siglo cuando los chichimecos insumisos destruyeron Tanchipa, Tamala­
cuaco y la ranchería de San José de la Laja.43

La frontera violenta 

Conforme avanzó la colonización creció la violencia de los estancieros y 
sus trabajadores contra los indígenas, para obligarlos a trabajar les qui­
taban sus hijos y mujeres, y a los que intentaban resistirse los llevaban a 
Querétaro o México para venderlos como esclavos “de guerra”. Los 
ejemplos abundan en la documentación colonial, como el caso que pre­
sentó el indio Juan Francisco, principal del Valle del Maíz, ante el duque 
de Alburquerque. Juan Francisco era intimidado por Antonio de Alma­
raz por la defensa que aquel hacía de sus congéneres. El problema era 
que los ganados del capitán entraban en las tierras y sembradíos de los 
indios, comiéndolos y destruyéndolos, así que Juan Francisco se quejó 
ante la justicia de Villa de Valles, y a cambio se le embargaron los bienes. 
Lo peor fue que Alamaraz “le quitó a doña Ana Manrique su mujer, y a 
cinco hijas suyas nombradas Agustina, Teresa, Petronila, Nicolasa e Isa­
bel, ya tiempo de siete meses que se las tiene quitadas, solo con ánimo 
de que el susodicho se vaya del dicho pueblo”.44 De hecho, la Real Cédu­
la de 1669 que dio la legua cuadrada a las misiones tuvo su origen en la 
denuncia que detallaba los problemas con los hacendados: 

se quieren extender con sus haciendas para que pasten sus ganados hasta 
los pueblos y casas de los indios queriéndose hacer dueños de los pueblos 
diciendo ser suyos por justo título y mercedes hechas sin dejarles espacio en 
que sembrar para su sustento ni aun en que habitar con algún alivio y hur­
tándoles a los miserables indios sus mujeres e hijas haciendo con ellas lo 
que contraviene a la ley de Dios y así los dichos dueños con sus mayordo­

43 Stresser-Pean 2000, 502.
44 AGN, Indios, vol. 21, exp. 196, f, 172, 172v; año 1656. Un caso similar, protagonizado 

por el mismo capitán Almaraz, ocurrió en la misión de Tula, donde un principal de Jau­
mavé, Simón de Medrano, fue acosado por la defensa de los demás indios, AGN, Indios, 
vol. 21, exp. 195, f. 170v.-171v. Año 1656.



242

José Alfredo Rangel Silva

mos criados y sirvientes con violencia les quitan sus hijos e hijas y los sacan 
fuera de la dicha provincia de Rioverde y los llevan a las ciudades de Méxi­
co, Puebla, Querétaro, y otras partes a donde los venden, presentan, dan, y 
son tenidos como esclavos habidos por justo título y que con estas y las de­
más vejaciones.45

Pero ninguna real cédula ni decreto virreinal detenían los excesos de 
los hacendados. En el pueblo de Tanlacú, a unas seis leguas de Laguni­
llas, donde José de Ochoa tenía una estancia y trapiche, el mayordomo, 
y cuñado de Ochoa, Agustín de Herrera castigo salvajemente a una pa­
reja de pames que servían en la estancia. La pareja deseaba casarse, pero 
como no dieron aviso

el dicho Agustín de Herrera cogió a los indizuelos chichimecos y les dijo 
que él les quitaría la gana de casarse sin haber avisado a su amo, y así fue, 
pues los amarró a dos pilares de su casa y trapiche y fueron tantos y tales los 
azotes que a uno y otro les dio que el indio expiró y dio allí su alma a Dios 
sin confesión y la indizuela dejó como pintan un san Lázaro.46 

Por si fuera poco, Ochoa quemó los jacales de algunos de los indios 
principales de Lagunillas, y logró que un juez redujera la dotación de 
tierras a un cuarto de legua por viento, medidos desde la iglesia de la 
misión.47

La violencia y el poder de los estancieros alcanzaron tal grado que 
los franciscanos sólo entraban como capellanes a ministrar doctrina a 
algunas de las misiones, y a estancias y rancherías, cuando el hacendado 
estaba presente, de lo contrario los mayordomos no les dejaban entrar. 
La respuesta más frecuente de los indios a la violencia era huir a las 
montañas, sus espacios autónomos, a retomar su vida nómada cada vez 
que podían. Pero también se organizaban para defender sus tierras y sus 
derechos. Fray Martín de Herrán, ministro de San Antonio de las Lagu­
nillas, hizo una serie de representaciones ante la Audiencia de México, 

45 AGN, Tierras, vol. 339, exp. 2, f. 3v., 4; es copia de la cédula de 1669.
46 AGN, Tierras, vol. 339, exp. 2, f. 14.
47 AGN, Tierras, vol. 339, exp. 2, f. 43v., 44.



243

Pames, franciscanos y estancieros

el virrey y el monarca español, a solicitud de los gobernadores y princi­
pales de las misiones de Rioverde.48 Herrán detalló los abusos registra­
dos en todas las misiones de la Custodia, pero en especial en Valle del 
Maíz, Alaquines, y Rioverde. Él sostenía que existía un peligro real de 
un levantamiento general en la provincia: 

por el recelo con que estaba de que se perdiese aquella Provincia, y Custo­
dia alzándose los indios, y naturales de ella, y que perdida ésta, siendo 
como son fronteras, y la llave del Reino se podía temer su total ruina, pues 
habiéndose perdido, y alzado la Custodia de Nuevo México, y estar la del 
Rioverde inmediata, a lo que en aquella se perdió, y viéndose vejados y 
molestados los naturales e indios de la referida custodia del Rioverde, y 
desposeídos de las tierras que legítimamente son suyas, por haberlas asig­
nado en mi nombre el Marqués de Mancera.49

Su alegato se apoyaba en dos circunstancias: una era el levantamien­
to indígena que había destruido el poder español en Nuevo México en 
1680, es decir, sólo unos años antes,50 la otra era un ataque “chichimeca” 
en el Seno mexicano en 1680-1682.51 Ambos casos se parecían en cuanto a 
la explotación y las vejaciones a los indios, solo que Rioverde estaba 
mucho más cerca de la capital virreinal. Los franciscanos de Rioverde 
sustentaron su defensa en el discurso, aceptado entre la alta burocracia, 
de que las “muchas opresiones” de los españoles eran causa fundamen­
tal de los levantamientos y de la consecuente pérdida de territorios.52 
Había, en los funcionarios reales, temor a pérdidas mayores, como lo 
señaló el fiscal de indios de la Audiencia de México: “Y lo que se ofrece 
Señor exmo. sobre esta materia, es que con el lamentable suceso de la 

48 AGN, Tierras, vol. 339, exp. 2, f. 44v.
49 AGN, Tierras, vol. 1325, exp. 2, f. 1.
50 Para una interpretación global de los acontecimientos de 1680 en Nuevo México, y 

una síntesis de lo que se ha escrito al respecto véase Weber 2000, 181-216; también Ger­
hard 1996, 389-402.

51 El conflicto se describe en AGN, Californias, vol. 38, exp. 3, “Autos sobre las diligen­
cias, y socorros de las misiones y fronteras de la custodia del Río Verde”, f. 95-177, años 
1680-1682. También Stresser-Pean 2000, 501.

52 Weber 2000, 203, 204.



244

José Alfredo Rangel Silva

provincia de la Nuevo México, se han adelantado los indios bárbaros de 
todas las fronteras, y aun se han inquietado los conversos y reducidos, 
como se ha experimentado en las provincias del Parral, y Sonora, y en 
esta de Rioverde”.53Aunque por supuesto que había diferencias en los 
casos. En Nuevo México fueron las encomiendas, los abusos de autori­
dades y colonos, y la represión de las religiones nativas las principales 
fuentes del descontento indígena. En las misiones del Seno mexicano fue­
ron los abusos de los misioneros y de los hacendados sobre los indígenas 
recién congregados. Ahora bien, en la frontera de Rioverde como en los 
otros lugares, los ataques prosperaron, además, por la escasa presencia 
militar, la inexistente estructura defensiva, y las grandes distancias entre 
los centros de población:

Todo lo sucedido procede y se ha causado por haber estado esta frontera sin 
resguardo alguno de ministros y soldados de su Majestad que la guardasen 
y amparasen, porque aunque estos naturales mansos de esta frontera y sus 
puestos circunvecinos han reconocido siempre a las justicia de su Majestad 
o la de la Villa de los Valles o la del Real de Guadalcazar nunca estas han 
podido visitarla ni socorrerla por la distancia tan grave que hay de una 
parte a otra porque de Guadalcazar hay al Jaumavé más de treinta y seis 
leguas y la justicia de este real no tiene soldados de paga de su Majestad, y 
de la Villa de los Valles hay ha dicha frontera más de cuarenta leguas, y 
aunque tiene ocho soldados caudillo y capitán pagados de la Real Caja no 
es posible que con tan pocas plazas se pueda socorrer tanta distancia de le­
guas y hacer cara a tantos enemigos.54

En cada alzamiento indígena, el trabajo forzado era parte del proble­
ma. El despojo y la apropiación violenta de las tierras eran parte de las 
formas por las que los estancieros extendían sus propiedades, además 
de obligar a los indígenas a trabajar en éstas. En este agresivo proceso no 
se detuvieron ni siquiera ante las misiones franciscanas. No se trataba 

53 AGN, Californias, vol. 38, exp. 3, “Autos sobre las diligencias, y socorros de las mi­
siones y fronteras de la custodia del Río Verde”, f. 106v, año 1682.

54 AGN, Californias, vol. 38, exp. 3, “Autos sobre las diligencias, y socorros de las mi­
siones y fronteras de la custodia del Río Verde”, f. 100v. Año 1682.



245

Pames, franciscanos y estancieros

de incidentes aislados, sino de una forma sistemática de expansión que 
era costumbre en la región desde los tiempos de Luis de Cárdenas. Ya en 
1626 el virrey había emitido un decreto en el cual ningún español podía 
acercarse a menos de tres leguas de Rioverde.55 La Real Cédula de 1689 
también describe estos problemas:

los dueños de haciendas en virtud de las mercedes que han conseguido en mi 
nombre se quieran extender con sus haciendas para que pasen sus ganados 
hasta los pueblos y casas de los indios queriéndose hacer dueños de los pue­
blos diciendo ser suyos por justo título, y mercedes hechas sin dejarles espa­
cio en que sembrar para su sustento ni [...] en que habitar con algún alivio.56

 
Herrán logró llevar a los gobernadores y caciques ante el virrey con­

de de la Monclova para que le expresaran de forma personal su desespe­
rada situación. En la entrevista, los gobernadores colocaron sus varas de 
gobierno a los pies del virrey y amenazaron con dejar las misiones si no 
les amparaban las tierras y protegían sus personas.57 El problema no era 
la falta de apoyo del virrey, sino su escasa capacidad para detener los 
abusos. La apasionada defensa de las misiones y las poblaciones indíge­
nas, por parte de Herrán y otros franciscanos, apenas pudo aliviar algo 
la presión a la que estaban sometidas. Los pleitos legales seguirían a lo 
largo del siglo XVIII.

La documentación producida en la época de Herrán también es una 
fuente de datos sobre los grupos indígenas en el cambio de siglo. Los 
franciscanos describieron los asentamientos indios alrededor de las mi­
siones como compuestos de rancherías o barrios, donde tenían magueyes 
y algunas huertas con camotes y árboles frutales; el patrón de asenta­
miento era disperso, porque los indios eran reacios a que se les constriñe­
ra alrededor del templo:

se tolera la mucha rusticidad de los chichimecos que no alcanzan la razón 
porque se les limitan sus tierras y estrechan a ciertas varas lo cual tan inven­

55 Velázquez, 1987, vol. 3, pp. 255-257. 
56 AGN, Tierras, vol. 1325, exp. 2, f. 1.
57 AGN, Tierras, vol. 339, exp. 2, f. 43v.



246

José Alfredo Rangel Silva

ciblemente ignorarán y lo tienen por tan manifiesto agravio que por él solo 
(como temo lo manifieste la experiencia) se han de ver despoblados dichos 
pueblos y conversiones58

Al parecer el proceso de congregación, entonces ya con cerca de cien 
años, tenía pobres resultados, limitados a un control mínimo de las po­
blaciones indígenas, su pacificación, y a obtener de ellas la mano de obra 
para las labores agrícolas. El proceso se prolongaría todo el periodo co­
lonial por la evidente resistencia de los “chichimecos” a vivir a la mane­
ra novohispana; otro factor era la incapacidad económica de las misio­
nes para proveerles bienes de manera constante, una estrategia de paz 
convertida en costumbre, y que limitaba a los frailes su control sobre las 
poblaciones indígenas. Además, la mayoría de las misiones ofrecían una 
escasa protección a éstos. 

El siglo XVIII

En este siglo es más fácil obtener noticias de la custodia de Tampico. Así, 
en 1720 el arzobispo de México, José Lanciego, formó la “Razón de las 
misiones que tiene la custodia de Tampico”. Contabilizó 10 “conversio­
nes”, entre ellas Tampasquid con 55 familias de indios, tanto de habla 
nahua como huastecos y pames, la misión tenía 3 visitas (el Sáuz, San 
Miguel y La Palma).59 El alcalde mayor de Santiago de los Valles descri­
bió en 1743 las poblaciones de su jurisdicción, incluyendo Valle del 
Maíz. Tenía 29 familias de indios tributarios hablantes de castellano (in­
dios ladinos), y 150 familias de españoles, mestizos y mulatos. La custo­
dia de Rioverde había puesto dos ministros para atender la creciente 
población, en especial de las familias pames congregadas.60 El pueblo-
misión estaba rodeado de haciendas y ranchos donde se sembraba maíz, 

58 AGN, Tierras, vol. 339, exp. 2, f. 12.
59 Herrera 1999, 28.
60 Solano 1988, 529, 530. Se señalaron 600 familias pames congregadas, pero el núme­

ro parece muy exagerado. Un reporte de los capitanes a guerra señaló unas 150 familias 
de pames en la misión, más unos 40 indios tributarios, en 1748, AGN, Tierras, vol. 2790, 
exp. 12, f. 3, 3v.



247

Pames, franciscanos y estancieros

y se criaban diversos ganados.61 También menciona a los pueblos pames 
de San Diego, El Sáuz, Santa María Acapulco, como sujetos de Tanla­
cum, Guayabos en donde se contaron 40 familias de pames, y La Palma, 
donde no se hizo cálculo alguno. En el poniente de la jurisdicción el di­
fícil acceso a la Sierra Madre decidió al alcalde a proponer un cálculo 
generoso del número de habitantes en los pueblos y misiones en unas 
4,500 familias.62 Unos cuantos años después, 1748, fray Jacobo de Castro, 
custodio de Tampico, reportó 22 misiones o “conversiones”, incluyendo 
algunas que no tenían ministro fijo:

Cuadro 4. Custodia de San Salvador de Tampico en 174863

Misión Españoles  Indios Negros y 
mulatos

Pueblos 
sujetos

Haciendas 
(producción)

Total de 
familias

Villa de Valles 4 106 de huas­
tecos

257 ____ S. Ignacio 
del Buey 
(caña)

367

Tampico 4 8 de 
huastecos

143 ____ ____ 155

Huehuetlán ____ 911 de 
huastecos y 
mexicanos

004 ____ ____ 915

Tanlacum 3 104 de 
pames

053 S. M. 
Acapulco 
(50 pames)

Tampot 
(caña)

210

Guayabos ____ 33 de pames 004 S. Fco. del 
Sáuz (79 
pames)

____ 116

La Palma ____ 87 de pames 1 caudillo ____ ____ 087

61 Solano 1988, 519, 520. 
62 Solano 1988, 528, 529.
63 AGN, Historia, vol. 30, exp. 1, “Noticias de las misiones de Tampico, sacadas de 

papeles originales existentes en el archivo del Convento grande de Nuestro padre San 
Francisco de México”. También en Velázquez, vol. 4, 1987, 265-289.



248

José Alfredo Rangel Silva

Misión Españoles  Indios Negros y 
mulatos

Pueblos 
sujetos

Haciendas 
(producción)

Total de 
familias

Tampasquid ____ 48 de 
huastecos

____ Tamotelxa 
(189 pames) 
Tampalatín 
(30 pames)

____ 267

Fuente: agn, Historia, vol. 30, exp. 1, “Noticias de las misiones de Tampico, sacadas de los 
papeles originales existentes en el archivo del Convento grande de Nuestro Padre San 
Francisco de México”.

Fray Jacobo describió brevemente Villa de Valles: “dicha misión es 
frontera de indios bárbaros”, un lugar plagado de animales ponzoñosos, 
de clima “cálido y húmedo en sumo grado”, y donde apenas se produ­
cía un poco de maíz y frijol y existían algunos ranchos de ganado ma­
yor.64 El custodio terminó su informe dando cuenta de un problema co­
mún a pueblos y misiones de ambas custodias:

Aunque todos los lugares de esta custodia contienen las familias en ellos 
expresados, no están congregados en el modo que debieran, por carecer 
todos de tierras y situación proporcionada en que vivir y hacer sus siembras 
[…] y así se ven precisados a arrendar tierras a los que suponen dueños de 
ellas […] o a desertar las misiones, como se experimenta en las de Tanlacum, 
La Palma, Guayabos y Tamitad, metiéndose en las sierras y montes mas 
distantes de las misiones por buscar la comodidad de poder sembrar los 
frutos necesarios para su conservación.65

La escasez de tierras presionaba a las misiones y los pueblos en el 
centro y en el poniente de la custodia, sobre todo los de población mayo­

64 AGN, Historia, vol. 30, exp. 1, “Noticias de las misiones de Tampico, sacadas de 
papeles originales existentes en el archivo del Convento grande de Nuestro padre San 
Francisco de México”.

65 AGN, Historia, vol. 30, exp. 1, “Noticias de las misiones de Tampico, sacadas de 
papeles originales existentes en el archivo del Convento grande de Nuestro padre San 
Francisco de México”, f. 22v. 

Cuadro 4. Custodia de San Salvador de Tampico en 1748 (continuación)



249

Pames, franciscanos y estancieros

ritaria de pames. Así que la combinación de falta de tierras para sem­
brar, la explotación de los hacendados, y la nula defensa de sus dere­
chos, configuraban un panorama desolador para los indios. Castro 
describe la dramática situación en Tanlacum, Guayabos y La Palma, 
donde había logrado congregar de nuevo a los pames, con ayuda del 
corregidor Luis Veles de las Cuevas, pero para ello debió rogar a los es­
tancieros apropiados de sus tierras que les permitieran las mínimas ne­
cesarias para la supervivencia. Sin embargo, la inestable situación al 
depender del arbitrio de los estancieros obligó a los pames a abandonar 
de nuevo las misiones:

pero como viven en la inteligencia de que no son suyas, opresos con la esca­
sez, y pensionados de los referidos dueños, y demás hacenderos de la juris­
dicción al cultivo de sus labores por el corto estipendio de un real cada día, 
exasperado de todo se huyen y remontan como ha sucedido, especialmente 
con los de la Palma, pues habiendo este año el caudillo y gobierno de ella 
más de quinientas familias, han quedado en las pocas expresadas en su lu­
gar, por lo que me parece sería imposible la conservación así de estos pue­
blos, como de los tributarios, no providenciando V. M. el que se les den las 
tierras competentes.66

El panorama se complicó aún más a partir de 1749 con la conquista y 
colonización de Nuevo Santander por José de Escandón, que afectó a 
todo el oriente de San Luis mientras el conde de Sierra Gorda fue el go­
bernador de la nueva colonia.67 Una década después, en 1758, el comisa­
rio general, fray Andrés Picazo, realizó una consulta sobre las misiones 
de Santa Catarina de Rioverde. Fray Miguel de Santiesteban como cus­
todio, dio los siguientes datos, que reflejan los cambios en la composi­
ción étnica en cada lugar:

66 AGN, Historia, vol. 30, exp. 1, “Noticias de las misiones de Tampico, sacadas de 
papeles originales existentes en el archivo del Convento grande de Nuestro padre San 
Francisco de México”, f. 23, 23v. 

67 Véase Osante 1997.



250

José Alfredo Rangel Silva

Cuadro 5. Misiones de Santa Catarina de Rioverde en 175868

Pames Viudos/
solteros

Españoles Indios 
ladinos

Indios 
Pizones

Otras 
calidades

Totales 
familias

Pinihuán 155 009 1 persona ____ ____ 018 173

Lagunillas 100 015 1 ____ ____ 018 119

Gamotes 090 ____ ____ ____ ____ 048 
personas

111

S. José Alaquines 124 089 ____ ____ ____ 166 290

Valle del Maíz 555 175 17 60 ____ 207 822

Tula 011 ____ ____ 19 18 119 167

Jaumavé ____ 008 ____ ____ 14 110 124

Palmillas 015 ____ ____ ____ 30 030 069

S. Nicolás 
Alaquines

270 50 3 ____ ____ ____ 273

S. Miguel de los 
Infantes

4 ____ 4 ____ 6 28 42

Divina Pastora 195 26 1 ____ ____ ____ 196

Totales: 11 
misiones

1519 372 26 + 1 79 68 696 + 48 2386

Fuente: Velázquez, vol. 4, 1987, 316-319.

No hay referencia a Rioverde, pero aparecen como nuevas misiones 
La Divina Pastora y Palmillas, ambas tenían que ver con las operaciones 
de José de Escandón y sus subordinados para someter y congregar a los 
pames que aun vagaban. Las transformaciones de la época se reflejaron 
con dureza en el Real de Guadalcazar, ubicado en el extremo occidental 
de la zona en estudio; donde una epidemia de matlazahuatl acabó con 

68 Los datos de Valle del Maíz y Palmillas divergen (Velázquez, vol. 4, 1987, 316-319).



251

Pames, franciscanos y estancieros

los pocos chichimecas del pueblo, en 1737, mientras las mezclas entre las 
castas predominaban.69 Los pames sólo iban al Real en tiempos de siem­
bra y cosecha, desde misiones como Divina Pastora. Por cierto que en el 
documento relativo a Guadalcazar se describe la indumentaria de los 
pames: 

El vestuario de los hombres, siendo casados, un sombrero de palma o lana 
tresada y un techomite de lo mismo que se fajan en la cintura y llega hasta 
las rodillas, con guaraches que son unos cueros crudos o adobados, cuanto 
ocupa la planta del pie, afianzados con correas que cruzan el talón o empei­
ne o el pie desnudo. Las mujeres trenzado el cabello, cubierta la espalda, 
cabeza y pecho y vientre con una manta de algodón bien delgada, que lla­
man quisquemel, con una abertura en el medio por donde entra la cabeza y 
12 o 2 varas de bayeta azul que sin costura alguna se fajan en la cintura y 
llega hasta media pierna, la que con los pies traen desnuda. Suelen ponerse 
los días festivos gargantillas de colores, avalorios y otras cosas de vidrio. 
Los solteros y solteras se visten de lo mismo, pero andan siempre desto­
cados.70

Quizás esa vestimenta correspondía a un grupo étnico en el proceso 
de transición entre su vida nómada y su adaptación al modo de vida de 
jornaleros o campesinos, pero lo cierto es que reflejaba la pobreza mate­
rial en la que estaban inmersos. La explotación y la diferencia étnica se 
complementaban, para reforzar la impresión de miseria y atraso que 
convenía a la dominación novohispana sobre los pames. Esto se comple­
mentaba con la religión y las condiciones ecológicas en las que llevaban 
su dura existencia, realizando en los hechos lo que el discurso regional 
había establecido un siglo antes. 

Por otro lado, las fuentes permiten atisbar algunos aspectos sobre la 
educación religiosa en las misiones. Desde el final del siglo xvii, por lo 
menos, los frailes utilizaban a los indios que adelantaban un poco en la 
instrucción elemental de oraciones y doctrina como sacristanes o “fisca­

69 Un reporte de 1778 señaló algunas razones de los cambios (Paredes 2005, 78, 79).
70 La descripción se publicó en Paredes 2005, 79.



252

José Alfredo Rangel Silva

litos”, quienes congregaban a “muchachos y muchachas de doctrina” 
mañana y tarde en la capilla para que les pasaran lista y siguieran su 
instrucción. El método utilizado era similar al de enseñanza básica de 
gramática, porque los pames eran “un género de nación esta tan nega­
da” que

para que puedan comprender lo que se les enseña, se ponen unas ruedas a 
el modo de las que se acostumbran con los niños gramáticos, y en cada una 
de ellas un fiscalito, enseñando a persignar a unos, el Padre Nuestro a otros, 
y así en las demás oraciones, en cada rueda, junto con la oración que se les 
enseña, se les repite dos o tres preguntas con sus respuestas de la doctrina 
cristiana, y hasta que las comprenden no se pasa adelante.71

A los adultos sólo se les administraban los sacramentos del bautismo 
y el matrimonio, porque según los frailes los pames no aprendían bien 
la doctrina, frecuentemente la olvidaban, y era necesario empezar de 
nuevo cuando regresaban o eran traídos a la misión. Además, no siem­
pre los indígenas cooperaban dócilmente, a veces ni siquiera estaban en 
las misiones los días de fiesta para oír misa. Cuando se quería obligarlos 
a asistir escapaban de nuevo a los montes y, según los franciscanos, si se 
les presionaba demasiado los pames llegaban a ahorcarse.72 En Nuevo 
Santander (Tula, Jaumave y Palmillas) los capitanes reunían a los pizo­
nes frente a la vivienda del misionero para recibir la doctrina; allí se les 
daba dulces, sal y tabaco. En Tula la mayoría de los indios vivían en 
rancherías apartadas, porque no había manera de facilitarles bueyes 
para la labranza. Así podían aprovechar recursos abundantes como el 
maguey, y se toleraba que acudieran a la doctrina en forma intermitente. 
Por ejemplo, el capitán Manuel Fernández de Acuña decía haber toma­
do a su cuidado ciertos “chichimecas” en los alrededores de Tula:

71 Para el año 1695 véase AGN, Historia, vol. 30, exp. 3, “Testimonio y razón del estado 
en que hoy se halla la custodia de Santa Catarina Virgen y Martir del Rioverde, sujeta a 
esta santa provincia de los santos apóstoles San pedro y San Pablo de Michoacán, por el 
padre fray Pablo Sarmiento, ministro provincial”. Para 1758 véase el exp. 1, “Noticias de 
las misiones de Tampico, sacadas de papeles originales existentes en el archivo del Con­
vento grande de Nuestro padre San Francisco de México”, f. 23, 23v.

72 Por lo menos esa era la versión que daban los frailes y los tenientes de justicia.



253

Pames, franciscanos y estancieros

estos, conocidos del respeto que como a su capitán deben tener con el que 
les consiga la continua benevolencia que con ello ejercita mi parte derogan­
do su caudal no solo en mantenerlos contentos sino conservándolos en paz 
atrayéndolos a nuestra santa fe católica, catequizándolos con el fervor y 
paternal amor, con que los mira con piadosísimo afecto en compadrando 
con los demás de ellos, bautizando a sus hijos y lo que es más conservando 
las misiones y fomentando a sus religiosos a costa de su caudal para que se 
mantenga el culto divino en aquellas conversiones que no fuera equivalente 
por si sola la limosna a conservarla siendo público y notorio la gran costa de 
estas operaciones.73

Pero a mediados del siglo en la frontera lo más común no eran las 
relaciones paternalistas, sino la explotación, en especial los implacables 
abusos de parte de José de Escandón y sus allegados. El custodio de 
Tampico hizo una cruda descripción de este problema en 1762:

Los pobres pames después de tantos años viven tan hostigados y misera­
bles […] Tan cortos de espíritu que un caudillo con un látigo les acometía en 
un monte y sacaba una collera para venderlos en las haciendas, o para lle­
varlos como los llevaban a el Seno Mexicano […] porque no habiendo podi­
do conseguir el coronel Escandón la conquista de los indios incendiarios 
Apóstatas de la Sierra de Tamaolipa y Sierra Gorda, dio por bárbaros a los 
indios pames para reemplazar sus proyectos, solamente porque vivían en 
los montes; de suerte que lo que los miserables hicieron por no tener en sus 
pueblos agua que beber ni tierras que sembrar, se les imputó a barbaridad, 
y esto dieron por motivo para llevarlos en colleras a trabajar […] a mala ra­
ción y sin sueldo, de que resultaron las malísimas consecuencias de que 
unos se ahorcaron […] otros fugitivos de aquella esclavitud perdieron la 
vida en poder de los bárbaros chichimecos […] y el defecto de la conquista 
de Tamaolipa y Sierra Gorda lo pagaron de suerte los fieles.74

73 AGN, Civil, vol. 247, exp. 1, “Don Ramón Fernández de Acuña pide testimonio de 
una Real Ejecutoria referente a los bienes de don Manuel Fernández de Acuña, difunto. 
México”, f. 52. 

74 Herrera 1999, 76. El ahorcamiento entre los pames parece haber sido una respuesta 
(¿cultural?) extrema ante la opresión.



254

José Alfredo Rangel Silva

La coyuntura fue crítica para las misiones y los pames cuando Es­
candón ejerció el mando militar en todo el oriente de San Luis, además 
del Nuevo Santander y las jurisdicciones vecinas. El sistema económico 
regional, basado en la explotación ganadera en estancias y haciendas, 
tenía en ellos la reserva de mano de obra accesible y a muy bajo costo, y 
con Escandón hacendados y funcionarios locales aprovecharon en lo 
posible el sistema. Las consecuencias fueron desastrosas para los pue­
blos-misiones. El franciscano de Santa María Acapulco y San Francisco 
el Sáuz, describe las acciones comunes en esa época:

Un haciendero [sic] siendo teniente tuvo atrevimiento de ir una noche con 
sus esclavos al pueblo de Tanlacú […] todos disparando muchos trabucazos 
con gritos y alaridos, diciendo y haciendo que espantados y atónitos se hu­
yeran los indios de dicho pueblo con sus mujeres y creaturas, fingiendo que 
venía un comisionado del general Escandón, llamado por mal nombre Pollo 
Asado, quien hizo atrocidades con dicha Nación hasta que lo mataron de 
un flechazo; pero cada día se levantan otros peores que con las facultades de 
dicho general […] se llevan como se han llevado muchos indios de dichas 
misiones a la Colonia y de las haciendas donde bajan a trabajar, llevándolos 
lazados cuando no van por las vejaciones e injusticias que con ellos se ejecu­
tan, fuera de no darles de comer pues su ración son dos puños de maíz y un 
real de salario, que se compone de tantita sal y unos tasajos flacos de las re­
ses o bueyes que se les mueren de viejos […] para un trabajo tan recio como 
de labradores, paileros, leñeros.75

El interés primordial de hacendados y capitanes era que los pames 
siguieran vivos y ocupados en las labores requeridas en las estancias. 
Así que la “remuneración” de sal y tasajo les permitía vivir y trabajar, y 
maximizaba las ganancias de los propietarios y de los capitanes aunque 
la producción agrícola y ganadera no creciera. Antes de Escandón la 
zona no era atractiva para la corona, sólo se promovió tibiamente la 
evangelización y se mantuvo el control mínimo suficiente en la frontera 
de guerra. Pero el conde de Sierra Gorda gozó de total apoyo en la capi­

75 BNFF, 1011, n. 2, c. 69. El comentario de fray Cayetano de Otero es de 1762.



255

Pames, franciscanos y estancieros

tal virreinal y pudo gobernar e imponer sus intereses en Nuevo Santan­
der y las jurisdicciones aledañas. 

El entonces custodio de Tampico, fray Ignacio Saldaña, se compro­
metió a detener los abusos de los caudillos al servicio de Escandón, y 
buscó una entrevista con el virrey marqués de las Amarillas, para de­
nunciar los abusos y detenerlos.76 Cuando Escandón se enteró ordenó 
que no se hicieran más correrías en Santiago de los Valles, e hizo que al­
gunos grupos de pames regresaran a sus misiones. Pero los misioneros 
no podían quejarse con demasiada convicción, ya que no solo habían 
adoctrinado a los indios en los principios de la Iglesia católica, sino que 
al enseñarles agricultura e inducirlos a dejar su forma de vida los con­
virtieron en la reserva de mano de obra barata que los estancieros nece­
sitaban.77 Por ejemplo, en misiones como la Divina Pastora, los indios 
practicaban “la labranza”, pero en años estériles debían salir “a las ha­
ciendas a trabajar para mantenerse, y vestirse con aquellos trajes propios 
de su nación”, o Gamotes, en donde se carecía de aperos y había pocas 
tierras apropiadas para sembrar, por lo que los indios “se retiran a las 
haciendas inmediatas de su misión, y en ella se acomodan a servir para 
tener con que alimentarse, y cubrirse de algodón y lana”.78

Incluso quedó registrado un incidente que muestra las dificultades 
de los indios y de las misiones de recuperar tierras, o hacerse de ellas. 
El franciscano José Esteban García, del Saúz, había escrito al virrey Bu­
careli y Ursúa sobre las penalidades de los indios de su misión al no te­
ner tierras para sembrar; así que el virrey ordenó al corregidor de Valles 
que resolviera el asunto, en tanto la Audiencia resolviera al respecto, 
porque al virrey le interesaba saber la razón de que los indios de las mi­

76 BNFF, 1011, n. 2, c. 69.
77 Tal función económica era el único valor de los pames a ojos José de Escandón y sus 

hombres. Por otro lado, algunos frailes tampoco disimulaban su desprecio por los indios. 
Fray Antonio de la Concepción, de La Palma, dijo en 1762 que los pames eran “una gente 
muy indómita y muy apartada de lo que es racionalidad, según la experiencia que de ella 
tengo”, BNFF, 40 /1015. 

78 AHSLP, Intendencia, legajo 1792-1795, exp. 19, “Provincia de San Luis Potosí. Misio­
nes de la jurisdicción de Rioverde”, f. 7. En Gamotes sembraban caña de Castilla, añil, y 
árboles frutales, productos con valor comercial cuyas ganancias apenas alcanzaban para 
cubrir las necesidades más inmediatas; también los indios de Pinihuan salían a trabajar a 
las haciendas alrededor.



256

José Alfredo Rangel Silva

siones de la pamería no pagaran el tributo. Bucareli falleció en su cargo, 
y el asunto se detuvo porque el procurador de la orden en la capital vi­
rreinal, fray Miguel de Isla, actuó contra la posible resolución porque 
temía que, al darse una restitución de tierras a misiones e indios, los 
poseedores (hacendados y funcionarios como el corregidor) acusarían a 
los prelados de no entregar los dineros de los sínodos.79 Y es que aunque 
el rey enviaba año con año una cantidad de dinero (el sínodo) a cada 
misión que tuviese un fraile de fijo, en el caso de las misiones más aisla­
das los prelados de la custodia (en este caso la de Tampico) se quedaban 
con ese dinero. En marzo de 1781, el virrey Mayorga (apoyado en el 
consejo del fiscal de real hacienda), ordenó que se pagasen directamente 
a los frailes en misión el estipendio que les otorgaba el virrey anualmen­
te, y que el alcalde mayor de Pánuco-Tampico informara a la brevedad 
las razones de que las misiones y sus indios congregados carecieran de 
las tierras para sembrar, así como de las razones para que no pagaran 
tributos. Pero, como solía suceder en estos casos, las buenas voluntades 
no pasaron del papel, mientras los hacendados detuvieron cualquier 
iniciativa de remediar el asunto de las tierras. Así, a pesar de los esfuer­
zos de algunos franciscanos para evitar mayor explotación, las misiones 
de La Palma, Guayabos, San Pedro y San Pablo Tanlacum, San Francisco 
del Sáuz, Santa María Acapulco, San Antonio Lagunillas y Pinihuan, 
sufrieron el acoso permanente de las haciendas vecinas y los arrendata­
rios, así como la pérdida de sus tierras, hasta el final del siglo XVIII.80 

Además, a lo largo de todo el periodo colonial se mantuvo sin cam­
bios la barrera de incomprensión entre los religiosos españoles y los in­
dios de la vieja frontera. Los comentarios despectivos o francamente 
racistas por parte de los misioneros fueron el común denominador en el 
siglo XVIII. Por ejemplo, en 1759 el custodio de Rioverde, fray Miguel de 
Santiesteban escribió que: “por lo general son dichos indios [pames] in­
útiles sumamente perezosos, y amigos del ocio, y más aprecian andar 
fugitivos por las sierras incultas, manteniéndose de raíces, aguamiel y 
carnes inusitadas, que sujetarse al trabajo y enseñanza de la ley de 

79 El asunto se describe en Velázquez 1974, 14-26.
80 Véase Herrera 1999, 74-97. 



257

Pames, franciscanos y estancieros

Dios”.81 En 1771, una descripción decía que era inútil enseñarles doctrina 
a los pames de Valle del Maíz: “por haber experimentado su suma rude­
za, tedio y hastío que tienen a todo lo bueno”.82 Estos comentarios desfa­
vorables reflejan la desesperación de los franciscanos al tratar con unos 
neófitos que se mantenían reacios a la doctrina y a asumir por completo 
la identidad de jornaleros que les querían imponer. 

Volviendo con la demografía, había dos nuevas misiones: San José 
del Valle, fundada por José de Escandón entre 1750 y 1756 a unos pasos 
del Valle del Maíz; y un convento en la villa del Dulce Nombre de Jesús, 
vecina inmediata de Rioverde.83 Al parecer, había cierta expansión de­
mográfica en Rioverde: la población del curato en 1770 era de “tres mil 
setecientas familias poco más o menos, que es lo mismo que se percibe 
por los padrones anuales de confesión y comunión”. A la misión corres­
pondían 150 familias de indios y 60 familias de españoles y castas, al 
Dulce Nombre de Jesús correspondían 634 familias, mientras que a la 
Divina Pastora correspondían 800 familias pames. El resto, poco más de 
2,000 familias, correspondían a la población asentada en haciendas y 
ranchos de la jurisdicción.84

En los años 1795 y 1797, los subdelegados de las jurisdicciones de 
Valles y Rioverde dieron noticia de las misiones franciscanas en la Pro­
vincia de San Luis Potosí.85 Había ocho misiones de la custodia de Santa 
Catarina en Rioverde, sin contar la sede, y catorce del Salvador de Tam­
pico en Santiago de los Valles. No se contabilizaron las misiones en Nue­
vo Santander ni en Pánuco. Al final del siglo XVIII, las poblaciones de 
Rioverde superaban ampliamente a las de la Huasteca en habitantes. 
Incluso, como se puede ver en el cuadro, Alaquines superaba a las po­
blaciones en la Huasteca.

81 AGN, Historia, vol. 30, exp. 9, año 1758.
82 AGN, Historia, vol. 30, exp. 10, año 1771.
83 Mazín 1986, 219.
84 Mazín 1986, 220-224.
85 Son cuatro documentos divididos en dos expedientes. AHSLP, Intendencia, Leg. 1792- 

1795, exp. 19, “Provincia de San Luis Potosí. Misiones de la jurisdicción de Rioverde”, f. 5-
7v. “Provincia de San Luis Potosí. Misiones de Villa de Valles”, f. 9 – 10v. Y AHSLP, Intenden­
cia, Leg. 1796-1799.1, exp. 7, “Provincia de San Luis Potosí. Misiones de la jurisdicción de 
Rioverde”, f. 2-4, “Provincia de San Luis Potosí. Misiones de Villa de Valles”, f. 5-6.



258

José Alfredo Rangel Silva

Cuadro 6. Misiones franciscanas en la Provincia de San Luis Potosí 1793-1796

Misiones Custodia Varones 
indígenas

Mujeres 
indígenas

Varones 
españoles 
y castas

Mujeres 
españolas 
y castas

Total de 
personas

Divina Pastora Rioverde 953 862 15 18 1 848

San José Alaquines Rioverde 1 242 1 279 683 700 3 904

San Felipe de 
Gamotes

Rioverde 110 114 626 711 1 561

Nuestra Señora de 
Pinihuán

Rioverde 116 103 323 308 850

San Antonio 
Lagunillas

Rioverde 164 183 184 177 708

San Nicolás 
Alaquines

Rioverde 333 305 94 83 815

Valle del Maíz Rioverde 1 256 1 200 1 918 2 119 6 493

San José del Valle Rioverde 1 464 1 442 5 11 2 917

Villa de Valles Villa de 
Valles

175 177 1 122 1 159 2 633

Aquismón Villa de 
Valles 

381 329 138 139 987

Huehuetlán Villa de 
Valles 

1 216 1 251 62 73 2 602

Tanlajás Villa de 
Valles

351 359 65 60 838

Tamuín Villa de 
Valles

69 86 41 52 248

Tancuayalab Villa de 
Valles

380 376 96 110 962

San Antonio 
Guayabos

Villa de 
Valles

36 40 36 27 139

San Francisco 
El Sáuz

Villa de 
Valles

41 33 48 31 153



259

Pames, franciscanos y estancieros

Misiones Custodia Varones 
indígenas

Mujeres 
indígenas

Varones 
españoles 
y castas

Mujeres 
españolas 
y castas

Total de 
personas

La Palma Villa de 
Valles

451 631 12 17 1 111

Santa María 
Acapulco

Villa de 
Valles

80 100 8 3 191

Tampasquid Villa de 
Valles

129 126 6 11 272

Tamitad Villa de 
Valles

62 65 188 108 423

Tamapache Villa de 
Valles

231 214 0 0 445

Xilitla(*) Villa de 
Valles

135 108 9 9 261

Fuente: AHSLP, Intendencia, Legajo 1792-1795, exp. 19. (*) Xilitla era misión agustina. 

Se reportó la totalidad de los individuos que habitaban las jurisdic­
ciones de cada “conversión” y no sólo a quienes residían en la misión 
misma. Lo que también explica las diferencias con los datos que presen­
tó fray Santiago Cisneros. Una información novedosa en los reportes fue 
la existencia de fondos o bienes de comunidad de los indios de las misio­
nes de Rioverde, algunos de los cuales estaban íntimamente ligados a 
las cofradías y hermandades. A pesar de registrar pocos bienes, eran de 
primera importancia para el control de las misiones, por lo que se hizo 
un inventario de ellas, que presento en el cuadro 7.

Asociaciones laicas dedicadas a la promoción de devociones, el pago 
de servicios eclesiásticos y el apoyo en momentos de crisis (enfermeda­
des y muerte), las cofradías también tenían fines sociales como el refor­
zamiento de lazos entre los miembros de una comunidad.86 En Rioverde 

86 Para las cofradías véase Lavrín 1986. 

Cuadro 6. Misiones franciscanas en la Provincia de San Luis Potosí 1793-1796
(continuación)



260

José Alfredo Rangel Silva

y la Huasteca eran de tipo rural, dedicadas al pagar los servicios religio­
sos y a cubrir, en caso de extrema penuria, las necesidades básicas de sus 
miembros. No debe soslayarse que al participar en las cofradías, con el 
trabajo en común y la organización colectiva que conllevaba, los indios 
podían mantener un mínimo de cohesión social.87 Las cofradías ayuda­

87 Beneficios para quienes pertenecían a la cofradía. Lavrín 1986, 243.

Cuadro 7. Bienes de comunidad en las misiones de la subdelegación de 
Rioverde
Misión Bienes de 

comunidad 
contables, 1794

Bienes de 
comunidad en 
ganados, 1794

Bienes de 
comunidad, 1796

Cofradías y 
hermandades 
con bienes

Adminis­
tración de 
los bienes

Divina 
Pastora

----- 170 reses, 370 
ovejas y cabras, 
12 mulas y 5 
muletos, 12 
caballos, 14 
yeguas

----- Santa María, 
Benditas 
ánimas del 
purgatorio

Ministro 
de 
doctrina

Alaquines 187 pesos (más 
9004 pesos 1 real 
en las cofradías)

----- 2735 pesos una 
cofradía, 4500 
pesos otra. 220 
pesos en una 
hermandad

Nuestro 
Amo, 
Benditas 
ánimas del 
purgatorio, 
Virgen de 
Guadalupe, 
San José.

Teniente 
de Justicia

Gamotes ----- Más de 100 reses, 
200 cabras,

----- Sin 
cofradía

Los 
indios

Pinihuán ----- 400 cabras, y 
algunas ovejas

----- Sin 
cofradía

Los 
indios

Lagunillas ----- 340 reses, 
60 caballos y 11 
mulas en una 
cofradía. En otra 
solo 47 reses

270 reses y 84 
caballos, 
más 42 reses 
de limosna

Benditas 
ánimas, 
Santísimo 
sacramento

Los 
indios

Fuente: AHSLP, Intendencia, Legajo 1792-1795, exp. 19.



261

Pames, franciscanos y estancieros

ron a la adaptación de los pames al orden colonial; el hecho que se men­
cione su existencia muestra un cambio en la religiosidad de los indios, 
que tomaban en su favor elementos ofrecidos por el catolicismo. Sin em­
bargo, es igualmente cierto que eran otro medio de extracción de recur­
sos, aunque ciertamente menos riguroso que el trabajo en las haciendas. 
Sus escasos ingresos se dividían en cubrir sus necesidades de vestido, 
pagar tributo y pagar los servicios religiosos.

Consideraciones finales

El final del siglo XVIII encontró a ambas custodias franciscanas en decli­
ve, con innumerables problemas y fuertes presiones territoriales y de­
mográficas para las misiones, y para los indios congregados en ellas. En 
el informe del virrey Revilla Gigedo su comentario sobre la custodia de 
Tampico refleja la situación de ambas:

Ninguna [misión] tiene verdaderamente términos o linderos señalados con 
títulos correspondientes; y aunque se discurren que no sean bastante legíti­
mos los de las haciendas y estancias de los españoles y gentes de castas, és­
tas y aquellos son dueños o poseedores por lo general de las mejores tierras, 
y por consecuencia no hay que repartir a los indios, quienes siembran algu­
nos pedazos de corta consideración y sirven de peones en las indicadas ha­
ciendas […] Todo esto influye a la escasez de bienes particulares y comunes 
de los indios y de sus misiones.88

El oriente de San Luis como frontera había cambiado con lentitud 
entre 1617 y 1748, mientras la conquista “espiritual” y la aculturación 
experimentaron periodos de avance, retroceso y estancamiento. La em­
presa colonizadora en el Nuevo Santander fue un punto de ruptura en 
la historia de los pames que, a diferencia de otros grupos que desapare­
cieron, habían logrado sortear siglo y medio de violenta irrupción novo­

88 Sobre Rioverde el virrey Revilla Gigedo 1966, 96-99, comentó: “sucediendo lo mis­
mo con poca diferencia en las misiones de Santa Catalina Mártir de Rioverde”, en donde 
“Los territorios en general producen buenas cosechas de maíz, frijol y toda clase de semi­
llas, menos el trigo: hay también plantíos de caña dulce; se coge algodón, chile, y podría 
ser muy abundante la cría de ganados mayores y menores”.



262

José Alfredo Rangel Silva

hispana sin perder espacios de autonomía y de escape. En la segunda 
mitad del siglo XVIII las presiones territoriales sobre las misiones y los 
pueblos de indios llegaron a su punto máximo en ambas custodias, con 
lo que se redujeron al mínimo los espacios de escape para los indígenas 
que huían de abusos y vejaciones. Pero los pames lograron sobrevivir a 
las violentas formas en que fueron subordinados dentro del nuevo esta­
do de cosas; se adaptaron y aun consiguieron mantener sus identidades 
étnicas, aunque reducidas al espacio de cada misión.

La condición de frontera, impuesta desde el punto de vista de los 
españoles, no fue una adaptación fortuita a las condiciones del territorio 
que se convirtió en Rioverde-Valles. Por el contrario, fue el artificio cul­
tural que permitió a los estancieros españoles apropiarse y dividirse un 
territorio “vacío” y “salvaje”, y a los religiosos franciscanos justificar su 
presencia por la necesidad de evangelización y civilización en que en­
contraron a los pames y otros chichimecas. Estancieros, franciscanos y 
funcionarios de justicia pocas veces estuvieron de acuerdo en las formas 
en que debía organizarse la sociedad de frontera, o sobre cómo tratar 
con los grupos autóctonos, pero compartían puntos de vista sobre la in­
ferioridad de éstos y sobre su necesidad de tutela y de disciplina, así 
como sobre las bondades de la presencia novohispana en el aquel nuevo 
espacio.

La violencia tuvo un rol significativo en la conformación y el funcio­
namiento de la frontera proceso: fue la forma usual de establecer la pro­
piedad reconocida por las mercedes reales, aún entre los mismos estan­
cieros o sus pastores y trabajadores; también fue una de las formas que 
definieron las relaciones laborales en las unidades económicas. La vio­
lencia física, sobre todo, fue aplicada contra los pames: los castigos bru­
tales, las humillaciones a individuos y familias, las colleras que les saca­
ban de las misiones, fueron utilizados de forma selectiva, porque con 
unos ejemplos bastaban para establecer la política del miedo entre los 
sujetos subalternos, la desigualdad como el orden natural (en lo social y 
en lo étnico), y la superioridad de los grupos dominadores. Es posible 
que esto tuviese que ver con la ausencia de grandes rebeliones o tumul­
tos en la zona de estudio durante el periodo colonial. Puede decirse que 
la violencia no fue sólo un resultado de la colonización de una frontera 
sino su realización, su concreción. 



263

Pames, franciscanos y estancieros

Siglas

AGI Archivo General de Indias, Sevilla España
AGN Archivo General de la Nación, México
AHSLP Archivo Histórico del Estado de San Luis Potosí, México
BMNA Biblioteca del Museo Nacional de Antropología
BNFF Biblioteca nacional, Fondo Franciscano

Bibliografía

Blomley, Nicholas, “Law, Property, and the Geography of Violence. The 
Frontier, the Survey, and the Grid”, Annals of the Association of Ameri­
can Geographers, vol. 93, núm. 1, 2003, 121-141.

Borah, Woodrow, El Juzgado General de Indios en la Nueva España, México, 
Fondo de Cultura Económica, 1985.

Carrillo, Alberto, Partidos y padrones del obispado de Michoacán: 1680-

Mapa 2. La frontera misional en el oriente de San Luis

Paseo
de Barberena

Tampico

Altamira

Pánuco

Arroyo
de Barberena

Tamaolipa

Sierra
de Tamaulipas

Horcasitas

Monte Alberne

Jaumave

Santa Bárbara

Palmillas

Real de 
los infantes

Tula

Tanchipa

Valle
del maíz

Guadalcazar

Divina Pastora

Alaquines

Rioverde

Gamotas

Pinihuán

Lagunillas

Sta. Ma. Acapulco

Río
Santa María

Tancoyol XilitlaSI
ER
RA

GO
RD
A

S. de
Tonchipo

1. San Nicolás de los Montes 2. La Palma 3. Villa de Valles 4. Tamauín 5. Guayabos

5

2

3
4

1

1. San Nicolás de los Montes    2. La Palma    3. Villa de Valles    4. Tamuín    5. Guayabos

Fuente: Con base en Eguilaz 1965, 22, 23; y Stresser-Pean 2000, figs. 164 y 166.



264

José Alfredo Rangel Silva

1685, México, El Colegio de Michoacán, Gobierno del Estado de Mi­
choacán, 1996.

_____, “Michoacán reivindica su jurisdicción sobre el Rioverde. La infor­
mación dada por el guardián de Sichú fray Francisco Martínez de Je­
sús en 1597. Documento inédito”, Estudios Michoacanos VIII, Zamora, 
El Colegio de Michoacán, Instituto Michoacano de Cultura, 1999.

Corsi, Elisabetta (coord.), Órdenes religiosas entre América y Asia. Ideas para 
una historia misionera de los espacios coloniales, México, El Colegio de 
México, 2008.

Chemin, Heidi, Los pames septentrionales de San Luis Potosí, México, Insti­
tuto Nacional Indigenista, 1984.

Devalle, Susana B. C., “Violencia, estigma de nuestro siglo”, Susana B. 
C. Devalle (comp.), Poder y cultura de la violencia, México, El Colegio 
de México, 2000.

Eguilaz, Isabel, Los indios del nordeste de Méjico en el siglo XVIII, Sevilla, 
Universidad de Sevilla, 1965.

Galaviz, María Elena, “Descripción y pacificación de la Sierra Gorda”, 
Margarita Velasco, coord., La Sierra Gorda: Documentos para su historia, 
vol. I. México, Instituto Nacional de Antropología e Historia, 1996.

Galinier, Jacques, La mitad del mundo: cuerpo y cosmos en los rituales oto­
míes, México, UNAM, 1990.

Gerhard, Peter, La frontera norte de la Nueva España, México, UNAM, 1996.
Gómez Canedo, Lino, Sierra Gorda. Un típico enclave misional en el centro de Mé­

xico (siglos XVII-XVIII), México, Gobierno del Estado de Querétaro, 1988.
Gradie, Charlottte M., “Discovering the Chichimecas”, The Americas, 

vol. 51, núm. 1, julio, 1994.
Gruzinski, Serge, La colonización de lo imaginario, México, Fondo de Cul­

tura Económica, 1991.
Herrera, María Luisa, Misiones de la Huasteca potosina. La Custodia del 

Salvador de Tampico. Época colonial, México, Consejo Nacional para la 
Cultura y las Artes, Instituto de Cultura San Luis Potosí, 1999.

Hurbon, Laënec, El bárbaro imaginario, México, Fondo de Cultura Econó­
mica, 1993.

Kiemen, Mathias C., “A Document Concerning the Franciscan Custody 
of Rio Verde, 1648”, The Americas, 11:3, enero, 1955, 295-328.

Lavrín, Asunción, “Mundos en contraste: cofradías rurales y urbanas en 



265

Pames, franciscanos y estancieros

México a fines del siglo XVIII” en A.J. Bauer, comp., La iglesia en la 
economía de América Latina, siglos XVI al XIX, México, Instituto Nacional 
de Antropología e Historia, 1986.

Lemoine, Ernesto, “Proyecto para la colonización y evangelización de 
Tamaulipas en 1616”, Boletín del Archivo General de la Nación, vol. 2, 
núm. 4, 1961, 569-582.

López-Velarde, Benito, Expansión geográfica franciscana en el hoy norte cen­
tral y oriental de México, México, Universidad Pontificia Urbaniana de 
Propaganda Fide, 1964.

Mazín, Oscar, El gran Michoacán. Cuatro informes del obispado de Michoacán 
1759- 1769, Zamora, El Colegio de Michoacán, Gobierno del Estado 
de Michoacán, 1986.

Michelet, Dominique, Río Verde, San Luis Potosí, México, Instituto de 
Cultura de San Luis Potosí, Lascasiana, Centro de Estudios Mexica­
nos y Centroamericanos, 1996.

Montejano, Rafael, El Valle del Maíz, San Luis Potosí, México, Archivo 
Histórico del Estado de San Luis Potosí, 1989.

Noyola, Inocencio, La custodia franciscana de Río Verde, San Luis Potosí. 
1617-1780, México, Universidad Autónoma Metropolitana-Iztapala­
pa (tesis de licenciatura en historia), 1988.

_____, “El estudio de los pames. Balance historiográfico”, Lydia Torre, 
coord., Xi’oi Coloquio pame. Los pames de San Luis Potosí y Querétaro, 
San Luis Potosí, Centro de Investigaciones Históricas de San Luis 
Potosí, Instituto de Cultura de San Luis Potosí, 1996, 11-27.

Ordoñez Cabezas, Giomar, Pames. Pueblos indígenas del México contemporá­
neo, México, Comisión Nacional para el Desarrollo de los Pueblos In­
dígenas, Programa de las Naciones Unidas para el Desarrollo, 2004.

Osante, Patricia, Orígenes del Nuevo Santander (1748-1772), México, Uni­
versidad Nacional Autónoma de México, Universidad Autónoma 
de Tamaulipas, 1997.

Páez Flores, Rosario Gabriela, Pueblos de Frontera en la Sierra Gorda quere­
tana, siglos XVII y XVIII, México, Archivo General de la Nación, 2002.

Paredes Martínez, Carlos (intr. y pal.), Descripciones geográficas del obispa­
do de Michoacán en el siglo XVIII, México, CIESAS, Universidad Michoa­
cana de San Nicolás Hidalgo, 2005.

Percheron, Nicole, “Contribution a une etude etnohistorique: les Chichi­



266

José Alfredo Rangel Silva

meques de San Luis Potosí (Mexique)”, Boletín. Misión arqueológica y 
etnológica francesa en México, 4, abril, 1982.

_____,	 “La pacification des guachichiles et des pames de San Luis Po­
tosí”, Cahiers des Ameriques Latines, núm. 25, enero-junio, 1982.

Rangel, José Alfredo, Capitanes a guerra, linajes de frontera. Ascenso y 
consolidación de las élites en el oriente de San Luis, 1617-1823, México, El 
Colegio de México.

Revilla Gigedo, Conde de, Informe sobre las misiones-1793-e Instrucción re­
servada al Marqués de Branciforte,-1794, México, Jus, 1966.

Sheridan Prieto, Cecilia, “Reflexiones en torno a las identidades nativas 
en el noreste colonial”, Relaciones, XXIII, 92, otoño, 2002, 75-106.

Solano, Francisco de (ed.), Relaciones geográficas del arzobispado de México, 1743, 
vol. 2, Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 1988.

Solano, Francisco de y Salvador Bernabeu, coords., Estudios (Nuevos y 
Viejos) sobre la frontera, Madrid, Consejo Superior de Investigaciones 
Científicas, 1991.

Soustelle, Jacques, La familia otomí-pame del México central, México, Fon­
do de Cultura Económica, 1993.

Stresser-Pean, Guy, San Antonio Nogalar. La sierra de Tamaulipas y la fron­
tera noreste de Mesoamérica, México, CIESAS, El Colegio de San Luis, 
Universidad Autónoma de Tamaulipas, Centro de Estudios Mexica­
nos y Centroamericanos, 2000.

Velázquez, María del Carmen, La descentralización administrativa y el pago 
de los Sínodos a las misiones norteñas del siglo XVIII, Documentación his­
tórica mexicana núm. 5, Guadalajara, Librería Font, 1974.

Velázquez, Primo Feliciano, Colección de documentos para la historia de San 
Luis Potosí, 4 vols., San Luis Potosí, Archivo Histórico del Estado de 
San Luis Potosí, 1985-1987.

Viramontes, Carlos, De chichimecas, pames y jonaces. Los recolectores-caza­
dores del semidesierto de Querétaro, México, Instituto Nacional de An­
tropología e Historia, 2000.

Weber, David, La frontera española en América del norte, México, Fondo de 
Cultura Económica, 2000.

Fecha de recepción del artículo: 6 de febrero de 2008
Fecha de aceptación y recepción de la versión final: 30 octubre de 2009




