
181

Relaciones 120, otoño 2009, vol. xxX

La educación destinada a los pueblos autóctonos ha estado vinculada con un 
aspecto muy importante que ha sido la constitución de los estados-nación, así 
como con la idea de ciudadano que cada país ha instrumentado para consolidar 
a una población alrededor de un proyecto político, económico y social comparti-
do. Sin embargo, los orígenes étnico-culturales de quienes habitan actualmente 
en los territorios colonizados por los europeos provienen de horizontes disímbo-
los y el Estado, en su objetivo por uniformizar a la nación, ha venido aplicando 
planes educativos basados en modelos que han ido desde la asimilación hasta la 
aceptación retórica de la diferenciación cultural y lingüística que es la que trata-
mos en este texto. Nuestra pregunta central puede formularse en el sentido de 
indagar cómo en países tan diferentes como Canadá, y en concreto, la provincia 
de Québec y en Michoacán, México, se asume el reto cultural de proponer un 
modelo educativo para las culturas autóctonas y en qué consiste la problemática 
asociada a aspectos como el financiamiento a la educación, la profesionalización 
docente y la pertinencia de programas administrados por el Estado, en un con-
texto donde los objetivos en principio obedecen a un modelo de educación inter-
cultural bilingüe.

(Algonquinos, purépechas, educación indígena)

La educación indígena en México y Canadá. 
Estrategias de integración social, etnocentrismo 

y derechos indígenas

Yanga Villagómez Velázquez*
El Colegio de Michoacán

María Rosa Nuño Gutiérrez 
Cuvalles-Universidad de Guadalajara

*yanga@colmich.edu.mx   rosa.nuno@profesores.valles.udg.mx. Investigación fi-
nanciada por el Conseil International d’Études Canadiennes. Programme des Bourses de 
Recherche en Études Canadiennes, 2008. Una versión modificada de este trabajo se pre-
sentó en el congreso de la ARIC en Florianópolis, Brasil en junio del 2009. La red Dialog 
facilitó el trabajo en Québec e hizo posible nuestra participación en dicho congreso.



182

Yanga Villagómez Velázquez y María Rosa Nuño Gutiérrez

Introducción

ara abordar el complejo tema de la educación indígena en 
Canadá y México, este artículo pretende en  primer lugar 
reflexionar sobre los rasgos más característicos de las políti-
cas educativas en ambos países, lo que significa considerar 

aspectos como el financiamiento público que se recibe, el personal do-
cente y su capacitación, la valoración de los materiales didácticos, sus 
instalaciones y recursos escolares. Además, se analizarán los contextos 
en los que se dan los programas de educación indígena, considerando 
sobre todo la realidad de dos pueblos indígenas en ambos países: los 
algonquinos de Québec y los purépechas de Michoacán. Al mismo tiem-
po, se señalarán las acciones consideradas como viables, especialmente 
desde la escuela, de manera que se puedan vislumbrar estrategias ten-
dientes a generar un plan de educación  que reconozca los derechos y la 
participación de los indígenas en el mundo global. Además, pensamos 
que este tema puede ser analizado tomando en cuenta la influencia que 
tienen distintas concepciones acerca del papel de la educación, la lengua 
y la cultura en el contexto de las sociedades nacionales en el impulso de 
proyectos de homogeneización de la población.

En ese sentido, cabe preguntarse acerca de la pertinencia de un mo-
delo educativo que apunta hacia la desaparición de las culturas autócto-
nas como producto del sesgo etnocéntrico y de la imposición de una vi-
sión cultural dominante.

En efecto, desde que en el siglo XVI se produjera la expansión del 
Viejo Mundo hacia el continente americano seguida de la ulterior colo-
nización, sabemos cómo las culturas de las Primeras Naciones quedaron 
desmanteladas frente al poder hegemónico desplegado por los nuevos 
colonizadores. Desde entonces hasta el momento actual las aspiraciones 
de estos últimos han sido la imposición de su cultura e ideología bajo la 
asimilación y después, en la era neoliberal, la homogeneización, de tal 
suerte que hubiéramos creído que nos encontrábamos ante el fin de la 
diversidad cultural y que los actores sociales que carecieron de repre-
sentación propia durante siglos, acabarían por ser subsumidos a la cul-
tura dominante. Lejos de ello, asistimos a un  proceso de resistencia en-
tre las poblaciones indígenas quienes han enfrentado el conocimiento 

P



183

La educación indígena en México y Canadá

impuesto y unitario, reivindicando su derecho a la diferencia para con-
servar su cultura,  su lengua, tradiciones y cosmovisión, todo lo cual 
constituye sus rasgos identitarios fundamentales. 

El último tercio del siglo XX ha sido decisivo para las poblaciones 
autóctonas al darse una serie de procesos de organización y de movili-
zación social de inconformidad explícita frente a la política asimilacio-
nista del Estado. Lo anterior trascendió a debates nacionales e interna-
cionales, forzando a los gobiernos de los diferentes países con población 
indígena a suscribir declaraciones y convenciones internacionales, para 
el reconocimiento de la personalidad jurídica, territorial y cultural de 
dicha población desde Canadá hasta la Tierra de Fuego. 

El avance en la materia ha sido sin duda importante, pues los acuerdos 
son instrumentos básicos y marcos legales en relación con los derechos 
entre los que se encuentran  los derechos de los indígenas a la educación 
(Convención y Recomendación Relativas a la Lucha Contra la Discrimina
ción en la Esfera de la Enseñanza, UNESCO, 1960, la Convención sobre la 
Eliminación de todas las Formas de Discriminación Racial y el Convenio 
169 de la OIT sobre Pueblos Indígenas y Tribales en Países Independientes).

En 1982, la constitución de Canadá reconoció los derechos de las 
Primeras Naciones, mientras que en México esto ocurrió en 1992. En am-
bos casos, el Estado asumió la obligatoriedad del derecho a la educación; 
a garantizar los niveles de escolaridad; a favorecer la educación bilingüe 
e intercultural; a desarrollar programas educativos de contenido regional 
en los que se reconocía la herencia cultural de los pueblos, entre otros 
aspectos.�

En 1991, la Asamblea General de las Naciones Unidas proclamó el Pri-
mer Decenio Internacional de las Poblaciones Indígenas del Mundo (1995-
2004), con la intención de abrir un foro permanente para los pueblos indí-
genas y conminar a los Estados a cumplir con las demandas de éstos, lo 
que no se cumplió después de hacer el balance del decenio. Lo anterior 
provocó  la proclamación de una segunda década para aprobar la Declara-

� La Comisión Permanente del H. Congreso de la Unión en el 2001 aprobó el decreto 
con el que se realizan las reformas a los artículos 1º, 2º, 4º, 18º y 115º y que remiten especí-
ficamente a los derechos de los pueblos y comunidades indígenas en la Constitución 
Política de los Estados Unidos Mexicanos.



184

Yanga Villagómez Velázquez y María Rosa Nuño Gutiérrez

ción Universal de los Derechos de los Pueblos Indígenas, lo que ocurrió en 
el 2007 y a la que nos referiremos en diferentes momentos en este trabajo.

Si bien, los avances realizados en el marco legislativo han sido mu-
chos y profundos, sin embargo no se corresponden con la práctica ya 
que las estadísticas muestran que queda mucho por hacer. En el fondo, 
lo que opera es la falta de reconocimiento y valorización (por parte de la 
sociedad nacional) de las poblaciones originarias, sobre las que se ejerce 
una grave discriminación y racismo. 

Partiendo de un hecho social concreto como es la educación y la es-
cuela entre los Pueblos Indios, hemos realizado un trabajo comparativo 
transcultural entre Canadá y México, con el objeto de analizar las carac-
terísticas y circunstancias por las que han atravesado dos de sus pueblos 
autóctonos, incidiendo en los procesos histórico-sociales, económicos e 
ideológicos que influyeron en las políticas educativas en ambos países. 

Metodológicamente, hemos indagado en una serie de aspectos apor-
tados por cada uno de los pueblos indígenas investigados. En este caso, 
nos referimos a la lengua y la cultura, su transmisión y reproducción, así 
como la interacción social a partir de lo que lograremos comprender 
para cada caso en particular, los beneficios y los problemas de la educa-
ción para minorías étnicas. Enseguida y a través del método comparati-
vo, llegaremos a conclusiones de tipo general, desde las que se formula-
rán propuestas de acción.

Así pues, nuestro trabajo es un estudio empírico centrado en el aná-
lisis de las políticas educativas en dos territorios habitados por pueblos 
autóctonos dominados, pero que han resistido a sus respectivas socieda-
des hegemónicas hasta el momento actual. En el trabajo de campo reali-
zado se desplegaron diversas estrategias metodológicas –observación 
participante, entrevistas a profundidad con  maestros, alumnos, repre-
sentantes de gobierno, líderes indígenas, padres de familia, entre otros– 
que permitieron entender cómo a partir del reconocimiento de las dife-
rencias culturales, se pueden instrumentar políticas que desembocan en 
una exclusión social y educativa.

El universo de este trabajo articula además lo micro y lo macro, lo 
diacrónico y lo sincrónico, lo individual y lo social, lo subjetivo y lo ob-
jetivo con el fin de reconstruir en la medida de lo posible, el sentido de 
unas relaciones en las que se impone la dominación y la subordinación, 



185

La educación indígena en México y Canadá

pero desde las que también se observa la resistencia como se expondrá 
más adelante. 

Este artículo discurre bajo diferentes apartados: en el primero se rea-
lizará una breve revisión de lo que es la educación intercultural, para 
pasar revista al caso de los algonquinos y en concreto la comunidad de 
Kitcisakik que representa un hito en la historia, por ser la última comu-
nidad que vive fuera de una reserva, y por último se trata el caso puré-
pecha para terminar con las conclusiones, donde se presentan los hallaz-
gos del método comparativo.  

La educación intercultural 

La educación es un derecho fundamental de todo ser humano y a través 
ella es posible alcanzar

el pleno desarrollo de la personalidad humana y el fortalecimiento del res-
peto a los derechos humanos y a las libertades fundamentales, favoreciendo 
la comprensión, la tolerancia y la amistad entre todas las naciones y todos los 
grupos étnicos o religiosos y promoviendo el desarrollo de las actividades 
de las Naciones Unidas para el mantenimiento de la paz (ONU 1948, Art. 26)

El tema de la educación intercultural forma parte de una problemática 
muy amplia que tiene que ver con la no aceptación, al interior de los estados 
nacionales de la diversidad cultural, étnica y social y de la existencia de una 
pluralidad de pueblos indígenas que forman parte de la vida nacional. 

El término educación intercultural alude, en un sentido amplio, a una 
tendencia reformadora en la práctica educativa, con la que se intenta res-
ponder a la diversidad cultural de una sociedad, así como a los proble-
mas específicos que se derivan de ella. Lo anterior remite al diseño de 
modelos y programas educativos y su contraste con prácticas educati-
vas en los pueblos indígenas, a la vez que prepara a los alumnos del 
grupo mayoritario para aceptar y aprender las culturas y experiencias 
de los grupos minoritarios (Banks 1989). 

Desde el siglo XIX, las políticas educativas de Canadá y México bus-
caron borrar cualquier diferencia y la escuela se convirtió en el mejor 



186

Yanga Villagómez Velázquez y María Rosa Nuño Gutiérrez

instrumento para ello. En ambos países, las políticas educativas sólo ha-
blaban un lenguaje, el de la asimilación, negando la posibilidad de una 
visión plural, diversa y múltiple. Sin duda nos encontramos ante mode-
los etnocéntricos que parten de las creencias de la superioridad de la 
cultura dominante o hegemónica en la cual la cultura minoritaria es sub-
alterna e inferior. Lo anterior evidencia la falta de modelos instituciona-
les que eduquen en la igualdad, en la no discriminación, aceptando las 
diferencias, por lo que los efectos y consecuencias de estas políticas cada 
vez se manifiestan más y crean un mayor número de tensiones.

La realidad social ha demostrado que los Estados modernos no pue-
den ser construidos de esta manera ya que la política de asimilación 
mencionada encontró su propio límite y dado que los pueblos indígenas 
han seguido reivindicando su propia cultura.  Por lo anterior, nuevos 
enfoques han emergido y tratan de establecer métodos educativos más 
acordes a los cambios políticos, culturales y lingüísticos nacionales e 
internacionales.

La migración mundial actual –que hace que cerca de 200 millones de 
personas indígenas y no indígenas vivan fuera de su país–, la desterritoria-
lización de las fronteras étnicas, entre otros aspectos, provocan algo más 
que cambios identitarios, para plantear nuevas exigencias en el diseño del 
currículo escolar a las administraciones de los países receptores de migran-
tes y en los que diferentes pueblos indígenas son ciudadanos.

Un enfoque importante es el de las ciudadanías diferenciadas (Young 
1989) que permite captar contrastes socioculturales en los que se enfati-
zan los derechos de comunidades y colectivos para ser reconocidos por 
su propia identidad e integrados al conjunto social. Así se visualizan los 
derechos de las Primeras Naciones o pueblos indígenas y la necesidad 
de promover su capacidad de gestionar de manera independiente sus 
propios programas educativos. En este sentido, debe entenderse que las 
culturas hegemónicas tienen carencias y como menciona Edgar Morin, 
“No hay que idealizar las culturas por ser distintas o singulares. Contra-
riamente a la idea de que cada cultura es satisfactoria en sí misma, cada 
cultura tiene algo de disfuncional, de malfuncional, de subfuncional  y de 
toxifuncional”. Y en este sentido, “La educación debe fortalecer el respe-
to de las culturas y comprender que ellas son imperfectas en sí mismas, 
como lo es el ser humano” (Morin 2003, 130).



187

La educación indígena en México y Canadá

Los algonquinos, población autóctona de Canadá�

En Canadá según el censo de 2006� existe una población autóctona de 
1,172,790, cifra que representa 3,8% de la población total del país, mien-
tras que para el caso de la provincia de Québec, se cuenta con una pobla-
ción de 108.430 autóctonos, lo que equivale a 2% de la población de la 
provincia de estudio.

Para el caso de Québec, la población autóctona se compone de 10 
naciones amerindias, los métis� y los inuit. Estas 10 naciones se reparten 
en 2 grandes familias: la iroquesa (los hurones-wendat y los mohawks) 
y la familia algonquina (algonquinos, abenaquis, atikameks, malécitis, 
crees, cris, micmacs, montagnais, innus, naskapis), que residen funda-
mentalmente en 58 comunidades.�

De  manera específica, los algonquinos representan un total de 10,000 
personas y en su mayor parte se han establecido en la parte suroeste de 
Québec, siendo que la mitad de ellos lo hacen en la región de Abitibi 
Temiscamingue y Outaouais. El presente trabajo se realizó en la primera 
región que se divide a su vez en cinco municipalidades regionales terri-
toriales de condado  (MRC)� y que son a saber: Abitibi Ouest, Abitibi, La 
Valleé- de L´Or, Rouyn Noranda, Temiscamingue. Las cinco municipa-
lidades se caracterizan por ser ricas en recursos naturales, tales como 
minerales, agua  y  bosques. En cuanto a la lengua materna, el algonqui-
no, es preciso señalar que ésta se habla de forma variable entre las comu-
nidades, es decir, que en algunas de ellas prácticamente no se utiliza, 

� Por autóctona se entiende a la  persona que desciende de los primeros habitantes de 
América del Norte. La Constitución canadiense reconoce tres grupos de autóctonos: los 
indios, los métis y  los inuits. Cada uno de estos grupos se distingue de los demás por su 
patrimonio, su lengua, sus costumbres culturales y sus creencias espirituales. 

� Statistique Canada, 2008
� Los métis son personas de ascendencia mixta –cuyos ancestros son europeos y ade-

más miembros de una Primera Nación– que se designan ellas mismas como mestizos, y 
que se distinguen por ello de los miembros de las Primeras Naciones, de los inuits y de 
los no autóctonos. Observatoire de l’Abitibi Temiscamingue, Portrait des Premières Na-
tions, marzo 2005, 5 (traducción de los autores).

� Bulletin statistique de l´éducation, núm. 30, mayo de 2004. Quebec, Canadá.
� Bulletin statistique regional, Institut de la statistique de Québec, Gouvernement du 

Québec, Edition, 2008.



188

Yanga Villagómez Velázquez y María Rosa Nuño Gutiérrez

empleándose casi en exclusiva las lenguas oficiales como el inglés y el 
francés, mientras que en otras como Lac Simon y Kitcisakik, el algonqui-
no es hablado mayoritariamente por 80% de su población.

En relación con la cuestión educativa, es preciso señalar que desde 
fines del siglo XIX, la educación hacia las poblaciones autóctonas se for-
malizó en internados u hospicios que se inauguraron en 1896 y cuya 
política no se alejaba de las prácticas seguidas en siglos anteriores, im-
poniéndose la aculturación de los indígenas. Esta política se hizo ex
tensiva a todos los autóctonos y consistía en tratar de sacar del primiti
vismo a los indios para asimilarlos a la sociedad canadiense. Lo que 
sucedió fue todo lo contrario, al agravarse la marginación, la discrimi-
nación y la desigualdad, se produjo la pérdida paulatina de la cultura y 
lengua originarias (en Québec sólo se permitía el uso del francés) que 
comenzaba a estar de por sí muy alterada y descompuesta. Los estu-
diantes de los internados fueron niños y niñas de cinco años en adelan-
te, a quienes se les separaba de sus familias para ingresar de manera 
obligatoria a estos centros que se caracterizaron por su crueldad y por 
las continuas expresiones de violencia física, emocional e incluso sexual 
(Battiste 1995). 

Para que la educación impuesta ocasionara los efectos deseados, se 
impedía salir de los internos del centro, para evitar el contacto con sus 
parientes, de  manera que sólo regresaban a sus casas entre dos y tres 
veces al año. Se intentaba además que los niños sintieran vergüenza de 
haber nacido en una Primera Nación y de ser lo que eran. Por si fuera 
poco, esta degradación y complejo fue interiorizado también por los pa-
dres, transmitiéndose de generación en generación. Si bien ésta fue la 
regla en los internados, es preciso mencionar que a lo largo del trabajo, 
pudimos conversar con algunos sobrevivientes de aquellas instituciones 
escolares (que cerraron sus puertas en la región de Abitibi-Temiscamin-
gue en los setenta, aunque el último de ellos lo hizo en 1996 en la provin-
cia Saskatchewan) quienes no mostraron en las entrevistas guardar un 
resentimiento extremo hacia los internados.

La difícil situación a la que fueron sometidas las Primeras Naciones 
apenas hoy comienza a resarcirse. En efecto, hace dos años, el primer 
ministro canadiense Stephen Harper pidió perdón por la política educa-
tiva de los hospicios:



189

La educación indígena en México y Canadá

En nombre del gobierno de Canadá y de todos los canadienses, me presento 
frente a ustedes para pedir disculpas a los autóctonos por el papel de Cana-
dá en el sistema de escuelas de internados para nativos. Lo sentimos. Esta 
política de asimilación fue un error, causó grandes daños y no tiene un lugar 
en nuestro país […] Fue un triste episodio de nuestra historia (Discurso de 
Harper ante la Cámara de los Comunes 11 de junio 2008).
 
Desde 1969, con el gobierno de Pierre Trudeau, se dio un paso en re-

lación con la población autóctona: se contempló la necesidad de que di-
cha población adquiriera los mismos derechos que el resto de la socie-
dad, de ahí que se derogase la “ley sobre los indígenas”. En materia 
educativa se propuso a los gobiernos provinciales que asumieran la mis-
ma responsabilidad para los autóctonos que para con el resto de los ciu-
dadanos, pues la intención era seguir con la integración de los niños 
nativos de las reservas en las escuelas provinciales cercanas, lo que creó 
una reacción por parte de los indígenas que no deseaban  más de lo 
mismo, sino el control local de su educación. 

La objeción de los autóctonos se produjo en 1972 mediante un docu-
mento elaborado por “La fraternité des indiens du Canada” (después 
conocida como Asamblea de Primeras Naciones)�  desde el que se abo-
gaba por el establecimiento de unas nuevas relaciones con el gobierno 
en tanto la educación autóctona sería formalizada por ciudadanos au-
tóctonos: “La maîtrise indienne de l´éducation indienne” (el control in-
dígena de la educación indígena). 

En 1973, el gobierno aceptó y desde entonces las escuelas primarias 
fueron financiadas y administradas por el Ministerio de Asuntos Indíge-
nas y del Norte de Canadá, al tiempo que se procedía a incrementar el 
número de escuelas, profesores y programas dentro y fuera de las reser-
vas. Para este momento, los niños autóctonos podían frecuentar tres ti-
pos de escuelas: las escuelas federales, en el seno de las comunidades 
amerindias, las escuelas provinciales, administradas por los sistemas 
provinciales de educación y las escuelas de bandas, administradas di-

� Fraternité des indiens du Canada (1972), La maitrise indienne de l´ éducation indienne, 
Déclaration de principe présentée au Ministre des Affaires Indiennes et du Nord Cana-
dien.



190

Yanga Villagómez Velázquez y María Rosa Nuño Gutiérrez

rectamente por los autóctonos. Estos tres tipos de escuela enseñaban los 
programas de la escuela primaria y secundaria del Ministerio de la Edu-
cación de Québec.� 

En la actualidad y a más de 30 años de las reformas anteriores pode-
mos decir que los progresos alcanzados en materia educativa han sido 
demasiado lentos. Durante este periodo, la CEPN� y las comunidades au-
tóctonas han tratado de crear programas innovadores para la enseñanza 
y, sin embargo, los esfuerzos no han contribuido a un verdadero control 
indígena de la educación. Una razón fundamental se debe al hecho de 
que se haya obligado a las escuelas de las Primeras Naciones a firmar 
acuerdos de financiamiento que estipulan que los programas ofrecidos 
localmente deben ser conforme a las normas provinciales. Los niños au-
tóctonos siguen programas regulares en los establecimientos de la socie-
dad dominante. El aspecto autóctono se limita a componentes que sir-
ven para enriquecer los programas sin cuestionar las hipótesis de base, 
los valores y la lógica de la enseñanza.10 

En 1996, la Commission Royale sur les Peuples Autochtones, después de 
realizar una encuesta concluyó que desde 1972 y tras la proclama del 
“control indígena de la educación indígena” todavía queda mucho por 
realizar y en especial proceder a la transferencia de fondos para permitir 
a las comunidades el impulso de su propia educación, pues hasta el mo-
mento siguen existiendo ciertos candados para obligar a los autóctonos 
a acatar los reglamentos provinciales en relación con los programas de 
estudio, calendario, etcétera, diseñados para la población no autóctona.

Si bien entre 2002 y 2003 se logró aumentar el número de escuelas en 
las comunidades, esto no se vio acompañado de otros puntos relacio
nados con la calidad de la educación, y con la aptitud y eficacia de los 
educadores. El profesorado en general se caracteriza por su juventud y 

� Algunos grupos indígenas (cri, inuit innus y naskapis) tras la firma del “Acuerdo de 
Bahía James” obtuvieron una mayor autonomía en relación, entre otras, con las cuestio-
nes educativas, lográndose por ejemplo las comisiones escolares como la de Kativiken 
1975,  financiada en sus tres cuartas partes por el gobierno provincial y desde la que se 
perseguía la emancipación indígena especialmente en lo que se refería a lengua y cultura 
(Jenson y Martin 2000), algo que no pudieron hacer los algonquinos.

� Consejo en Educación para las Primeras Naciones.
10 Rapport de la Commisión Royale Sur les Peuples Autochtones, vol. 3, 1996, 519 .



191

La educación indígena en México y Canadá

porque si bien alcanza una escolaridad  reconocida, sin embargo suele 
ser menos elevada que la de otros profesores no autóctonos. 

Desde el 2005, representantes del gobierno y de las Primeras Nacio-
nes se han reunido para realizar estudios sobre el financiamiento en la 
educación, llegando a la conclusión de que son insuficientes los recursos 
destinados a la primaria, secundaria, profesional y postsecundaria. A 
pesar de que el gobierno federal ha expresado la necesidad de aumentar 
el financiamiento, no lo ha hecho en la práctica y la situación se hace 
doblemente difícil si se tiene en cuenta que el número de alumnos ha 
aumentado y por tal motivo se requiere ampliar la escolarización y los 
gastos. 

Se estima que más de 50% de la población de las Primeras Naciones 
tiene menos de 25 años. Mientras en Canadá la edad media de esta po-
blación es de 24.7 años, en Québec es de 37.1 años.11 Lo anterior junto a 
la situación de deterioro socioeconómico hace que el futuro de la pobla-
ción autóctona sea muy limitado. De hecho, la UNICEF en un  informe 
publicado en 2007, manifestó su preocupación por el aumento en la fre-
cuencia de suicidios entre jóvenes autóctonos, ya que 31% de los niños 
de las Primeras Naciones dicen tener pensamientos suicidas, siendo en-
tre ocho a diez veces superior al de otros jóvenes canadienses no autóc-
tonos. 

Ante el panorama descrito, Ghislain Picard12 señaló que 

dejar a las escuelas de las Primeras Naciones en la precariedad es desacredi-
tarlas. Es evidente que el gobierno  federal sigue una estrategia de asimila-
ción de las Primeras Naciones, lo que va en contra de la constitución de 
Canadá, en la que se reconoce nuestro derecho inherente a la educación y 
contra todos los documentos y discursos oficiales en los que el gobierno se 

11 Es preciso señalar que la población de las Primeras Naciones ha crecido considera-
blemente y que si se observan las pirámides de edad de Statistiques de Canadá se encontra-
rá una población muy joven. La situación provoca a su vez  que estos jóvenes sean deman-
dantes de una escuela adecuada a sus necesidades, es decir, una educación intercultural y 
bilingüe para evitar la pérdida de la lengua y cultura. 

12 Desde 1992 es el jefe regional de la Asamblea de las Primeras Naciones de Québec 
y de Labrador.



192

Yanga Villagómez Velázquez y María Rosa Nuño Gutiérrez

compromete a respetar nuestros derechos. La educación fue un instrumen-
to que favoreció la pérdida de la cultura.13 

Para Jacques Kurtness,14 la financiación de las escuelas 

es inequitativa en relación al resto de la sociedad canadiense, pues los go-
biernos provinciales reciben del federal, dos veces más de lo que le da al 
gobierno autóctono. En la actualidad se están llevando encuentros entre el 
gobierno federal15 y el provincial para  que se produzca la transferencia de 
jurisdicción de manera que una vez que se llegue a un  acuerdo, serían las 
provincias las que financiasen a los autóctonos. Sin embargo, esto represen-
ta un peligro y los autóctonos dicen: dennos a nosotros el financiamiento y 
nosotros lo administraremos según nuestras necesidades y sobre todo lo-
grar un buen funcionamiento y control completo del sistema de educación 
en todos los programas y niveles.16 

En la actualidad las poblaciones autóctonas están dispuestas a ser 
flexibles y a colaborar con el gobierno, pero también están seguras de que 
si las rechazan, tendrán que estudiarse otras vías para ser reconocidas.  

Además de la falta de equidad en el financiamiento de la educación 
es preciso señalar otros problemas expuestos por profesores autóctonos 
algonquinos y en especial por el Consejo en Educación de las Primeras 
Naciones en relación con la educación, la lengua y la cultura. Muchos de 
esos problemas tienen un gran paralelismo con el caso de los purépe-
chas que se presenta más abajo, pero por el momento pasaremos a expo-
ner algunos de  los presentados en el reporte final del Foro Socioeconó-

13 “L’éducation fut un outil favorable à la perte de la culture” en el original. Citado en 
Marguerite Loiselle, Marie-Pierre Bousquet, Suzanne Dugré, Stéphane Grenier y Miche-
line Potvin, Le retour des jeunes enfants dans la communauté algonquine de Kitcisakik: une re-
cherche-action visant l’engagement de la communauté envers la santé et le bien être des enfants, 
Rapport de recherche: phase 1, marzo, 2008, 18.

14 Representante de las Primeras Naciones de Québec y Labrador.
15 Existen tres niveles de gobierno: el federal, el provincial y el autóctono. El gobierno 

federal hasta el día de hoy es responsable de los autóctonos pero cada vez piensa más en 
concederles la autonomía.

16 Entrevista de los autores a Jacques Kurtness en Montreal, octubre 2008.



193

La educación indígena en México y Canadá

mico de las Primeras Naciones17 llevado a cabo en Mashteuiatsh entre el 
25 y el 27 octubre de 2006 y en el que se planteó que:

1) Cada vez se amplía más la brecha entre la población blanca, gobier-
no y Primeras Naciones por las diferencias entre ambos, especialmente al 
no concederse el estatus de igualdad para la población originaria.  En efec-
to, después de 20 años de trabajo, el 13 de septiembre de 2007, la Asamblea 
General de la ONU aprobó la Declaración Internacional de los Derechos 
de los Pueblos Autóctonos. La Declaración que representa un paso his-
tórico en la lucha de los pueblos indígenas por sus derechos humanos y 
libertades fundamentales18 fue aprobada con 143 votos a favor, 4 en con-
tra y 11 abstenciones. Uno de esos votos en contra fue el de Canadá. 

2) En todos los órdenes de la estructura educativa se registra un 
enorme fracaso escolar, con importantes tasas de deserción. Más de 48% 
de la población fuera de las reservas no termina sus estudios secunda-
rios, en relación con 26% de la población general canadiense. Y un dato 
más, cerca de 90% de jóvenes autóctonos no completa la secundaria a los 
18 años sino mucho más tarde. El fracaso escolar podría evitarse o cuan-
do menos aminorarse si se propiciase un ambiente adecuado mediante 
el acompañamiento de los padres en el tiempo de la escolarización, 
como también en  el interior de la escuela, en ella deben de existir pro-
gramas, maestros y  metodologías didácticas  ad hoc que cubran las nece-
sidades del aprendizaje, sin dejar atrás la eficiencia terminal y la consti-
tución de nuevas relaciones entre las Primeras Naciones y la población 
mayoritaria. En este sentido no  hay que olvidar que el medio educativo 
constituye un entorno rico en actos de racismo y discriminación19 y que 
muchos jóvenes autóctonos son a menudo confrontados por sus compa-
ñeros de escuela en situaciones en las que domina el prejuicio, algo que 
junto a la pasividad del gobierno provoca un terreno fértil para el racis-
mo y la intolerancia.20

17  Forum Socioéconomique des Premières Nations. Rapport final du forum socioé-
conomique des Premieres Nations, Mashteuiatsh,  25 al 27 octubre de 2006,  p. 41.

18 Declaración de las Naciones Unidas sobre los derechos de los pueblos indígenas. 
Resolución aprobada por la Asamblea General, 13 de septiembre de 2007.

19 “El racismo es entendido como un sistema societal complejo de dominación funda-
mentado étnica o racialmente y su consecuente inequidad” (Van Dijk  2001).

20 Le Journal du Conseil en Education des Premières Nations, abril 2007, p. 2, editorial.



194

Yanga Villagómez Velázquez y María Rosa Nuño Gutiérrez

3) Si bien, en preescolar y en primaria los estudios que realizan los ni-
ños de las Primeras Naciones tratan de impulsar la lengua y la cultura ori
ginaria, en los niveles siguientes de secundaria, postsecundaria, profesio-
nal y universidad, hay una ausencia total de programas de estudios que 
incluyen lo anterior y que reconocen las necesidades de la población au-
tóctona como en el caso de México. Esta falta de adecuación propicia entre 
los alumnos de las Primeras Naciones el desprecio por su propia cultura y 
el mantenimiento de las diferencias con el resto de la sociedad. Es necesa-
rio comenzar a crear nuevas formas de interrelación entre los gobiernos 
federal,  provincial y los Pueblos de las Primeras Naciones, para lo que se 
precisa de una gran capacidad de negociación a fin de encontrar solucio-
nes novedosas para resolver los problemas existentes (Girard 2004).

Lo peor es que la exclusión de la educación básica es causa de otras 
muchas exclusiones en la vida, como puede ser la exclusión en el mercado 
de trabajo, en la participación de la vida democrática porque no hay partici
pación informada y porque no se aprende a participar (Schmelkes 2008).   

4) Dificultades para el acceso a la formación profesional para jóvenes 
de las Primeras Naciones junto a un financiamiento inadecuado como se 
explicaba más arriba. El gobierno federal no financia la formación profe
sional para los indígenas, sin embargo es necesario que los jóvenes pue-
dan aprender un oficio. Tal y como dijo Jacques Kurtness en entrevista: 

Como en cualquier sociedad, no todos quieren ser médicos o abogados. 
Hay necesidad de técnicos y obreros y en muchas comunidades no se puede 
vivir sólo de la tierra, porque ésta no es productiva. Por eso es importante la 
silvicultura, la caza y pesca, porque es un medio de vida y la agricultura no 
es alternativa, no hay mucha lluvia. Hay que pasar de la era de la caza y la 
pesca a la de la industrialización y no es evidente. Pasar de una a otra sin 
intermediación es difícil, por eso la Formación Profesional debe permitir la 
transición.

5) Falta de inclinación entre los jóvenes para la realización de activi-
dades deportivas  indispensables para una buena condición física.

6) Los largos periodos y procesos de aculturación en las Primeras 
Naciones están provocando una pérdida acelerada del patrimonio cultu-
ral de las mismas, incluidas sus lenguas. El panorama actual está lejos de 



195

La educación indígena en México y Canadá

enmendar la situación y promover el estudio de las culturas amerindias. 
Sirva como ejemplo que en el  último siglo en Canadá se han extinguido 
10 lenguas y actualmente cerca de la mitad se encuentran amenazadas. 
A pesar de estos datos alarmantes, el gobierno federal continuamente 
aplaza su promesa de invertir 160 millones de dólares para la creación 
de un centro de lenguas y culturas autóctonas que mantengan su pre-
servación.

Si bien, las Primeras Naciones son conscientes de los grandes proble-
mas por los que atraviesan, desean más que nunca dejar de ser ciudada-
nos de segunda, para lo que precisan del reconocimiento por parte de la 
sociedad en general y del gobierno de Québec en particular, a fin de ob-
tener un estatus de igualdad. Lo anterior significa que se les otorgue el 
respeto y los derechos fundamentales que como pueblo tienen y ello 
pasa en gran medida por la cuestión de la educación y la lengua. Así se 
expresó Kurtness: 

El desafío es hacer las cosas de manera que los jóvenes no sean evaluados, 
con el mismo baremo y normas de la sociedad de Québec sino la propia de 
los autóctonos. Hay un deseo por parte de las culturas autóctonas de dina-
mizar no solamente la propia sino también la de la sociedad mayoritaria. 
Para ello es necesario que nos dejen participar en todos los aspectos de la 
vida económica, cultural, política y no nos deje confinados solo a las reser-
vas como hasta el momento, desde donde no encontramos los medios ade-
cuados para sobrevivir.

Es importante señalar que en el proceso de socialización y educación 
de las Primeras Naciones juega un papel importante la escuela, pero de 
forma trascendental lo hace la familia. Los niños desde que nacen se 
inician en el aprendizaje de todo lo que les rodea, pero también se ins-
truyen en normas, valores y formas de relacionarse con el resto del gru-
po social. El aprendizaje se realiza desde la observación, la imitación de 
prácticas culturales y por supuesto a través de castigos y sanciones para 
adentrase en el conocimiento y saber ancestral que guardan diferentes 
generaciones como padres y abuelos. Sin embargo, la transmisión del 
conocimiento comenzó a truncarse cuando los pueblos autóctonos –bajo 
las presiones de la sociedad blanca–, obligaron a internalizar valores 



196

Yanga Villagómez Velázquez y María Rosa Nuño Gutiérrez

ajenos a su cultura, al tiempo que se producía el autodesprecio. La situa-
ción se propició gracias a las políticas asimilacionistas como a los inter-
nados desde los que se instigaba a abandonar las prácticas culturales 
propias en pro de las que portaba la sociedad “civilizada”, como así se 
representaban los quebequenses, en contraposición a la de las Primeras 
Naciones consideradas “primitivas e inferiores”. 

Los religiosos que tutelaron los hospicios, negaron la posibilidad a 
los padres no sólo de convivir en familia sino además el derecho de po-
der transmitir a sus hijos todo el bagaje cultural del que eran portadores, 
al tiempo que crearon una relación entre ambos de indiferencia y falta 
de apego. Esta situación hoy trata de enmendarse desde diferentes nive-
les, ya que mientras por un lado se trabaja la autoestima de los miem-
bros de las Primeras Naciones en el nivel familiar, por otro y desde la 
escuela, se anima a la participación de los padres en la enseñanza de sus 
hijos. De ahí que muchos maestros –especialmente de preescolar y pri-
maria– inviten a los familiares de los niños a colaborar en la escuela 
como agentes educativos en tanto pueden intervenir para realizar talle-
res que estén en relación con la tradición oral, la artesanía, la danza, et-
cétera. En definitiva, se trata de promover las habilidades propias de los 
algonquinos para revitalizar la cultura de los diferentes pueblos autóc-
tonos. Es imprescindible que los padres motiven a los niños para asistir 
a la escuela y que sigan su proceso educativo ayudándoles en las tareas, 
jugando, escuchándoles acerca de sus problemas y que se reúnan con 
otros padres para direccionar la educación según las necesidades. 

El éxito o el fracaso escolar depende en muchas ocasiones de múlti-
ples factores que van desde el acompañamiento de los padres en el pro-
ceso de aprendizaje, pero también como decíamos anteriormente, con 
los recursos y los programas adecuados, en la valorización de lo que se 
está haciendo o en la autoestima. 

Por el momento no existe un modelo ideal que sea adecuado para 
todas las Primeras Naciones. Sin embargo, es fundamental que los pue-
blos indígenas en todos los campos tengan la posibilidad de determinar 
qué es lo apropiado para ellos, sus hijos y sus nietos, haciéndose funda-
mental el llegar a los estratos de población con mayor rezago como es la 
población alejada de los centro urbanos, o las que tienen menores nive-
les socioeconómicos o son de mayor pobreza.



197

La educación indígena en México y Canadá

La comunidad algonquina de Kitcisakik y su devenir histórico 
en la educación

El espacio en el que se concentra la comunidad de Kitcisakik forma par-
te de la reserva fáunica La Vérendrye en la región de Abitibi- Temisca-
mingue a 66 km al sur de Val-d´Or. Una vez que se deja la ruta 117 al 
oeste se abre un camino de terracería mediante el que se accede por el 
bosque a esta comunidad algonquina. El enclave de Kitcisakik (en la 
desembocadura del río Outaouais y del gran lago Victoria) se constituyó 
hace aproximadamente 10 años, tras separarse del grupo algonquino 
asentado en la reserva de Lac Simon. Los terrenos de Kitcisakik son de 
propiedad ancestral, sin embargo, el gobierno considera que dicha po-
sesión es ilegal, de manera que esta población y según el Estado cana-
diense son squaters en sus propias tierras. Esta particular situación origi-
na serias consecuencias pues la comunidad no recibe por parte del 
gobierno federal ningún financiamiento y carece además de todo tipo 
de servicios públicos y sociales. De hecho Kitcisakik puede ser conside-
rada como una de las comunidades más pobres de Canadá.

Al llegar a la comunidad de Kitcisakik comienzan a divisarse las 
primeras casas entre altísimos abedules de tronco blanco. Su hábitat le-
jos de ser agrupado como ocurre en las reservas, es disperso y sólo en el 
centro de la comunidad aparece un mayor núcleo de edificios. Se trata 
del centro administrativo también llamado Consejo de Banda,21 el de 
salud, la guardería y la escuela de primaria. También aquí se halla una 
casa con duchas y sanitarios para hombres y mujeres, así como varias 
lavadoras y secadoras que son utilizadas por toda la comunidad y que 
cuentan con luz y agua gracias a un generador, pues el resto del pueblo 
no tiene estos servicios a pesar de encontrarse a pocos metros de una 
presa de Hidro-Quebec. 

Sin duda, ésta, puede estimarse como una forma de presión más por 
parte del gobierno para que el grupo algonquino deje estas tierras y se 
ajuste a ciertos criterios y en particular al sistema de reserva. La decisión 
de los algonquinos de no someterse a ese régimen hace que estén pagan-

21 El Consejo de banda es el lugar donde sesiona el gobierno algonquino, formado 
por un jefe y tres consejeros elegidos cada cuatro años.



198

Yanga Villagómez Velázquez y María Rosa Nuño Gutiérrez

do caro su desafío y como decíamos más arriba no estén recibiendo sub-
venciones, ni ayudas.22 Por esto, la comunidad no cuenta con comercios, 
tan solo una pequeña tienda y un comedor, de manera que es necesario 
desplazarse a otras localidades cercanas para obtener servicios y pro-
ductos como el de Val-d´Or.

La población de Kitcisakik está formada por 416 habitantes y la mi-
tad de ella son niños y jóvenes con edades comprendidas entre los 0 a los 
17 años (Observatorio del Abitibi Témiscamingue 2006). 

Población autóctona inscrita 2006 

Variable Comunidad: 
Kitcisakik

Algonquinos Primeras 
Naciones 

Région 
administrativa : 

Abitibi-
Témiscamingue

Población india 
inscrita, 2006

416 9,498 69,779 6,169

• En la reserva, 2006 356 5,485 48,975 3,436

• Fuera de la reserva, 
2006

60 3,795 20,774 2,515

Parte de la población 
fuera de la reserva, 
2006

14.42 40.89 29.77 42.26

Parte de la población 
femenina en la 
reserva (%), 2006

51.12 49.77 50.03 49.48

Parte de la población 
femenina fuera de  la 
reserva (%), 2006

50 54.15 54.86 53.44

Fuente: Affaires indiennes et du Nord Canada, 2006.

22  Todos los indígenas en reserva tienen derecho a subsidios del gobierno canadien-
se. Estos se encuentran previstos por la “Ley sobre los indios” un texto adoptado en 1876 
que reguló las tierras y la fiscalidad de los autóctonos.



199

La educación indígena en México y Canadá

En cuanto al empleo en la comunidad, hay que señalar que existen 
altas tasas de desempleo situadas entre 29%, mientras que el porcentaje 
de empleo se sitúa en 25%  en el sector terciario, desempeñándose en el 
comercio, la construcción y el turismo (Observatorio del Abitibi-Temis-
camingue 2005).

Según la información obtenida directamente de entrevistas a los au-
tóctonos de Kitcisakik y de personas  externas que trabajan en la comu-
nidad desde 2005 (profesores de universidad, antropólogos, psicólogos, 
trabajadores sociales…) los problemas más graves que padece Kitcisa-
kik se refieren básicamente a:

En la comunidad se reportan grandes porcentajes de violencia intra-
familiar. Teniendo en cuenta que los infantes y jóvenes son la mitad 
de la población de Kitcisakik, podemos decir que por lo general en 
los hogares existen muchos niños que carecen de un buen ambiente 
en sus casas y que se expresa en un desinterés hacia la educación, 
alimentación o higiene. Esta situación no es exclusiva de Kitcisakik, 
pues al parecer, la padecen muchas comunidades algonquinas, así 
como la población autóctona en general.

Al interior de los hogares existen problemas derivados del consu-
mo excesivo de alcohol y droga. Incluso en las comunidades que 
son reserva y que poseen mayores beneficios y subvenciones se ob-
serva todo lo dicho anteriormente. De forma concreta en Pikogan 
(otra comunidad algonquina) las maestras de la escuela Migwan 
señalaron que los  niños y jóvenes pasan buena parte del día en la 
escuela, pues es la forma de mantenerlos en un ambiente donde 
tienen estabilidad, a diferencia de lo que sucede en sus hogares, 
donde al parecer el ambiente familiar es bastante difícil. Mucho del 
maltrato intrafamiliar adquiere tintes diversos, desde físico, psico-
lógico y sexual y éste proviene especialmente del padre hacia la 
esposa e hijos. El clima de violencia se extiende también entre los 
mismos jóvenes que imponen un ambiente de intimidación y de 
peleas. 

Otro problema son los embarazos a edades muy precoces, de tal 
manera que niñas a partir de los 13 años pueden ser madres y deben 
de hacerse cargo de hijos cuando todavía ellas no han alcanzado nin-



200

Yanga Villagómez Velázquez y María Rosa Nuño Gutiérrez

gún grado de madurez en sus vidas y eso, a pesar del acceso fácil a 
métodos de contracepción.

Existe elevado índice de suicidios. 

En cuanto a la educación de los niños hay que señalar que tradicio-
nalmente concernía a los padres en el hábitat circundante del Gran Lago 
Victoria desde donde recibían los primeros conocimientos que estaban 
en relación con el bosque, los recursos naturales a su entorno y por su-
puesto la lengua y todo un conjunto de valores, normas y creencias pro-
pias del grupo. En el siglo XIX, la educación comenzó a ser complemen-
tada con la evangelización y alfabetización en francés llevada a cabo por 
padres de la Iglesia católica que llegaban hasta los campos de verano, 
donde se desplazaban los algonquinos temporalmente. 

Con el tiempo, el amplio territorio con el que contaban los algonqui-
nos fue reduciéndose a expensas de la codicia de la sociedad canadiense 
y en particular de todos aquellos comerciantes y explotadores de recur-
sos naturales y minas. Finalmente, el Estado propietario de todo el terri-
torio de Canadá redujo y sometió a la población algonquina a las reser-
vas, impidiéndoles el nomadismo tradicional así como su desarrollo 
socioeconómico y cultural al aplicárseles una serie de estatutos y nor-
mas que frenaban su autonomía. 

Esta situación siempre fue mal aceptada por la población originaria 
y de ahí las continuas luchas para que fueran reconocidos sus derechos. 
La irrupción de la Iglesia católica entre los algonquinos se hizo más 
acuciante desde fines del siglo XIX, al tomar las riendas de la educación. 
Sus planes consistieron en aislar en centros especiales (internados u hos-
picios) a los niños algonquinos para proceder a su formación. 

Se creía de esta manera, que lejos del entorno familiar los niños 
aprenderían más y mejor la cultura occidental, olvidando la suya que 
era considerada como inferior y primitiva. Uno de esos primeros centros 
se fijó a unos 200 km al norte de Kitcisakik en Saint-Marc de Figuery en 
1955. Allí se desplazaban (sin contar con la opinión de los padres) los 
niños a partir de los cinco años. Durante su estancia, los malos tratos 
mermaron la autoestima de los niños que además rompieron todo lazo 
afectivo, familiar y con su medio. Así se expresó en entrevista un algon-
quino de Kitcisakik sobre el particular: “Yo me acuerdo que me gustaba 



201

La educación indígena en México y Canadá

jugar mucho con mis hermanos, en el bosque y con mi papá, aprendía a 
hacer trampas para castores. Yo me sentía feliz, pero en el internado 
todo era represión, castigaban a veces muy feo”.

Otras personas no tienen la misma experiencia en relación con los 
correctivos, pero tampoco sienten que fuera positiva su estancia en es- 
tos establecimientos, en los que se veían privados de convivir con sus 
padres. 

En 1973, el internado cerró sus puertas y a partir de entonces el go-
bierno provincial fue el que se hizo cargo de la educación. Nuevamente 
los niños de cuatro años en adelante para iniciar su proceso de escolari-
zación debían salir de la comunidad para formarse en Val-d´Or o en 
otras poblaciones cercanas. Estos niños quedaban al cuidado de familias 
establecidas en su mayoría en Val-d´Or durante los cinco días lectivos 
de la semana, regresando el sábado y el domingo con sus verdaderas 
familias. La situación tampoco resultó muy saludable por diferentes ra-
zones, entre las que destacamos las siguientes:

* 	 El sistema de educación provincial educa a los niños desde los plan-
teamientos y esquemas de la sociedad mayoritaria, sin tener en 
cuenta las necesidades del alumnado autóctono y de que los proce-
sos de aprendizaje y de  aprovechamiento de conocimientos no son 
idénticos al estandarizado. Las escuelas provinciales si bien cuentan 
con programas especiales para su población, en cambio los destina-
dos en este servicio para los algonquinos son nulos.

* 	 En las escuelas, los niños no aprenden ni la lengua algonquina ni se 
les enseña acerca de su cultura. De ahí la desvalorización de los ras-
gos que les dan identidad.

* 	 Los alumnos algonquinos reciben permanentemente el maltrato de 
sus compañeros con escarnios y valorizaciones negativas que son 
internalizadas por los niños, de tal suerte, que la falta de éxito en el 
aprendizaje, unida a la violencia en las aulas produce la deserción 
escolar.

* 	 En la instrucción, los niños no reciben el acompañamiento de los 
padres que están ausentes en el proceso por la distancia y el régimen 
de escolarización como se ha señalado más arriba. Otra vez, hay que 
incidir en el desafecto que se produce entre padres e hijos por la falta 



202

Yanga Villagómez Velázquez y María Rosa Nuño Gutiérrez

de convivencia. Por su parte la comunidad también resiente la au-
sencia de los niños viviendo en una importante anomia.

El estado de la cuestión educativa en Kitcisakik

Si nos acercamos a las estadísticas en relación con el nivel de escolaridad 
de Kitcisakik encontraremos que el panorama es desolador y que para el 
2005 el Observatorio de Abitibi-Temiscamingue, comprobó que 65% de 
la población no había alcanzado el noveno año y solo 12% obtuvo el títu-
lo de secundaria. Como el horizonte futuro no parecía que tendría varia-
ciones y ante el  malestar social entre los de Kitcisakik se produjo una 
reflexión que llevó a la conclusión: de que había que comenzar a cam-
biar las cosas, aunque no sabían cómo. Uno de los primeros pasos que 
dio la comunidad fue ir a la universidad de Abitibi-Temiscamingue para 
asesorarse con el profesorado, de qué hacer para tomar las riendas de la 
educación de sus hijos. La preocupación fue asumida por la universi-
dad, concretamente por un grupo multidisciplinario de profesores entre 
los que se encuentran numerosos profesionales como psicólogos, peda-
gogos, antropólogos, trabajadores sociales, etcétera. En 2005 se fundó un 
preescolar a fin de retener a los hijos más pequeños,  seguidamente se 
continuó con la primaria, de tal  suerte que cada año va creciendo en 
grado o nivel, siendo prioritaria la enseñanza de la lengua algonquina 
junto con una serie de destrezas propias del grupo cultural. Para el 2009 
se esperaba contar con los cuatro primeros años de primaria.

Sin duda los pasos son lentos y se va consiguiendo incluso que algu-
nos miembros de Kitcisakik vayan a estudiar en el Cégep23 o preuniver-
sitario. Por el momento tan solo 5% de la población que estudia en el 
Cégep de Val-d´Or es algonquina. Según el director del Cégep estos 
alumnos van rezagados y en muchos casos no terminan, pero se está 
intentando trabajar con ellos lo más cercanamente posible para que fina-
licen los estudios. 

23  El Cégep es un acrónimo para Colegio de enseñanza general y profesional. Es una 
institución de postsecundaria exclusiva de la provincia de Québec.



203

La educación indígena en México y Canadá

En las clases no van grupos mixtos, es decir población blanca y al-
gonquinos dado que el nivel no es idéntico y se observa cierto rezago 
entre los últimos. También hay un grupo de 12 personas que siguen es-
tudios en la universidad. Tanto en el Cégep como en la universidad, los 
estudios más frecuentes son los de administración, enfermería, paramé-
dicos y trabajo social. 

Por el momento en la comunidad de Kitcisakik se respira un cierto 
aire de descanso y de orgullo, pues han comenzado a tomar el control 
sobre su educación y destino. En su nueva andadura, la población de 
Kitcisakik cuenta con la ayuda y el acompañamiento de unas 140 perso-
nas externas a la comunidad que trabajan con ella  a fin de hacerla levan-
tarse de acuerdo a las necesidades de la misma. Algo comienza a mover-
se en Kitcisakik y por primera vez en mucho tiempo la comunidad tiene 
muchas esperanzas porque los niños ya no se trasladan a otros lugares 
para formarse, pero también porque los padres comienzan a asumir sus 
deberes, al acompañar a los niños en los quehaceres de aprendizaje. 

Es aquí donde se ha iniciado un nuevo momento para los padres al 
tomar ciertas iniciativas como educadores de sus hijos, papel que habían 
abandonado desde hacía décadas. Y es que según una investigación de 
la Universidad de Abitibi,24 los supervivientes de los internados al no 
convivir con los padres, en la actualidad no saben cómo actuar frente a 
sus hijos al no conocer el rol que se deben asumir como padres, pero 
además es preciso que los algonquinos inicien un proceso de autorreco-
nocimiento no sólo  como personas, sino también como sujetos de una 
cultura ancestral que debe revitalizarse. 

Por el momento, hay que señalar que la inauguración de la escuela 
primaria y según las percepciones que se van obteniendo de la misma es 
que desempeñará tres papeles fundamentalmente: en el nivel emocional, 
puesto que ayudará a la reconstrucción de las relaciones intergeneracio-
nales perdidas; en el nivel cultural, pues servirá para reanudar la cadena 
de transmisión cultural con lo que se reafirmará el orgullo y la identidad 

24 Marguerite Loiselle, Marie-Pierre Bousquet, Suzanne Dugré, Stéphane Grenier y Miche-
line Potvin, Le retour des jeunes enfants dans la communauté algonquine de Kitcisakik: une recher-
che-action visant l’engagement de la communauté envers la santé et le bien être des enfants, Rapport 
de recherche: phase 1, marzo, Université du Québec en Abitibi-Témiscamingue, 2008.



204

Yanga Villagómez Velázquez y María Rosa Nuño Gutiérrez

cultural de los niños;25 y por último, se obtendrá el control de la educa-
ción de los padres y de la comunidad algonquina en general.

Kitcisakik, del nomadismo a la identidad comunitaria

Una última reflexión abordaría las dificultades por las que ha pasado y 
sigue pasando Kitcisakik como última comunidad autóctona que vive 
fuera del sistema de reservas, en relación específicamente con las presio-
nes que recibe de parte del gobierno para abandonar las tierras donde 
habitan, lo que ha obligado a los algonquinos repensar su situación. 
Desde hace algunos años Kitcisakik ha llevado negociaciones con el go-
bierno para salir de las tierras que ocupa y asentarse en un nuevo lugar 
en el que se les promete servicios, escuelas y una nueva vida bajo el 
proyecto llamado Wanaki. Para la comunidad algonquina representa un 
gran dilema ya que aceptar esta oferta significa perder su carácter de 
pueblo seminómada, aunque por otro lado, la comunidad tendría cier-
tas garantías para acceder a servicios que hasta el momento no tiene. En 
el fondo de la cuestión lo que se presenta es un conflicto por la compe-
tencia de los recursos naturales y bienes materiales, pertenecientes a la 
comunidad indígena, pero que el gobierno desea controlar. Se trata de 
un conflicto, donde  los contendientes se enfrentan de manera desigual 
y en el que no sólo se trata de dirimir cuestiones de orden económico, 
sino también de orden social y cultural.

La situación que vive el pueblo de Kitcisakik es una realidad que 
muchos otros grupos autóctonos padecen y se caracteriza por el tipo de 
relaciones creadas entre éstos y la sociedad canadiense desde la que se 
ocultan las relaciones de poder frente a los grupos subalternos. El con-
trol que durante la etapa colonial se realizó bajo la coerción y la guerra 
de símbolos ha ido modificándose hasta el momento actual, haciéndose 
más persuasivo y sutil. Un ejemplo de este control es aquel por el que los 
indígenas asumen un discurso tras la insistente reiteración de tópicos 
basados en la diferencia, la inferioridad, ignorancia, primitivismo, etcé-
tera. La valoración negativa procedente del grupo dominante ha conse-

25 Ibid., p. 52-53.



205

La educación indígena en México y Canadá

guido calar  poco a poco en ellos, de tal suerte que han terminado por 
aceptar su desigualdad y exclusión, e incluso han considerado la necesi-
dad de cambiar al asumirse como obstáculos para los planes de moder-
nización. De manera tal que los indígenas han admitido la “culpa” de su 
forma de ser, hasta el punto de justificar las discriminaciones de que son 
objeto, algo que también hemos podido reconocer  y corroborar en el 
presente estudio comparativo para el caso de los purépechas.26

En el momento actual entendemos que los algonquinos de Kitcisa-
kik viven una nueva etapa de relegitimación de su identidad y mediante 
ella pretenden denunciar las acciones ilegítimas de las instituciones, lo 
que significa el rechazo del estatus que les ha sido asignado. En su nece-
sidad de lograr el reconocimiento de su alteridad por parte de esa socie-
dad, recurren a definiciones nuevas de sí mismos desde la diferencia 
asumida ahora positivamente, con objeto de romper el esquema de que 
han venido siendo objeto. Es por tal razón que se viene manteniendo un 
interdiscurso sobre la  autovalorización de la cultura algonquina, en un 
deseo por  alcanzar un papel más activo y de plena participación en 
todo aquello que les atañe directamente y entre lo que se encuentra la 
educación. Así pues y en este momento, Kitcisakik puede haber acepta-
do el proyecto Wanaki pues más que nunca tiene claridad en varias co-
sas, una de ellas es su deseo por negociar y tomar las riendas de su futu-
ro, constituyéndose en sujetos sociales en igualdad de condiciones para 
enfrentar a la administración pública y obtener los recursos que por de-
recho constitucional las Primeras Naciones tienen.   

Los purépechas de México

Después de Perú, México es el segundo país americano con mayor can-
tidad de población indígena, cuya vasta diversidad multicultural se 
plasma en las más de 80 lenguas y variantes dialectales que se hablan en 
el país. Existen además 62 pueblos indígenas, dispersos en 32 estados 
del país, asentándose mayoritariamente en 24 de ellos. Conapo y la CDI 
calculan en 12 millones de habitantes a la población indígena, lo que re-

26 Véase en Nuño 2002.



206

Yanga Villagómez Velázquez y María Rosa Nuño Gutiérrez

presentaría aproximadamente 10% del total de la población del país 
(Hevia R. Ricardo 2005, 400).

Por su parte, la población total del estado occidental de Michoacán 
es de cerca de 4 millones de habitantes y la población de indígenas puré-
pechas constituye 2.7% de ella. En relación con la presencia de otros 
pueblos indígenas en el estado como los ñahñú-mazahua y los nahuas 
–con 5,070 y 4, 706 habitantes, respectivamente–, los purépechas repre-
sentan 89.6% de la población total de indígenas en el estado (INEGI 2000, 
2005).

La región purépecha, como suele llamarse a la parte que ocupa el 
pueblo indígena purépecha se distribuye a lo largo del Eje volcánico 
transversal que integran cerca de 21 municipios. La región se caracteriza 
por tener un suelo volcánico altamente poroso y cubierto de bosques, 
parcelas agrícolas y recursos hídricos: los lagos de Pátzcuaro y Zirahuén, 
la laguna de Zacapu y el río Duero. Esta zona se caracteriza por un pai-
saje formado de sierras volcánicas (más de 50 conos), con bosques de 
pino-encino y pequeñas áreas de oyamel. Hay valles intermontanos con 
climas semifrío subhúmedo y templado subhúmedo, presencia de hela-
das y bajas temperaturas, donde se encuentra un alto y mediano índice 
de condiciones adversas para la actividad agropecuaria (Carabias et 
al.,1995, 96).

Esta región suele dividirse a su vez en cuatro subregiones: la cuenca 
lacustre de Pátzcuaro, la ciénega de Zacapu, la meseta o Sierra Purépe-
cha y el valle del río Duero, que se conoce como la Cañada de los Once 
Pueblos.27 El nombre de los Once Pueblos se refiere a igual número de 
localidades ubicadas a lo largo de la cañada que divide la sierra purépe-
cha y el bajío michoacano que coincide con los límites del municipio de 
Chilchota. La subregión que hemos escogido para desarrollar nuestra 
investigación es esta última. 

Datos del INEGI para el año 2005 dan cuenta de una población total en 
estos pueblos de 30,299 habitantes, cuyas características lingüísticas re-

27 Carapan, Tacuro, Ichán, Huáncito, Zopoco, Santo Tomás, Acachuén, Tanaquillo, 
Urén y Chilchota. El pueblo undécimo es Etúcuaro, situado fuera de la Cañada, en la 
orilla oriental del amplio valle de Tangancícuaro. (Sáenz, 1992:40)



207

La educación indígena en México y Canadá

velan un uso importante de la lengua purépecha.28 Aquí es donde se 
realizaron las entrevistas con profesores que tuvieron un punto de vista 
respecto a la manera en la que se realizan las actividades educativas.

En los treinta, una de las tenencias de Chilchota, conocida con el 
nombre de Carapan, fue la sede de un ambicioso proyecto educativo 
cuyo objetivo principal fue la castellanización de la población indígena 
de la localidad. El proyecto se propuso “resolver el problema de la iden-
tidad del indio y de su paso a la identidad mexicana [aunque también], 
el problema de la identidad misma del proyecto, es decir, su carácter de 
‘Estación experimental para la integración del indio’” (Sáenz 1992[1936], 
12), definió sus alcances y límites, mismos que a mediano plazo, como 
proyecto de educación rural fueron muy significativos. En esta región, al 
igual que en el caso de los algonquinos, también la labor indigenista del 
Estado comprendió la fundación de internados como el Internado Indí-
gena de Paracho en 1936 y constituyó un experimento novedoso cuyo 
objetivo fue formar a intermediarios entre el estado-nación y las comu-
nidades purépechas (Dietz 1999, 280).

Posteriormente, con el Proyecto Tarasco en 1939, Lázaro Cárdenas 
del Río impulsaría en el estado una forma particular de alfabetización 
que propusieron los lingüistas Swadesh y Lathrop por invitación expre-
sa de dicho presidente y que consistía en alfabetizar en lengua materna, 
para posteriormente pasar a hablar y escribir en español (Dietz 1999, 
280). Este modelo educativo pasaría a ser retomado por el Instituto Na-
cional Indigenista en los años cincuenta y sesenta.29

Hacia 1963, la Secretaría de Educación Pública (SEP) creó un Servicio 
Nacional de Promotores Culturales y Maestros Bilingües, que persiste 
hasta la fecha. Para ingresar a este servicio, los candidatos deben cum-
plir con un perfil de formación, como tener un nivel de escolaridad de 
primaria para ser promotor y de secundaria para los maestros bilingües 
y un dominio oral de la lengua purépecha y del castellano. Entre las 
funciones de los primeros se encuentra la alfabetización en purépecha y 
una primera castellanización oral en escuelas de preprimaria. Por su 

28 M. Antonio Calderón M., Fernando Segura, En educación indígena le apostamos al 
futuro. Chilchota, Michoacán, México, CIDE, 2007, 105.

29 Op. cit., p. 106.



208

Yanga Villagómez Velázquez y María Rosa Nuño Gutiérrez

lado, los segundos debían dar clases en primero y segundo grado de 
primaria (Dietz 1999, 281).

A pesar de la tendencia a incrementar la formación de estos maestros 
bilingües y promotores culturales en la región purépecha, al igual que 
en otras regiones con alta densidad de población indígena, los maestros 
se enfrentaban a situaciones en las que la carencia de material didáctico, 
la inadaptación del currículo y del calendario escolar a la vida comuni-
taria, entre otros aspectos, eran parte de lo habitual. Como consecuencia 
de lo anterior, se dieron altos niveles de deserción escolar, una conside-
rable movilidad por parte de los profesores, quienes no lograban enrai-
zarse en las comunidades donde trabajaban, con las consecuentes acti-
tudes de evasión, irresponsabilidad, improvisación y autodidactismo en 
su práctica docente, todo lo cual en forma evidente se reflejaba en los 
precarios niveles de consolidación y superación educativa infantil.

Con el fortalecimiento de la política integracionista impulsada por el 
INI, se forma el grupo de promotores bilingües, quienes a partir de ese 
momento serían los llamados a ocupar un lugar estratégico en la política 
gubernamental entre los pueblos indígenas y los indigenistas. En esta 
dinámica, 

algunos ingresan al aparato burocrático indigenista, en cargos de mayor 
importancia, pero siempre a nivel de los Centros Coordinadores, que es 
donde se implementa la acción indigenista en una región específica. Otros 
se convierten en líderes de sus pueblos o incluso en escribanos calificados 
que actúan como  intermediarios entre los comuneros indios y las autorida-
des burocráticas (Medina 1977, 24). 

Lo anterior provocó que una parte de la población indígena se edu-
cara, y los que accedieron a los sistemas educativos de la época empe-
zaron a tener un papel político considerable en sus respectivas comu-
nidades. 

Fue así como se empezó a configurar un discurso etnicista e identita-
rio como plataforma política y de manera concreta, con la formación de 
promotores culturales bilingües. Posteriormente, durante los años 
ochenta, muchos de estos profesionistas e intelectuales que habían sido 
formados en este contexto cultural y educativo, se radicalizaron y con-



209

La educación indígena en México y Canadá

cretaron sus inquietudes durante la década de los ochenta y noventa en 
una serie de reivindicaciones relativas a la educación indígena. El resul-
tado fue la creación de escuelas indígenas como la secundaria-interna
do de Nurío, la Escuela Técnica de Cherán, y una primaria indígena en 
Cheranástico, además del proyecto sobre universidad indígena en Mi-
choacán.30

En cuanto al aspecto educativo, los datos del INEGI señalan que para 
los habitantes mayores de 15 años: 31% de los purépechas no tiene nin-
guna clase de instrucción; 30.5% tiene la primaria incompleta; 12% al-
canza el nivel de escuela primaria completa; y únicamente 16.2% tiene 
alguna formación en educación postprimaria. Lo anterior nos permite 
señalar que cerca de 60% de la población purépecha tiene un grado de 
educación muy bajo. 

La dependencia estatal encargada de atender la educación indígena 
es la Dirección General de Educación Indígena del estado (DGEI-M), que 
sólo llega a atender alrededor de 72% de las comunidades indígenas del 
estado, es decir 171 comunidades, en las que se han establecido 456 cen-
tros educativos (116 de educación inicial, 158 de educación preescolar, 
181 de educación primaria y una escuela de educación secundaria. Ade-
más, la DEGI-M atiende a estas comunidades distribuidas en 23 munici-
pios, 19 de los cuales pertenecen al pueblo purépecha, 2 al nahua y 2 al 
pueblo ñhañú-mazahua.31 

En relación con la región específica de nuestro interés, el cuadro en la 
siguiente página muestra la cantidad de escuelas y la ubicación de las 
localidades en el municipio de Chilchota.

Cuando se trata el tema de la educación indígena, no puede dejar de 
mencionarse el impacto que las diferentes políticas de castellanización y 
asimilación han tenido en todas las regiones donde hay una presencia 
importante de pueblos indígenas. El estado de Michoacán no es la ex-
cepción, pues los modelos “bilingüe bicultural” e “intercultural bilin-
güe” han sido parte de las políticas educativas desde unas décadas atrás 

30 Op. cit.,  p. 107.
31 Cruz Elena Corona Fernández, Formación de profesores desde la diferencia étnica: expe-

riencia de educación alternativa en la escuela normal indígena de Michoacán, Tesis de Maestría, 
UNAM, Facultad de Filosofía y Letras, Posgrado en Pedagogía, 2003, 83.



210

Yanga Villagómez Velázquez y María Rosa Nuño Gutiérrez

hasta la actualidad. En efecto, el primero fue establecido como modelo 
en los años sesenta, setenta y ochenta, como una estrategia para enseñar 
dos lenguas y dos culturas de manera simultánea, pero sin metodología 
específica, ni estrategias didácticas, ni materiales, ni mucho menos con 
un personal profesionalizado con la formación y capacidad suficiente 
para enfrentar dicho reto en el nivel nacional. 

Por eso se dice que esa política no tuvo ninguna repercusión real en 
los objetivos que se planteó y nunca salió del papel, ni de las buenas in-
tenciones que le dieron vida. Este modelo encontró cierta resistencia para 
ser aplicado en Michoacán, ya que algunas comunidades no aceptaron 
que se introdujeran los maestros en las comunidades, pues no se enten-
día cómo profesores con falta de preparación y hábitos como alcoholis-
mo, ausentismo, indiferencia o nula capacidad para planear su estrategia 
educativa o involucrarse en los problemas comunitarios, podrían trans-

Localidad Escuela y turno alumnos docentes

Sto Tomás Tlillacaptzin 189 7

Ichan Gral Lázaro Cárdenas. (Matutino) 333 14

Ichan Gral. Lázaro Cárdenas. (Vespertino) 302 13

Tacuro Gral I. Zaragoza 284 11

Acachuén Cuauhtémoc (Matutino) 144 6

Acachuén Cuauhtémoc (Vespertino) 248 12

Carapan J. Vasconcelos 405 17

Huáncito Ireti Tikatame 310 12

Zopoco Ricardo F. Magón 272 12

Total 2487 104

Fuente: Secretaría de Educación. Dirección de Educación Indígena Dirección de Educa-
ción Básica Intercultural. Ciclo Escolar 2008-2009.

Cantidad de escuelas y la ubicación de las localidades en el municipio 
de Chilchota



211

La educación indígena en México y Canadá

mitir conocimientos a los niños, en una intención de recuperación de la 
cultura y la lengua indígena.

De ese momento a la época actual, el trabajo docente atravesó por 
diferentes etapas y empezó a revalorizarse, hasta integrar un sector de 
profesores preocupado por asumirse como nuevo agente educativo en la 
recuperación de la lengua y los valores culturales indígenas. De tal forma 
que en diferentes aspectos de la vida escolar se presentó una situación 
como la siguiente: la formación del docente que labora en el medio indí-
gena se realizó de una manera poco especializada, ya que después de la 
primaria cursada en el subsistema de educación indígena, donde traba-
jan los maestros de educación indígena, el estudiante debía seguir la se-
cundaria en Chilchota, por ejemplo, pero ya no con maestros indígenas. 
Posteriormente, se continuaban los estudios de preparatoria en Ichán, 
donde tampoco había maestros indígenas, para terminar con un curso 
de capacitación y ejercer lo que se conoce como la práctica docente.

En la formación docente, la estrategia que se siguió fue elegir a Que-
rétaro como lugar de reunión de indígenas provenientes de varios esta-
dos, como Michoacán, el propio Querétaro, Veracruz e  Hidalgo, donde 
se les capacitó aportándoles algunos elementos para conocer el progra-
ma de la Secretaría de Educación Pública y técnicas de manejo de gru-
pos, con las cuales el profesor debía enfrentarse a la circunstancia de ser 
un maestro de grupo e integrarse al magisterio.

Por lo anterior, la educación “bilingüe bicultural” e “intercultural 
bilingüe” no ha sido más que una buena intención por parte del gobier-
no federal ya que no ha habido una apropiación de ambas por parte de 
las pueblos indígenas, algo que también se pudo comprobar con las Pri-
meras Naciones de Québec. 

La interculturalidad no se ha dado, ya que los maestros de educación 
indígena fueron formados como promotores culturales y no como do-
centes capaces de atender a los niños de educación preescolar. Otra limi-
tación fue que se trabajaba en el medio urbano y no tenían la organiza-
ción requerida para atender al alumnado. En su práctica docente, se 
hacía que el niño leyera y escribiera en español y los padres insistían 
para que los maestros no hablaran en purépecha con los niños, sino que 
aprendieran español, pues según los padres, el purépecha no les serviría 
para nada. Sin embargo, en algunas comunidades sí se quería que a los 



212

Yanga Villagómez Velázquez y María Rosa Nuño Gutiérrez

niños se les enseñara el purépecha. Actualmente, profesores y padres de 
familia han podido reconsiderar una serie de situaciones al respecto y 
han coincidido en que el rescate de la lengua y de la cultura purépecha 
es importante y en ello, la educación, la escuela y la propia comunidad 
son determinantes. 

Los maestros de educación indígena deben ser capaces de darle al 
niño educación en dos lenguas y ese objetivo pocas veces se ha logrado, 
pero sí se ha demostrado que los alumnos son capaces de aprender a 
leer en las dos lenguas. La cuestión es que la familia y la comunidad 
deben facilitar el aprendizaje y no dejar exclusivamente en manos de los 
maestros este proceso. La consigna de los algonquinos: “Educar a un 
niño requiere del esfuerzo de toda una comunidad” es una realidad vá-
lida también para los purépechas. 

En México, una de las instituciones que actualmente se encarga de la 
formación de maestros indígenas es la Universidad Pedagógica Nacio-
nal, donde funcionó el Plan Noventa. Los maestros interesados ingresan 
a la licenciatura y siguen una formación para que los profesores entien-
dan lo que es el trabajo docente, lo que es la práctica docente y se les 
aportan herramientas para estar en condiciones de entender al alumno, 
para asistirle en sus problemas y resolver las necesidades y requerimien-
tos de enseñanza según su nivel de formación, sobre todo en educación 
básica que es el tema de nuestro interés.  

En eso ha sido útil la formación que se imparte en la UPN, pues al titu-
larse, los maestros siguen su trabajo de docencia en el municipio de 
Chilchota. En su práctica docente, los objetivos de la educación indígena 
pasan por la adecuación a las necesidades de la comunidad indígena de 
que se trate, priorizando los  conocimientos que la comunidad posee y 
que han sido transmitidos generacionalmente a los niños. Se recupera 
pues, lo que los niños han aprendido de su lengua en su familia y no se 
habla precisamente de lo que el objetivo del programa marca. Eso es 
parte del desempeño del docente, saber entender estas situaciones par-
ticulares de las comunidades para aportar conocimientos a los niños y 
sistematizar lo que éstos ya saben, lo cual marca una diferencia con los 
objetivos que con frecuencia son muy afines a los ámbitos urbanos.

El maestro utiliza lo que se encuentra en el medio como material di-
dáctico, como hojas de árbol, de mazorca, granos, maíz, frijol, habas, todo 



213

La educación indígena en México y Canadá

lo que se encuentra en la comunidad, lo que la gente produce sirve para 
enseñar las operaciones básicas de  suma y resta o para hacer prácticas o 
experimentos en ciencias naturales. Es un método útil y da buenos resul-
tados porque los niños pueden tocar, sentir y hacer las operaciones de 
manera práctica en la mesa y simultáneamente en el pizarrón. 

Por otro lado, en relación con la enseñanza de la lengua purépecha, 
los maestros de cada escuela deciden el tipo de material didáctico que se 
utilizará y el tiempo que destinan en esa actividad. Se piensa que no 
basta con la lectura, ya que se hace necesario enseñar también la escritu-
ra en purépecha. Los dibujos asociados a una palabra o el dibujo con la 
palabra o la palabra con el dibujo, el abecedario purépecha, son parte de 
esta estrategia educativa, aunque hasta hace relativamente poco tiempo 
los etnolingüístas acordaron un solo alfabeto para enseñar. De esa mane
ra cada profesor elabora sus propios materiales didácticos para la lec-
toescritura en lengua purépecha, misma que se imparte sobre todo en 
tercero y cuarto grados, porque es la edad adecuada –a juicio de los 
maestros– en la que el alumno tiene ya sus capacidades más desarrolla-
das y está en condiciones de aprenderla. 

En primero y segundo grado se da una interacción entre el maestro-
alumno, padres de familia-alumnos-maestro y en ella se aprovecha el 
hecho de que el alumno maneja la lengua purépecha todavía. Por eso 
como primera lengua, sirve de medio de contacto con el profesor. Poste-
riormente, en  tercero y en cuarto grado, el alumno ya  está en condicio-
nes de entender que una lengua es tan importante como la otra y puede 
seguir su formación escolar en español.

Hay procesos sociales más complejos que inciden en el hecho de que 
los padres ya no quieran que los hijos aprendan su lengua indígena. Eso 
sucede probablemente porque los indígenas de las comunidades que 
viajan a los Estados Unidos u otras ciudades del país para trabajar, regre
san con una idea según la cual sus hijos deben ir a la escuela, pero para 
aprender a leer y a escribir en español, no en la lengua purépecha. Según 
ellos, se trata de que el niño pueda defenderse cuando sea grande, para 
que no sufran como sufrieron los padres. 

Los procesos migratorios también tienen importancia ya que cuando 
salen los padres éstos regresan con otra forma de ver el mundo y se da un 
desplazamiento de la lengua indígena. Sin embargo, eso no quiere decir 



214

Yanga Villagómez Velázquez y María Rosa Nuño Gutiérrez

que ésta deje de ser significativa, pues hay comunidades donde la pobla-
ción siente interés por ella y porque se enseñe a los niños si en la escuela 
no se hace. Según información oficial, en algunas de estas comunidades, 
la población indígena es escasa y el subsistema de educación indígena 
de la secretaría estatal de educación tiene dificultades para atender esta 
demanda educativa.32 A través de algunas instituciones como el Institu-
to Nacional de Educación de Adultos (INEA), se trata de subsanar esta 
situación impartiendo clases de purépecha a la población adulta.

Una comunidad para educar: maestros, autoridades y padres de familia

En opinión de los docentes, falta la participación de las autoridades mu-
nicipales y comunales en las tareas educativas. Raramente la autoridad 
municipal tiene iniciativa o preocupación por la educación indígena. El 
maestro, el director de la escuela con frecuencia buscan a la autoridad 
mediante una petición escrita para solicitar lo que requiere la escuela. Un 
caso recurrente son las necesidades de espacio, que dependen de la can-
tidad de alumnos que demandan el servicio, lo que puede implicar más 
aulas y mobiliario. Si la autoridad está en buena disposición y tiene pre-
supuesto, accede y colabora, pero si no es así, la respuesta será negativa 
y la escuela quedará a la deriva y con sus propios recursos para resolver 
su situación. A lo anterior habría que añadir que  los padres de familia se 
involucran poco en la educación de sus hijos, y asisten sólo circunstan-
cialmente a las reuniones de la escuela convocadas por los maestros. Son 
sobre todo las madres las que asisten, pero al carecer de autorización del 
esposo para tomar decisiones, no se logran acuerdos que afectan el senti-
do y la orientación de la educación de sus hijos y en los que las autorida-
des escolares no pueden decidir unilateralmente. Un principio es que la 
escuela refleja la realidad social en la que está inmersa. Es decir, el espa-
cio educativo donde crecen los niños es un reflejo de lo que pasa afuera y 
de cómo los padres asumen o no su responsabilidad compartida con la 
escuela y lo que sucede en ella (Cunnigham 2001). La problemática ante-

32 Entrevista al Mtro. Domingo Santiago, Inspector Escolar del Sector 2 del Subsiste-
ma de Educación Indígena, octubre 2009.



215

La educación indígena en México y Canadá

riormente descrita guarda una relación muy estrecha con lo observado 
en la comunidad de Kitcisakik, donde un equipo técnico de intervención 
se está encargando de coordinar la participación de maestros, autorida-
des y padres de familia para acordar una serie de actividades que los 
compromete con los objetivos y el mejoramiento de la educación.  Una 
explicación a la falta de interés de los padres por la educación indígena, 
según los maestros, es que aquellos tienen niveles bajos de formación. La 
gran mayoría sólo cuenta con la primaria incompleta y un porcentaje 
mínimo ha terminado la escuela secundaria o el bachillerato.

La educación indígena: ¿control cultural del Estado o alternativa 
educativa?

Los maestros utilizan la lengua como medio transportador del conoci-
miento general al español. Cuando no se entienden los contenidos, se 
valen de la lengua materna para enseñar a los niños. No hay programa-
ción alguna para fortalecer la cultura, en la que los padres y autoridades 
deben intervenir. Se precisan métodos para  desarrollar la lengua y crear 
uno específico para la indígena, pues el maestro se limita a transportar 
los conocimientos al español sin consolidar la lengua indígena. Los maes
tros de Chilchota opinan que es justo que los indígenas tengan sus pro-
pios mecanismos para controlar la educación, ya que sería la forma más 
adecuada de responder a las necesidades educativas. Desafortunada-
mente hay una lucha por el poder donde el Estado quiere controlar todo, 
mientras que los indígenas también desean tomar el control en sus pue-
blos. Esto provoca una tensión y divide a las comunidades y así, mien-
tras algunos líderes manifiestan propósitos de interés colectivo, también 
hay otros líderes con propósitos personales que son los que en ocasiones 
predominan. En efecto, cuando llegan al poder se olvidan de sus com-
promisos con la sociedad y no asumen el control de los aspectos que 
permiten mejorar la educación, para mejorar programas o formas de 
trabajo y formación docente para atender adecuadamente a la población 
indígena. 

Se trata pues no sólo de manipular una representación indígena con 
fines electorales, sino de responder a los intereses de la sociedad indíge-



216

Yanga Villagómez Velázquez y María Rosa Nuño Gutiérrez

na y en este aspecto, la educación es una pieza fundamental para el res-
cate de las culturas y lenguas indígenas. 

Una constante entonces es que, al no tener posibilidades de una for-
mación profesional más allá de la recibida como normalista, la vía polí-
tico-sindical puede ser para los maestros una alternativa, dado el blo-
queo de sus expectativas para realizar un trabajo más acorde con las 
necesidades de sus respectivas comunidades. Además, los maestros si-
guen con un modelo de formación monocultural castellanizante y  su 
formación, breve y deficiente, limita el arraigo del profesor a la comuni-
dad y culmina con la instalación del maestro en una ciudad mediana, 
donde su desempeño y trabajo con población indígena es marginal (Dietz 
1999, 303).

En el conjunto de los componentes que hemos expuesto aquí, pode-
mos adelantar algunos enunciados que permitan comprender el tema 
de la profesionalización de la formación de docentes indígenas dedica-
dos a la labor educativa en el nivel básico y los retos que deben enfrentar 
para cumplir con el objetivo que les ha sido delegado, en el sentido de 
formar parte de todo un dispositivo educativo orientado a conservar la 
lengua indígena, como un aspecto que fortalezca la identidad cultural 
en la región, o de plano renunciar a ese propósito y seguir en la lógica de 
la castellanización, como hasta la fecha se ha hecho.

La intencionalidad inicial del Estado por unificar al país en el mane-
jo y enseñanza de una sola lengua, se reflejó en programas educativos 
que no consideraban el potencial cultural de las sociedades indígenas 
del país, por lo que en las comunidades este plan educativo se sentía 
sobre todo como un acoso constante de la cultura indígena. Al parecer, 
esta tendencia ha tendido a cambiar con la intención de aplicar progra-
mas de educación  intercultural, pues a través de ellos se pretende reva-
lorar la lengua indígena. Es un hecho que el gobierno no ha dejado a las 
comunidades y sus maestros desarrollar iniciativas para educar a su 
conveniencia a sus niños. Primero, porque no tenían formación ni mate-
riales ni programas, ahora es en parte por la tendencia a imponer un 
solo modelo educativo detrás del cual se encuentran criterios de admi-
nistración y culturales etnocéntricos. 

Hay iniciativas locales con impacto social y que se ha debido a la or-
ganización que los maestros han podido lograr en las comunidades. Son 



217

La educación indígena en México y Canadá

alternativas puntuales y una de ellas se relaciona con el diseño curricular 
de maestros normalistas, que obedece a las necesidades de las comuni-
dades donde se ha dado y no a los criterios de la Secretaría de Educación 
Pública. En ese sentido puede hablarse, aunque de manera incipiente, de 
una capacidad para controlar por parte de los maestros, la orientación 
educativa de sus pueblos. La pregunta es que si el Estado mexicano es 
capaz de aceptar proyectos alternativos de educación distintos a los que 
hasta ahora se han diseñado y aplicado en poblaciones indígenas.

Conclusiones

Una de las primeras conclusiones que podemos ofrecer tras la realiza-
ción del presente estudio comparativo es que a pesar de las grandes di-
ferencias entre Canadá y México, cuando nos hemos acercado a un sec-
tor de la sociedad como el de las Primeras Naciones, hemos encontrado 
considerables similitudes. Desde fines del siglo XIX hasta entrada la dé-
cada de los setenta, existió en ambos países una política educativa aná-
loga que fue la asimilación. Lo anterior no resulta extraño si se tiene en 
cuenta que la ideología decimonónica partió del prejuicio sobre la po-
blación originaria de América, concibiéndola como primitiva y poco ci-
vilizada, a diferencia de la sociedad occidental “imbuida de su superio-
ridad y de su capacidad de traspasar la cultura, la civilización y los 
adelantos modernos al mundo entero, se jactaba de estar llevando a cabo, 
con el colonialismo, una operación filantrópica y salvadora sin prece-
dentes” (Comellas 2000, 182). Aún con todo, la dominación y la subor-
dinación no impidieron que la población autóctona se mantuviera en 
resistencia hasta el momento actual y eso a pesar de los internados cons-
truidos en Québec y Michoacán para llevar a cabo la aculturación y asi-
milación de algonquinos y purépechas.

En el segundo tercio del siglo XX algo comenzó a cambiar. Las Pri
meras Naciones a partir de sus organizaciones emprendieron movili
zaciones, al tiempo que demandaban el derecho a la educación y el re
conocimiento de sus diferencias. En 1973, las poblaciones autóctonas de 
Canadá lograron establecer nuevas relaciones con el gobierno, cuando 
éste último asintió que la educación autóctona sería formalizada desde 



218

Yanga Villagómez Velázquez y María Rosa Nuño Gutiérrez

aquel momento por ciudadanos autóctonos: “La maîtrise indienne de 
l´éducation indienne” (el control indígena de la educación indígena). 
Aunque hoy, son muchos los aspectos que quedan pendientes para lo-
grar un control total, podemos decir que, lo anterior, no tuvo parangón 
en México, si se tiene en cuenta que –entonces, como ahora–es la SEP y el 
sindicato quienes regulan todo lo relativo a la educación indígena y no 
indígena, a pesar de la existencia de iniciativas alternas con dimensión 
local.

Las reivindicaciones de las poblaciones autóctonas no pararon aquí 
sino que continuaron a lo largo de la década de los ochenta y las siguien-
tes. De tal suerte que hoy Canadá y México han firmado numerosas 
Convenciones, Acuerdos, Resoluciones, Constituciones, etcétera, por las 
que se reconocen los derechos de las poblaciones originarias de Améri-
ca, pero aún con todo se sigue observando cómo éstas no tienen el mis-
mo estatus de igualdad y viven en condiciones de inferioridad y dife-
rencia en relación con la sociedad mayoritaria, valga decir en otras 
palabras, que en condiciones socioeconómicas similares a las de los paí-
ses del Tercer Mundo, donde se les segrega –como en el caso de Canadá– 
mediante reservas. En el fondo, lo que opera es una falta de reconoci-
miento por parte de la sociedad mayoritaria que conserva no sólo una 
enorme ignorancia del “otro” sino que además mantiene graves prejui-
cios, ejerciendo la diferencia.

Mientras se va ampliando la brecha de la pobreza, ésta afecta de lle-
no a la educación, al acceso de los alumnos, como también al aprendiza-
je y la permanencia en  la escuela. En México muchos niños y jóvenes 
abandonan los estudios para trabajar. Cuando vuelven –si es que lo ha-
cen– se encuentran rezagados y no hallan las condiciones para continuar 
pues, los programas educativos no permiten una educación especial y 
adecuada a la diversidad lingüística y cultural. 

El panorama descrito más arriba no se aleja sustancialmente de lo 
que acontece en Canadá. Entre las Primeras Naciones (que representan 
3.8% de la población total, frente a 10% de la población indígena de 
México) se descubre que los recursos que destina el gobierno para aten-
der la demanda educativa son insuficientes, lo que indica que no es la 
proporción numérica en relación con dichos recursos lo determinante, 
sino que en realidad, lo que impide una equidad en la distribución de 



219

La educación indígena en México y Canadá

los mismos, está en correlación a planteamientos ideológicos-políticos 
discriminatorios provenientes de la sociedad blanca. 

También resulta importante señalar lo desoladora que puede llegar 
a ser la desestructuración familiar percibida entre autóctonos canadien-
ses, traduciéndose en una anomia que produce altas tasas de suicidio 
entre los jóvenes. En México, los lazos entre los miembros de las familias 
son estrechos y fuertes, de manera que la institución familiar de una u 
otra forma sostiene a sus integrantes jóvenes y la migración cuando se 
hace inexcusable, es una válvula de escape para dar cierta salida a las 
tensiones provocadas por la falta de futuro entre la juventud que no 
encuentra ni posee medios para seguir una formación profesional.

En el caso canadiense, hay que señalar que el empleo remunerado 
no es una prioridad, puesto que las Primeras Naciones en reserva cuen-
tan con subsidios de parte del Estado permitiéndoles, cuando menos, la 
sobrevivencia. Los que no están en reserva encuentran los mismos pro-
blemas que los indígenas mexicanos que realizan trabajos, pero con sa-
larios inferiores a la población blanca.

Además de los factores económicos existen otros muchos problemas 
comunes asociados como son: la ausencia de programas de estudios que 
incluyan las necesidades de la población indígena, lo que invita a que 
las escuelas se conviertan en recintos de exclusión; la carencia de forma-
ción profesional, el fracaso escolar, la falta de un ambiente propicio para 
la escolarización cuando los padres también carecen de estudios y de 
oportunidades restringidas en el mercado de trabajo, dan lugar a situa-
ciones de  marginalidad y violencia. Todo lo anterior, no hace sino indi-
carnos que la escuela reproduce lo que se observa en la política, la eco-
nomía o la sociedad, aunque como se ha venido advirtiendo a lo largo 
del trabajo, al igual que se han logrado pequeños avances también retro-
cesos en materia de derechos en la educación.33 Baste señalar que Cana-
dá no suscribió la Declaración Internacional de los Derechos de los Pue-
blos Autóctonos adoptada el 13 de septiembre de 2007 por la Asamblea 
General de la ONU.

Hasta la fecha, si bien las políticas de Canadá y México muestran de 
forma reiterada las buenas intenciones para formalizar una educación 

33 Rodolfo Stavenhagen, Los pueblos indígenas y sus derechos, México, Unesco, 2005, 97.



220

Yanga Villagómez Velázquez y María Rosa Nuño Gutiérrez

intercultural, falta por dar algunos pasos imprescindibles como es la 
cesión de una jurisdicción propia para las Primeras Naciones sobre su 
sistema educativo y del mismo modo para los grupos indígenas de 
México. Esta es una demanda de algonquinos y purépechas que cada 
vez tienen más claro que la educación es un proceso que no debe dejarse 
sólo en manos del Estado y los maestros, sino que en el aprendizaje, la 
familia y la comunidad deben intervenir de lleno, para el rescate de la 
lengua y la cultura propia.

Para finalizar, queremos retornar al principio de esta investigación 
manifestando que, la educación es  un derecho fundamentad de todo ser 
humano tal y como declaró en 1948 la Asamblea General de las Nacio-
nes Unidas. La educación como medio de fortalecer y generar el desa-
rrollo de los individuos, las comunidades y las naciones. En  definitiva,  
la educación para lograr la libertad y una vida plena.  Frente a los pro-
blemas detectados en materia educativa relativa a los pueblos indígenas 
de México y Canadá, proponemos las líneas de acción siguientes:

Propuestas de acción

1. 	 Obtener una jurisdicción sobre el sistema educativo en todas las Pri-
meras Naciones y entre los grupos étnicos de México.

2. 	 Controlar el sistema educativo desde el preescolar hasta la universi-
dad, insertando programas de la cultura propia.

3.	 Crear programas de formación profesional a fin de beneficiarse de 
los conocimientos adquiridos tradicionalmente por las poblaciones 
originarias como puede ser sobre la herbolaria, la silvicultura, la me-
dicina empírica, etcétera, y favorecer el empleo de mano de obra. 

4.	 Ampliar el financiamiento para la educación, en los términos plan-
teados por la OCDE.

5.	 Favorecer y propiciar la interrelación con la sociedad mayoritaria a 
fin de lograr un mejor conocimiento entre sí como también mejores 
relaciones.

6.	 Mejorar las relaciones entre el sistema educativo de los pueblos ori-
ginarios con el resto de los sistemas provenientes de la sociedad ma-
yoritaria y propiciar la investigación multidisciplinar para estudiar 



221

La educación indígena en México y Canadá

el origen, las causas y las formas de paliar la violencia y la discrimi-
nación.

7.	 Involucrar a los padres en el desarrollo y la educación de los hijos 
tanto en la escuela como en la casa.

8.	 Revalorizar las identidades étnicas.
9.	 Mejorar el acceso a la tecnología,  la información y telecomunicacio-

nes, ya que las poblaciones autóctonas tienen dificultades para acce-
der a los medios modernos de trabajo debido a que en la mayoría de 
las ocasiones se sitúan lejos de los centros urbanos.

10.	 Sensibilizar a la población en general y a los medios de comunica-
ción sobre los derechos, la cultura de los pueblos autóctonos.

Muchas de estas propuestas pueden favorecer a la igualdad de dere-
chos en educación y oportunidades entre la población indígena y la ma-
yoritaria en ambos países. Algunas de ellas figuran en las propuestas 
internacionales formuladas ya en los organismos correspondientes 
(Unesco, ONU, OIT) y otras responden a las necesidades que hemos obser-
vado directamente en campo y que creemos deben ser atendidas.

Bibliografía

 Banks, James A. y Lynch, J., “Glosario”, en Multicultural Education in 
Western Societies, Londres, Holt, Rinehart and Winston, 1986.

Battiste M. Introdution. In M. Battiste y J.Barman (eds.), First Nations 
Education in Canada: the circle unfolds (pp.vii-xx), Vancouver, UBC 
Press, 1995. 

Bulletin Statistique régional, Abitibi- Témiscamingue, Bulletin Statistique 
du Quebec, 2008.

 Calderón M., M. Antonio y Fernando Segura, En educación indígena le 
apostamos al futuro. Chilchota, Michoacán, México, CIDE, 2007.

Carabias, Julia, Enrique Provencio y Carlos Toledo, Manejo de recursos 
naturales y pobreza rural, México, Fondo Cultura Económica, 1995.

Comellas, José Luis, El último cambio de siglo. Gloria y crisis de Occidente 
1870-1914, Barcelona, Ariel, 2000.

 Corona Fernández, Cruz Elena, Formación de profesores desde la diferencia 



222

Yanga Villagómez Velázquez y María Rosa Nuño Gutiérrez

étnica: experiencia de educación alternativa en la escuela normal indígena 
de Michoacán, Tesis de Maestría, UNAM, Facultad de Filosofía y Letras 
Posgrado en Pedagogía, 2003.

Cunningham, Myrna, “Educación Intercultural Bilingüe en los Contex-
tos Multiculturales”, Primera Feria Hemisférica de Educación Indí-
gena, Guatemala, julio 25-27, 2001.

Díaz, Raúl y Alejandra Rodríguez de Anca, “La interculturalidad en de-
bate. Apropiaciones teóricas y políticas para una educación desa-
fiante”, Centro de Educación Popular e Intercultural, Facultad de 
Ciencias de la Educación, Universidad Nacional del Comahue, 
2005.

Dietz, Gunther, La comunidad purhépecha es nuestra fuerza. Etnicidad y re-
gión en un movimiento indígena en Michoacán, México, Quito, Ediciones 
Abya-Yala, 1999.

Fraternité des indiens du Canada, La maitrise indienne de l´ éducation in-
dienne, Déclaration de principe présentée au Ministre des Affaires 
Indiennes et du Nord Canadien, 1972.

Forum Socioéconomique des Premières Nations, Rapport final du fo-
rum socioéconomique des Premieres Nations, Mashteuiatsh,  25 al 
27 octubre de 2006.

Girard, Camil, Acercamiento histórico a los pueblos autóctonos en Canadá: 
territorio y autonomía gubernamental de los innues montañeses del nor-
deste de Québec desde 1603 a nuestros días, Conferencia pronunciada en 
Yautepec, Morelos, México, 2004.

Hevia R. Ricardo (coord.), Políticas educativas de atención a la diversidad 
cultural. Brasil, Chile, Colombia, México y Perú, vol. I, Santiago de Chile, 
OREALC/UNESCO, 2005.

Inegi, Censo General de Población y Vivienda, 2000.
______, Conteo General de Población y Vivienda, 2005.
Jenson, J. y Martin Papillon, “Challenging the citizenship regime: the 

James Bay Cree and transnational action” en Politics and Society, vol. 
28, núm. 2, Sage Publication, 2000.

Le Journal du Conseil en Education des Premières Nations, Editorial, abril, 
2007.

Loiselle, Marguerite, Marie-Pierre Bousquet, et al., Le retour des jeunes 
enfants dans la communauté algonquine de Kitcisakik : une recherche-ac-



223

La educación indígena en México y Canadá

tion visant l’engagement de la communauté envers la santé et le bien être 
des enfants, Rapport de recherche: phase 1, Université du Québec en 
Abitibi, Témiscamingue, 2008.

Medina, Andrés, “Los indios” en 7 ensayos sobre indigenismo, Serie Cua-
dernos de Trabajo núm. 6, México, INI, 1977, 19-28.

Morin, Edgar, Educar en la era planetaria, Barcelona, Gedisa, 2003.
Nuño Gutiérrez, M. Rosa, Los procesos de modernizacion y globalización en 

el seno de la sociedad mexicana: deconstrucción y reconstrucción de la iden-
tidad indígena. El caso de la comunidad de Cuanajo, tesis de doctorado, 
Universidad Complutense de Madrid, 2002.

Observatoire de l’Abitibi-Témiscamingue, Les portraits de la région, 2005. 
URL: www.observat.qc.ca

______,Statistiques/Autochtones, 2006. URL: www.observat.qc.ca/Statis-
tiques/autochtones.htm

ONU, Declaración de las Naciones Unidas sobre los Derechos de los Pue-
blos Indígenas, Asamblea General, 2007.

Palma, Diego, “La educación para la democracia”, en Investigación y Crí-
tica, núm. 4, Santiago de Chile, U.ARCIS, Departamento de Investiga-
ción, Universidad de Arte y Ciencias Sociales, 2000,  22. 

Perley, D. G., “Aboriginal Education in Canada as Internal Colonialism”, 
Canadian Journal of Native Education 20 (I), 1993, 118-128.

Picard, G., Les sociétés modernes dépossédées de la démocratie, Allocution au 
Forum continental sur l’éducation, dans le cadre du Sommet des 
Amériques, Québec, 17-18 abril, 2001.

Rapport de la Commision Royale Sur les Peuples Autochtones, 1996, vol. 3.
Sáenz, Moisés, Carapan, México, OEA-CREFAL, 1992 [1936].
Schmelkes, Ponencia: “Desigualdad Social y exclusión educativa”, Foro 

Internacional sobre inclusión educativa, Ciudad de México, 6-8 de octu-
bre, 2008.

Stavenhagen, Rodolfo, Los pueblos indígenas y sus derechos, México, 
Unesco, 2005.

Van Dijk, Teun, “Discurso y racismo” en Persona y Sociedad, vol. XVI, 
núm. 3, Universidad Alberto Hurtado, Instituto Latinoamericano de 
Doctrina y Estudios Sociales ILADES, diciembre de 2002, 191-205.

Young, Iris, “Vida política y diferencia de grupo: Una crítica del ideal de 
ciudadanía universal” en Perspectivas feministas en teoría política, Car-



224

Yanga Villagómez Velázquez y María Rosa Nuño Gutiérrez

me Castells (comp.) Barcelona, Paidos, Ibérica, 1996. Disponible en 
la World Wide Web: http://168.96.200.17/ar/libros/chile/arcis/
palma1.rtfhttp://www.un.org/spanish/aboutun/ hrights.
htm  Declaración de los Derechos Humanos, 1948 (art 26).

Fecha de recepción del artículo: 3 de junio de 2009
Fecha de aceptación y recepción de la versión final: 28 de noviembre de 
2009




