
65

Relaciones 120, otoño 2009, vol. xxX

Este trabajo se propone mostrar que las posiciones absolutistas (objetivistas, fun­
damentistas) y relativistas constituyen variedades de la razón arrogante, y que 
defender un antirrelativismo no nos arroja a los brazos del absolutismo ni del 
objetivismo, como advirtió el antropólogo Clifford Geertz. Consiste en reconocer 
que no hay formas de vida o culturas, no hay creencias, normas de comporta­
miento, acciones o fuentes de moral que sean inmunes a la evaluación y a la crí­
tica. Las variedades de la razón arrogante no se agotan con las posiciones abso­
lutistas y relativistas, existen otras formas en que ella se expresa: este trabajo 
también indaga tanto la tesis de la incorregibilidad de las creencias como la cons­
trucción de imágenes sectarias, estas últimas acaso más ubicuas tanto en la antro­
pología como en la vida social contemporánea debido a ciertos usos del término 
“cultura”, fundante de esta disciplina. 

(Relativismo, objetivismo, conocimiento antropológico).

El agobio de las certezas y la angustia cartesiana

xiste al menos un punto en el que las posiciones absolutista 
y relativista, a pesar de sus diferencias, se encuentran: am­
bas están agobiadas por las certezas que las animan. Mien­
tras una las postula a escala global, para todo tiempo y lu­

gar, la otra las esgrime para terrenos locales, formas de vida o culturas 
específicas y delimitadas con precisión. Mientras una le demanda al su­
jeto cognoscente su exilio de cualquier cultura y de la historia, más aún, 

Formas de hablar, estilos de razonar.
Sobre algunas variedades de la razón arrogante

Rodrigo Díaz Cruz*
Universidad Autónoma Metropolitana-Iztapalapa

*rdc@xanum.uam.mx

E



Rodrigo Díaz Cruz

66

de todo lenguaje, para transformarse en el ojo de Dios,� las certezas de la 
otra aprisionan o arraigan inevitablemente a los sujetos a sus formas de 
vida, lenguajes o culturas, pedazos de mundo del que no pueden esca­
par. Ahí donde la primera erradica cualquier forma de pluralidad –hace 
desaparecer todo punto de vista– porque siempre en una evaluación 
hay un modo de restituir la verdad, la segunda ofrece un espacioso mar 
donde chapotean islotes, pluralidades desconectadas, atrincheradas, sin 
posibilidad de comunicarse, de hacerse inteligibles entre sí, y sin embar­
go, por contradictorio que sea, en pie de igualdad. El exceso de convic­
ciones que ambas posiciones ostentan cancela la argumentación y el 
diálogo; inhibe, prohíbe, condena el disenso y la crítica; evade la incerti­
dumbre y falibilidad humanas. Pero apenas inicio y ya me asaltan las 
interrogantes. ¿Nos remiten una y otra a posiciones más o menos ho­
mogéneas, a postulados claramente establecidos?, ¿podemos delimitar 
las fronteras, para todos los casos, entre quienes defienden o no dichas 
posiciones?, ¿negar una posición implica abrazar a la otra inevitable­
mente?, ¿quién sostiene en los tiempos globalizados que corren posicio­
nes relativistas?, ¿quién defiende, una vez irrumpida la filosofía de la 
ciencia postempirista, argumentos de corte absolutista?, ¿no son fantas­
mas que a nadie asustan y que no forman parte ya de nuestro paisaje 
cultural, más que como una memoria de viejas contiendas?

La respuesta a esta última pregunta, a mi juicio, es negativa: ambas 
posiciones siguen tensando el pensamiento social y filosófico, también 
impregnan las reivindicaciones y acciones políticas y morales de nuestra 
circunstancia. En este trabajo me propondré mostrar que una y otra po­
sición constituyen variedades de la razón arrogante; una y otra gestan, 
complementándose, lo que Richard Bernstein denomina la angustia car-
tesiana: esa suerte de escenografía fija que ha enmarcado el debate entre 
ambas. Adoptar una posición antirrelativista, como la que aquí defende­
ré, no nos arroja a los brazos del absolutismo ni del objetivismo, como 
advirtió el antropólogo Clifford Geertz. Consiste antes bien en reconocer 
que no hay formas de vida o culturas, no hay creencias, normas de com­
portamiento, acciones o fuentes de moral que sean inmunes a la evalua­
ción y a la crítica. A esta inmunidad que exigió la antropología boasiana 

� La imagen es de Hilary Putnam, Razón, verdad e historia, Madrid, Tecnos, 1988, 59.



Formas de hablar, estilos de razonar

67

–ciertamente la versión clásica del relativismo en esta disciplina, y sobre 
la que ofreceré algunas notas básicas–, se le añadió la tesis de la incon­
mensurabilidad radical entre culturas y lenguajes. Sin embargo, creo 
que es posible sostener, sólo para ciertos casos, una noción de incon­
mensurabilidad que no sucumba en el relativismo, para ello introduciré 
las categorías de “formas de hablar” y “estilos de razonar”. Las varieda­
des de la razón arrogante no se agotan con las posiciones absolutistas y 
relativistas, existen otras formas en que ella se expresa. En este trabajo 
indagaré tanto la tesis de la incorregibilidad de las creencias como la 
construcción de imágenes sectarias, estas últimas acaso más ubicuas 
tanto en la antropología como en la vida social contemporánea debido a 
ciertos usos del término “cultura”, fundante de esta disciplina. Ésta ha 
procurado cultivar lugares hospitalarios para la pluralidad de formas 
de vida, descripciones del mundo y diversidad de conceptos en torno a 
una misma realidad: de hecho, la evidencia que disponemos al respecto 
nos permite afirmar que la vida humana no sólo las admite, mejor, las ha 
propiciado. No obstante, debemos mantenernos alerta, pues no pode­
mos ignorar que algunas versiones del mundo pueden estar viciadas 
por distorsiones, arrogancias, inadecuaciones y tentaciones de poder. 
Finalmente discutiré la categoría gadameriana de fusión de horizontes y la 
idea, más general, de buscar acuerdos en torno a los criterios de evalua­
ción que se aplicarán en casos de conflictos entre creencias y prácticas. 
Aquella categoría y esta idea han sido esgrimidas como recursos perti­
nentes para superar la polarización y el dilema que generan las posicio­
nes absolutistas (objetivistas, fundamentistas) y relativistas. Considero 
sin embargo que debemos ser cautos respecto a las condiciones –no 
siempre al margen de las relaciones de poder– en que los horizontes se 
fusionen o bien se alcancen los acuerdos, pues ellas no deben estar suje­
tas sólo a una indagación de corte filosófico, en este caso epistémico, 
sino también a un esclarecimiento empírico.

Al menos en el pensamiento occidental, las posiciones absolutistas y 
relativistas han aparecido una y otra vez en diferentes lugares, con va­
riadas voces, ya con más éxito en aquella época, ya con fracasos rotun­
dos en otro momento. En nuestra circunstancia, con renovado rostro, el 
debate continúa vivo: casi inevitablemente tenemos que volver a él. Un 
día antes de que fuera designado sucesor de Juan Pablo II, el entonces 



Rodrigo Díaz Cruz

68

cardenal Joseph Ratzinger señalaba, en la homilía de la misa Pro Eligendo 
Romano Pontifice, que no debemos permanecer niños en la fe. “¿En qué 
consiste ser niños en la fe?” –se preguntaba. “Responde San Pablo: sig­
nifica ser ‘llevados a la deriva y zarandeados por cualquier viento de 
doctrina…’ (Ef. 4, 14)”. El relativismo, decía el actual Papa Benedicto 
XVI, consiste en dejarse llevar de aquí hacia allá por cualquier tipo de 
doctrina. Y se lamentaba que “se va constituyendo una dictadura del rela-
tivismo que no reconoce nada como definitivo, y cuya última meta es el 
propio yo y sus deseos”. Propugna en cambio por una fe adulta y madu­
ra “profundamente radicada en la amistad con Cristo. Es esta amistad la 
que nos abre a todo aquello que es bueno y nos dona el criterio para 
discernir entre lo verdadero y lo falso, entre el engaño y la verdad”. 
Años atrás, en 1993, Juan Pablo II se quejaba de la crisis del mundo en 
torno a la verdad en su encíclica Veritatis Splendor; de la ética individua­
lista según la cual los individuos se confieren “el privilegio de fijar, de 
modo autónomo, los criterios del bien y del mal” (§ 32). En ella destaca­
ba el abuso de algunas interpretaciones de la antropología que “llevan a 
una concepción relativista de la moral”, concepción que niega “la de­
pendencia de la libertad con respecto a la verdad” (§ 33); una libertad 
que se hace “una instancia creadora de sí misma y de sus valores” (§ 46), 
y que al negar la verdad en su sentido objetivo puede dar lugar al totali­
tarismo (§ 99). De esta valoración el papa Juan Pablo II nos llamaba la 
atención sobre el riesgo que percibía con la alianza entre la democracia y 
el relativismo ético:

Después de la caída, en muchos países, de las ideologías que condi­
cionaban la política a una concepción totalitaria del mundo –la pri­
mera entre ellas el marxismo�–, existe hoy un riesgo no menos grave 
debido a la negación de los derechos fundamentales de la persona 
humana y a la absorción en la política de la misma inquietud religio­
sa que habita en el corazón de todo humano: es el riesgo de la alianza 
entre democracia y relativismo ético, que quita a la convivencia civil 

� Advierto dos ausencias notables en la encíclica: no alude al fascismo ni a las dicta­
duras de cualquier signo. Tanto la encíclica como la homilía pueden consultarse en la 
página de internet del Vaticano. 



Formas de hablar, estilos de razonar

69

cualquier punto seguro de referencia moral, despojándola más radi­
calmente del reconocimiento de la verdad. En efecto, si no existe una 
verdad última –que guíe y oriente la acción política–, entonces las 
ideas y las convicciones humanas pueden ser instrumentalizadas 
fácilmente para fines de poder. Una democracia sin valores se con­
vierte con facilidad en un totalitarismo visible o encubierto, como 
demuestra la historia (§ 101, cursivas en el original).

¿Cuál es entonces el remedio que nos propone? Que los principios 
morales auténticos no dependen del momento histórico en el que emer­
gen y tampoco son competencia de los métodos empírico-formales: “las 
ciencias humanas, no obstante todos los conocimientos de gran valor 
que ofrecen, no pueden asumir la función de indicadores decisivos de 
las normas morales” (§ 112). Finaliza de este modo el último parágrafo 
de la Encíclica: “la doctrina moral no viene determinada en modo algu­
no por las reglas y formas de una deliberación de tipo democrático. El 
disenso es contrario a la comunión eclesial y a la recta comprensión de la consti-
tución jerárquica del pueblo de Dios” (§ 113, cursivas en el original). Si me 
he demorado en esta exposición no ha sido para apelar ahora al arsenal 
de un racionalismo anticlerical e ilustrado, que acaso sea vulgar en la 
actualidad. Antes bien, obedeció a otros propósitos. Quise mostrar una 
forma de absolutismo presente en el mundo contemporáneo que hace 
del relativismo no sólo un problema moral o epistémico, es decir, un 
palpable error filosófico, sino que lo considera un genuino problema 
social –que las ciencias humanas y la antropología han incubado–, y que 
como tal se demanda desarraigar. Si escribí “una forma de absolutismo” 
estoy asumiendo que de esta posición existen diversas clases. Según el 
punto de vista desde donde se le reconstruya, ella está emparentada, 
aunque no necesariamente en el ámbito religioso, con el objetivismo.� 

� Al que también se le conoce como fundamentismo: “La búsqueda de principios úl­
timos o métodos de investigación apodícticos (vale decir, de categorías y referentes defi­
nitivos para el pensamiento) no es ajena, desde luego, a la necesidad de aprehender una 
verdad acerca del mundo que aporte tranquilidad a nuestro espíritu […] Lo que explica 
que se busque con tanto afán la verdad incondicionada es la necesidad vital de contar, en 
todo lo que pensamos, decimos o hacemos, con un suelo firme, esto es, con un fundamen-
to. De allí la recurrencia obsesiva del fundamentismo en la filosofía moderna”, Jorge Issa, 



Rodrigo Díaz Cruz

70

Éste sostiene que existe o debe existir algún fundamento o esquema per­
manente y ahistórico al que podamos apelar para determinar en última 
instancia la naturaleza de la racionalidad humana, del conocimiento, la 
verdad y realidad. Y lo mismo se puede apuntar de la posición opuesta: 
no sólo no hay una clase de relativismo, sino que a veces las fronteras 
entre quién sea o no relativista están desvanecidas. 

No sólo desde el Vaticano se han proferido severas condenas al rela­
tivismo o a la dictadura del relativismo, como quiera que ésta se entien­
da. En los últimos diez o quince años la literatura científica y filosófica 
en torno al tema ha proliferado, sobre todo, aunque no exclusivamente, 
a partir de las llamadas “guerras de la ciencia” (que el affaire Sokal inten­
sificó) y “guerras de la cultura”,� que han sido prolijas en Estados Uni­
dos. Dos comentarios merecen hacerse a esta literatura y a la que, en 
general, ha indagado al relativismo. Suele aparecer en ella que la antro­
pología social es una de las fuentes más “naturalmente” inclinadas a 
sostener posiciones relativistas.� Sin embargo, el estudioso de esta cien­

“La filosofía contemporánea ante el desafío relativista”, Iztapalapa, UAM-Iztapalapa, año 
27, núm. 60, 2006, 144.

� El uso de la metáfora “guerra” es irresponsable en la medida que trivializa o vacía 
de contenido a las auténticas guerras. La metáfora alude a los amargos debates académi­
cos y políticos que se han suscitado, para el caso de las “guerras de la cultura”, en torno a 
las reivindicaciones poscoloniales, feministas, gay, étnicas y por la ciudadanía transna­
cional que se están dando en prácticamente todo el mundo, por un lado, y por el otro a la 
defensa de las tradiciones y valores de la religión, la familia y la nación. Como se puede 
observar, el Vaticano ha jugado su papel en estos debates. Por su parte, las “guerras de la 
ciencia” se refieren a las intensas polémicas que han provocado las posiciones relativistas 
y constructivistas, asociadas a la tradición postestructuralista, los posmodernos y los es­
tudios STS (por sus siglas en inglés Science, Technology and Society), en contra de ciertas 
concepciones –y muy señaladamente la Concepción Heredada– de lo que es la ciencia, la 
realidad, la verdad y el conocimiento. Consúltense por ejemplo Paul Gross y Norman 
Levitt, Higher Superstition: The Academia Left and Its Quarrels With Science, Baltimore, The 
John Hopkins University Press, 1994; y Ian Hacking, ¿La construcción social de qué?, Barce­
lona, Paidós, 2001.

� Revísense, por ejemplo, cuatro colecciones de ensayos: Jack Meiland y Michael 
Krausz (eds.), Relativism. Cognitive and Moral, Notre Dame, University of Notre Dame 
Press, 1982; Martin Hollis y Steven Lukes (eds.), Rationality and Relativism, Cambridge, 
The MIT Press, 1982; Michael Krausz (ed.), Relativism. Interpretation and Confrontation, No­
tre Dame, University of Notre Dame Press, 1989; y Luis Arenas, Jacobo Muñoz y Ángeles 
Perona (eds.), El desafío del relativismo, Madrid, Trotta, 1997.



Formas de hablar, estilos de razonar

71

cia no puede sino mostrar perplejidad ante esta aseveración: de las di­
versas tradiciones teóricas que la han configurado son minoría las que 
han defendido genuinamente posiciones relativistas. No cabe duda que 
la antropología norteamericana clásica, también conocida como relativis­
mo cultural, y algunos trazos de su heredera contemporánea: cuanto 
vagamente se ha denominado antropología posmoderna (como si confi­
gurara un movimiento homogéneo). Pero al margen de éstas, ni los evo­
lucionistas del siglo XIX, ni los difusionistas, funcionalistas, los neoevo­
lucionistas, la antropología británica en todo su espectro, el materialismo 
cultural, y mucho menos el estructuralismo francés, tuvieron o han teni­
do alguna vocación relativista. Antes bien, han sido críticos de esta posi­
ción. El argumento en realidad sucumbe en un vértigo simplificador: 
asume que una de sus partes –el relativismo cultural boasiano y su inne­
gable influencia– describe al todo. Lo que es cierto, y de aquí surge parte 
de la confusión, es que la antropología ha ejercido habitualmente una 
defensa del pluralismo y la diversidad culturales, pero de ésta no se si­
gue necesariamente alguna posición relativista. Mi segundo comentario a 
esa literatura tiene que ver con el hecho de que distinguir versiones dis­
tintas del absolutismo o relativismo, establecer criterios fijos, precisos y 
generales para demarcar las fronteras entre uno y otro, o para delimitar 
quién adopta una posición y quién no, nos remiten siempre a órdenes 
clasificatorios. Las clasificaciones, actividad del pensamiento por exce­
lencia –según ilustrara la antropóloga británica Mary Douglas–, estable­
cen órdenes de distinciones y oposiciones, de discontinuidades y dife­
rencias, y al mismo tiempo suponen el acto de nombrar: a través del 
lenguaje clasificamos el mundo. A veces los órdenes clasificatorios están 
tan cristalizados, tan arraigados, que nos impelen a representárnoslos 
como si ese fuera el orden natural de las cosas. En suma, de acuerdo con 
Claude Lévi-Strauss, se clasifica al mundo para imponerle un orden, 
cualquiera que él sea, para hacerlo inteligible, pues la clasificación posee 
una virtud propia en relación con su inexistencia: “esta exigencia de or­
den se encuentra en la base del pensamiento que llamamos primitivo, 
pero sólo en cuanto se encuentra en la base de todo pensamiento”.� 

� En El pensamiento salvaje, México, FCE, 1972, 25.



Rodrigo Díaz Cruz

72

Las clasificaciones, los criterios que las guían, las distinciones, oposi­
ciones, diferencias y relaciones que las integran, no son claras y distin­
tas, implican intersticios, zonas de ambigüedad e indefinición, puesto 
que la imposición de un orden no puede ser plena ni absoluta. Con otras 
palabras, toda clasificación genera sus propios misterios, enigmas, inte­
rrogantes y anomalías. Se deriva entonces de las clasificaciones una es­
cisión: aquello cuya ubicación, en un tiempo determinado, no suscita 
problemas y cuanto se mantiene con alguna ambigüedad e indefinición, 
en una zona misteriosa que es necesario reubicar. Para esta reubicación 
existen diversas estrategias: resaltar y afinar criterios, acotar o ampliar la 
clasificación, fomentar un discernimiento más acusado de las diferen­
cias. Mary Douglas propuso diferentes términos para referirse a las ano­
malías: impureza, contaminación, suciedad, que nos remiten a “los he­
chos o acontecimientos que empañan, manchan, contradicen o alteran 
las clasificaciones admitidas”.� Los órdenes clasificatorios, los criterios 
que los guían, las distinciones, oposiciones, diferencias y relaciones que 
los integran no están aislados: forman parte de tramas de conceptos, 
creencias y prácticas, de instituciones y valores, de historia y relaciones 
de poder. La homilía y la encíclica a las que aludí constituyen ejemplos 
inmejorables del conjunto de supuestos que alimentan un orden clasifi­
catorio, pero también del establecimiento de fronteras que aspiran a ser 
fijas, inmóviles. Si no me equivoco, estos textos religiosos parecen estar 
relacionados con el temor a poner en peligro la idea de una moral, una 
verdad y una racionalidad en común; temor que comparten con las po­
siciones objetivistas. En uno de los libros más lúcidos sobre el tema, Ri­
chard J. Bernstein denomina angustia cartesiana a ese temor: “con enorme 
claridad Descartes nos conduce a la necesidad, aparente e inevitable, de 
decidirnos en casos de disyunción exclusivas: o hay algo que funda­
mente nuestro ser, un fundamento fijo de nuestro conocimiento, o no 
podremos escapar a las fuerzas de la oscuridad que nos cubrirán con 
caos y locura moral e intelectual”. Por lo tanto, tenemos que “descubrir 
el punto arquimídeo que sirva como fundamento, para entonces cons­

� “Contaminación”, Enciclopedia Internacional de las Ciencias Sociales, vol. 3, Madrid, 
Aguilar, 1974, 128; véase Pureza y peligro. Un análisis de los conceptos de contaminación y 
tabú, Madrid, Siglo XXI, 1973.



Formas de hablar, estilos de razonar

73

truir el sólido edificio del conocimiento siguiendo las reglas estrictas del 
Método”;� o actuamos bajo la guía de la razón o nos dejamos llevar por 
nuestras pasiones, emociones y deseos. Históricamente, la angustia car­
tesiana se ha robustecido, en sus distintas modalidades, por los segui­
dores ya de un pensamiento ilustrado de corte fundamentista, ya del 
romántico, que han gestado dicotomías como las de razón o emoción; 
razón o arte; razón o tradición; sujeto autónomo o alma del pueblo; libe­
ralismo o comunitarismo�. De aquí que la angustia cartesiana constituya 
un permanente trasfondo, una suerte de escenografía fija, que ha enmar­
cado el debate entre absolutismo (objetivismo) y relativismo. La angus­
tia cartesiana se ha reproducido o vivificado incluso entre aquellos que 
sin defender uno de los componentes de la oposición, digamos el relati­
vismo, critican duramente al otro. Atiendo un par de ejemplos tomados 
de la filosofía y la antropología.

Una idea dominante en la epistemología convencional ha sido que 
para ser racionales, para ser plenamente humanos, hemos de ser capa­
ces de llegar siempre a un acuerdo con otros seres humanos. 

Construir una epistemología –señala Richard Rorty10– es encontrar la máxi­
ma cantidad de terreno que se tiene en común con otros. La suposición de 
que se puede construir una epistemología es la suposición de que ese terre­
no existe […] Insinuar que no existe parece que es poner en peligro la racio­
nalidad. Cuestionar la necesidad de la conmensurabilidad parece el primer 
paso hacia la reanudación de la guerra de todos contra todos. 

� En Beyond Objectivism and Relativism: Science, Hermeneutics, and Praxis, Oxford, Basil 
Blackwell, 1983, 17-18 y 117.

� Con virtuosismo Isaiah Berlin ha rastreado esta historia. Véanse Contra la corriente, 
México, FCE, 1983, cap. III, y Árbol que crece torcido, México, Vuelta, 1992, cap. II. No hace 
mucho el antropólogo Richard Shweder insistió en revitalizar la angustia cartesiana en 
“La rebelión romántica de la antropología contra el iluminismo, o el pensamiento es más 
que razón y evidencia”, Carlos Reynoso (comp.), El surgimiento de la antropología posmo-
derna, Barcelona, Gedisa, 1991. Sobre la polémica entre liberales y comunitaristas, Carlos 
Thiebaut, Los límites de la comunidad, Madrid, CEC, 1992.

10 En La filosofía y el espejo de la naturaleza, Madrid, Cátedra, 1983, 288-289. ¡Una vez 
más aparece la metáfora de la guerra!



Rodrigo Díaz Cruz

74

El antropólogo Clifford Geertz alegaba algo semejante en su célebre 
ensayo en contra de los antirrelativistas: 

Para un estudioso difícilmente puede haber mejor ocupación que la de des­
truir un miedo. En lo que sigue voy a ocuparme del relativismo cultural […] 
del terror que despierta, y que a mí me parece injustificado. Injustificado 
porque las consecuencias 	morales e intelectuales que generalmente se su­
pone derivan del relativismo –subjetivismo, nihilismo, maquiavelismo, 
irresponsabilidad ética, insensibilidad estética, y tantas cosas más– en reali­
dad nada tienen que ver con él, mientras que las recompensas prometidas a 
quienes logren escapar de sus garras, recompensas que en gran medida 
tienen que ver más con un tipo de conocimiento pasteurizado, resultan ser 	
ilusorias.11 

Encuentro por lo menos una dificultad en las argumentaciones de 
Rorty y Geertz. Uno y otro reproducen la angustia cartesiana: son inca­
paces de superarla, de conspirar contra el orden clasificatorio que ella 
instaura, de colocarse en una posición anómala. Rorty señala atinada­
mente que se trata de una ilusión pensar que existe un conjunto de crite­
rios de racionalidad ahistórico que el filósofo puede descubrir y, sin 
ambigüedades, indicarnos quién es racional y quién no lo es; pero no es 
posible convenir con él cuando afirma que frente a los conflictos de 
creencias y prácticas sus resultados se explican sólo por accidentes de la 
historia o por la aceptación arbitraria de algún conjunto de criterios.12 
Aceptar que lo que hoy son buenos argumentos y razones puede cam­
biar en el futuro, nos informa del carácter autocorrectivo de la racionali­
dad, pero no nos compele a despedirnos de ella, como insinúa Rorty. En 
su crítica a los antirrelativistas, Geertz nos advierte que éstos se empe­
ñan por recuperar “un concepto de ‘Naturaleza Humana’ descontextua­
lizado que serviría de defensa contra el relativismo y la muy similar 

11 Véase “Contra el antirrelativismo”, Revista de Occidente, núm. 169, junio, 1995, 71. 
Geertz polemiza, sin mencionarlo, con el filósofo y antropólogo popperiano Ian C. Jarvie, 
“Rationality and Relativism”, The British Journal of Sociology, vol. 34, núm. 1, 1983, y del 
mismo Jarvie, Rationality and relativism. In search of a philosophy and history of anthropology, 
Londres, Routledge & Kegan Paul, 1984.

12 Véase La filosofía y el espejo de la naturaleza, Madrid, Cátedra, 1983, 298 y ss.



Formas de hablar, estilos de razonar

75

tentativa de rehabilitación de otro viejo conocido: la ‘Mente Humana’”. 
No obstante yerra el tiro: quien es crítico del relativismo no está obliga­
do a adherirse a las ideas de Naturaleza Humana o Mente Humana. 
Creo que un modo de ser antirrelativista, como el que asumiré aquí, 
consiste en reconocer que no hay forma de vida o cultura, no hay creen­
cias, normas de comportamiento, acciones o fuentes de moral, comen­
zando por las propias, que sean inmunes a la crítica, que nos impidan 
desplegar ciclos de argumentación crítica. Este último camino –en la 
medida que también despide a las verdades reveladas, los estándares 
universales, los criterios fijos, precisos y generales, la reprobación del 
disenso y la negación del punto de vista– nos invita a la aventura de 
unos paseos accidentados, limitados e inciertos, nunca concluidos; nos 
invita a realizar una actividad o proceso abierto con sus frágiles condi­
ciones de producción, con sus posiciones alternativas que de caso en 
caso se precisa discutir, sopesar y evaluar. 

Antes de continuar debo hacer una aclaración. Una vez declarada mi 
posición antirrelativista, estoy obligado a exponer respecto a qué ver­
sión, versiones, o acaso todo el conjunto, cabe tal desacuerdo. Apunté 
que las clasificaciones suponen una escisión: aquello cuya pertenencia 
no suscita problemas y cuanto se mantiene con alguna ambigüedad e 
indefinición, en una zona misteriosa. Expondré por eso algunas notas 
básicas de una versión de relativismo sobre la cual no caben dudas en 
torno a su identidad; un relativismo inaceptable y que sin embargo nos 
ofrecerá algunas lecciones. Pero no lo hago sólo para cebarme en contra 
de quienes han propugnado, o propugnan, por esta versión, sino para 
mostrar que una de las críticas más comunes planteadas al relativismo, 
la tesis de la inconmensurabilidad, es suficiente sólo bajo ciertas condi­
ciones, que ya expondré. Esto es, asumiré que es posible defender cierta 
inconmensurabilidad sin sucumbir en el relativismo.

Formas de hablar, estilos de razonar

Mientras Francisco I. Madero se esforzaba por pacificar al país, el antro­
pólogo norteamericano Franz Boas fue designado director de la Escuela 
Internacional de Arqueología y Etnología Americanas en 1911 en la ciu­



Rodrigo Díaz Cruz

76

dad de México. La fama que había ganado como promotor del desarro­
llo académico y profesional de la antropología en los Estados Unidos lo 
condujo al México revolucionario, donde contribuyó a la institucionali­
zación de esta ciencia. Curiosamente, 55 años antes Edward B. Tylor 
había arribado al puerto de Veracruz, donde inició una larga carrera in­
telectual que lo llevaría a ocupar en Oxford el primer puesto universita­
rio creado ex profeso para un antropólogo social. Aunque en este punto 
de promoción e institucionalización de la antropología, en los Estados 
Unidos uno y en Inglaterra el otro, coincidieron sus intereses, tanto Boas 
como Tylor propusieron diversos, e incluso opuestos, objetivos y me­
dios para cumplirlos: defendieron programas de investigación alterna­
tivos y en competencia. El programa relativista sostenido por Boas mos­
tró que el desarrollo de la tecnología, la religión, el arte, la organización 
social, las ideas morales y el lenguaje no seguía el cauce único exigido 
por la teoría evolucionista del siglo XIX, suscrita por Tylor, y que no iba 
necesariamente de lo simple a lo complejo. De esta evidencia pudo afir­
mar que cualquier desarrollo envolvía una multitud de factores históri­
cos y no era una simple realización de potencialidades inherentes. “Las 
similitudes en las que se basaron las conclusiones evolucionistas habían 
sido desligadas de su contexto histórico-cultural; la similitud de los fe­
nómenos era más aparente que real; a decir verdad, no eran compara­
bles. Los pretendidos desarrollos paralelos empleados como prueba no 
eran, de hecho, paralelos, sino resultados convergentes de historias dife­
rentes”.13 La idea evolucionista de progreso tenía que ser reexaminada a 
la luz de esas evidencias, pero sobre todo, y nunca dejó Boas de insistir 
en ello, debemos evitar juzgar o evaluar a otras culturas –o medir esa 
vaporosa concepción de progreso– a partir de los criterios que nos pro­
vee la civilización occidental moderna. No es posible mostrar, en fin, 
que esta última ha sido “lo mejor que se ha dicho y pensado”. En este 
sentido, la idea de tolerancia, en el contexto profundamente etnocéntri­
co y racista al que se opuso Boas, provocó que este programa de investi­
gación incurriera en un relativismo ético radical, que señala que es equi­
vocado para los miembros de una sociedad evaluar, interferir o condenar 

13 Alexander Lesser, “Franz Boas”, Enciclopedia Internacional de las Ciencias Sociales, 
vol. 2, Madrid, Aguilar, 1974, 16.



Formas de hablar, estilos de razonar

77

los valores y conductas de otra sociedad, autorrefutándose tan pronto 
termina de verbalizar este enunciado, pues utiliza el término “equivoca­
do” en un sentido no relativo. En 1934, Ruth Benedict finalizaba así su 
libro Patterns of Culture, acaso uno de los textos más emblemáticos del 
relativismo norteamericano: “El reconocimiento de la relatividad cultu­
ral lleva consigo sus propios valores, que no necesitan ser los de las filo­
sofías absolutistas, [promovamos la tolerancia para] las coexistentes e 
igualmente válidas pautas de vida que la humanidad ha creado para sí a 
partir de los materiales primarios de la existencia”14. En El hombre y sus 
obras, publicado en 1948, Melville Herskovits defendía que “las valora­
ciones son relativas al fondo cultural del cual surgen”, y que debemos 
reconocer y aceptar los valores de cada cultura, y “no juzgar y destruir 
los que no sean congruentes con los nuestros”15. Tanto en Benedict como 
en Herskovits los valores no sólo son inmunes a toda crítica –hacen on­
dear la bandera del “todo se vale”–, sino que se exhiben como certezas 
propias de cada cultura que arraigan inevitablemente a los sujetos a sus 
formas de vida, pedazos de mundo al que están atados.

El programa boasiano buscó destacar la diversidad y pluralidad cul­
turales, sea de pensamiento, valores y acciones; pero antes que eso fue 
un programa que discutió la forma en que deben hacerse las evaluacio­
nes y los juicios sobre otras culturas, buscó normar el discurso sobre la 
alteridad. Para Boas y sus discípulos, la cultura modela –tal vez “forja” 
sea una palabra más precisa– la percepción de los actores, de tal modo 
que para comprender cualquier forma de vida ajena se precisa descubrir 
su lógica cultural interna; diferentes culturas forjan distintas percepcio­
nes y, si se presiona el argumento, diferentes realidades y mundos. El 
acceso del investigador a estas percepciones, realidades y mundos alter­
nos es posible mediante un proceso de empatía psicológica. Formado en 
Alemania, Boas estuvo influido por las escuelas históricas alemanas y 
por el neokantismo de finales del siglo XIX. Adoptó del filósofo Wilhelm 
Dilthey la distinción entre las Naturwissenchaften y las Geisteswissenchaf-
ten; de él retomó precisamente la idea de que para obtener una genuina 

14 Esta obra se tradujo al español como El hombre y la cultura, Barcelona, Edhasa, 1989, 
283-284; las cursivas son mías.

15 Melville Herskovits, El hombre y sus obras, México, FCE, 1976, 77 y 92.



Rodrigo Díaz Cruz

78

comprensión del otro se necesita, como prerrequisito, un acto de empa­
tía psicológica: “introducirse en la cabeza” del otro, acompasarse a su 
vida para develar sus secretos. Al igual que Dilthey, Boas privilegió el 
hecho singular, el fenómeno único. De aquí que también se conozca a su 
programa como particularismo cultural. Éste ofreció consecuentemente 
una visión pluralista y discontinua de la historia y la cultura, en la que la 
reflexión sobre la diversidad lingüística jugó un papel fundamental. Por 
eso una de las rutas de investigación privilegiadas que cultivó este pro­
grama fue el de la elucidación de las relaciones entre lengua y cultura. Al 
respecto, Boas se opuso a la concepción según la cual existen lenguajes 
primitivos incapaces de servir en estadios culturales más avanzados.16 
De la inquietud por indagar las relaciones entre lengua y cultura, el pro­
grama boasiano se fue deslizando a un relativismo lingüístico, pero no 
como una propuesta filosófica, sino como una que había que sustentar 
con el apoyo del estudio empírico y minucioso de lenguas concretas. La 
lingüística norteamericana posterior sería impensable sin los abundan­
tes estudios que los antropólogos adheridos a esta ruta de investigación 
hicieron de las lenguas de los grupos indígenas americanos. A esta tarea 
se dedicaron con asombrosa perspicacia y capacidad imaginativa, aun­
que filosóficamente fallida, Edward Sapir y Benjamin Lee Whorf, discí­
pulos de Boas.

El relativismo lingüístico –también conocido como hipótesis Sapir-
Whorf– adaptó el distingo kantiano entre contenido y esquema: por un 
lado está lo que es dado a la mente a través de las sensaciones y expe­
riencias, y por el otro están los esquemas conceptuales que son utiliza­
dos para organizar lo dado. Pero a diferencia de Kant, en esta hipótesis 
los esquemas conceptuales organizadores son siempre y sólo relativos a 
su contexto histórico-cultural. Si diferentes culturas tienen distintos es­
quemas conceptuales, entonces disponen de diversas formas de organi­
zar lo dado por las sensaciones y experiencias. 

16 Concretamente a John Wesley Powell, quien en 1891 postuló esta concepción en su 
influyente libro Indian Linguistic Familias of America North of Mexico. Militar y explorador, 
Powell fue director del museo etnológico del Smithsonian Institute. 



Formas de hablar, estilos de razonar

79

Las bases del sistema de cada lengua –escribió Whorf17– no es un mero ins­
trumento reproductivo para emitir verbalmente ideas; más bien, el sistema 
mismo es el productor de ideas […] La producción de ideas no es un proce­
so independiente, estrictamente racional, en el viejo sentido, sino que es 
parte de una gramática particular. Analizamos a la naturaleza, la pensamos, 
a través de formas dictadas por nuestra lengua materna. 

	
Continúa adelante: 

organizamos a la naturaleza en conceptos, y le atribuimos significado, 
porque somos parte de un acuerdo para proceder de esta manera –un acuer­
do que rige enteramente a nuestra comunidad lingüística y que ha sido co­
dificado en las normas de nuestra lengua–. Este acuerdo es implícito y no 
formulado, pero sus términos son absolutamente obligatorios; es imposible ha­
blar sin someterse a la organización 	y clasificación de las formas verbales 
que decreta el acuerdo. 

Los argumentos de Whorf constituyen un ataque al objetivismo, 
pues aduce que esquemas conceptuales singulares determinan nuestra 
lógica y concepción de la realidad, pero también se opone al subjetivis­
mo en tanto que los individuos no son libres de describir la naturaleza 
más que ciñéndose a las limitaciones y alcances impuestos por el esque­
ma conceptual del que disponen. 

Lo que Whorf postuló es la noción de esquemas conceptuales radi­
calmente alternativos, cada uno de ellos con percepciones, concepcio­
nes, valores de verdad exclusivos y excluyentes. No sólo conocemos el 
mundo mediante nuestro esquema conceptual, el argumento es más ra­
dical: cada esquema conceptual construye un mundo, con sus propios 
valores de verdad, e instituye formas de vida distintivas, únicas, cerra­
das en sí mismas, incomunicables fuera de él, pero también donde es 
imposible reconocer otros esquemas. El prologuista de la obra de Whorf, 
J.B. Carroll, anotó que “nada más alejado de lo que pensaba y quería 
Whorf que convertir su relativismo lingüístico en un argumento contra 

17 En Pensamiento, realidad y lenguaje, Barral Editores, Barcelona, 1971, 241, cursivas en 
el original.



Rodrigo Díaz Cruz

80

la comunicación entre las culturas y las naciones”. Probablemente tenga 
razón respecto a sus intenciones, pero a ese callejón sin salida condujo 
su determinismo lingüístico: las diferencias culturales se explican por 
las diferencias lingüísticas, por la presencia de esquemas conceptuales 
radicalmente alternativos, pero cómo dar cuenta de esas diferencias sin 
caer en vértigos epistémicos; cómo mostrar que un hopi piensa de modo 
distinto a Whorf si ambos operan con diferentes esquemas conceptua­
les. Las lenguas se presentan como prisiones construidas con conceptos. 
Aquí está, a mi juicio, uno de los problemas centrales: los esquemas con­
ceptuales han sido entendidos como “universos de significado” autosu­
ficientes y sin mediación, cerrados, autocontenidos; fronteras infran­
queables hechas de muros lingüísticos y culturales.

El culturalismo boasiano constituye un caso indudable, puro, del 
relativismo en la antropología, de un relativismo radical, sea moral, de 
verdad o epistémico. Ahora bien, uno de los componentes que avivó 
esta posición se halla en la peculiar manera en que conceptualizó la ca­
tegoría de “cultura”, ciertamente fundante de la disciplina. En este pro­
grama, “cultura” es entendida como un sistema perfectamente integra­
do, en el cual cada uno de sus elementos es interdependiente con todos 
los demás; una organización compacta y coherente, a la que le subyace 
una unidad o patrón cultural que es la causa de acciones uniformes. Me 
permito una metáfora: entendida como un árbol genealógico –en el que 
siempre, a pesar del tiempo, hay ancestros comunes, un núcleo duro 
más o menos permanente de creencias y prácticas, valores y normas, 
una esencia que la dota de coherencia–, la cultura debe protegerse de 
cualquier posibilidad de cambio que no provenga más que de su lógica 
interior. Sin embargo no queda claro, dado el determinismo que implica, 
cómo pueda gestarse tal cambio cultural. Al demandar que explique­
mos cada cultura sólo en sus propios términos, el relativismo boasiano 
excluyó la posibilidad del ejercicio de la crítica. De este modo las cultu­
ras –las creencias y prácticas, normas y valores que les dan coherencia– 
se vuelven incorregibles.18 Otro error fue dar un salto inferencial inad­

18 A este argumento lo denomina Charles Taylor la “tesis de la incorregibilidad”. 
Véase “Comprensión y etnocentrismo”, La libertad de los modernos, Buenos Aires, Amo­
rrortu, 2005, 209.



Formas de hablar, estilos de razonar

81

misible, como el que dieron Benedict, Herskovits y Whorf: defender que 
todas las creencias, prácticas, normas y valores culturales, y las singula­
res realidades que de ellas emergen, son “igualmente válidas”. Más aún, 
si es tarea del antropólogo develar la cultura en su totalidad sin fisuras, 
no queda claro cómo ha de hacerlo si está atrapado a su vez en su propio 
esquema conceptual. En suma, esta concepción de cultura hace inviable, 
paradójicamente, la investigación antropológica, porque niega la tra­
ducción entre culturas. A pesar de sus diferencias, según señalara arriba, 
el absolutismo y el relativismo comparten puntos de encuentro: agobia­
do por sus certezas, el relativismo es una versión del primero sólo que a 
una escala más modesta. Doy algunos pasos para disolver la angustia 
cartesiana y el falso dilema al que nos somete su orden clasificatorio.

En su célebre ensayo “De la idea misma de un esquema conceptual”,19 
Donald Davidson señala que la idea de un esquema conceptual radical­
mente alternativo al nuestro no tiene sentido: si lo podemos detectar, si 
sabemos que “eso” es un esquema entonces lo podemos traducir. La críti­
ca del filósofo norteamericano apunta contra las posiciones –entre ellas el 
relativismo boasiano– que conciban a los esquemas (sean formas de vida, 
culturas, juegos del lenguaje, realidades múltiples, paradigmas, univer­
sos de significado) como autocontenidos, cerrados, consistentes, com­
pactos, sin mediación, constructores de sus propios mundos y realida­
des. La crítica justa de Davidson es como sigue:

a) tener un esquema conceptual implica disponer de cierto lenguaje;
b) sólo podemos calificar algo como lenguaje si podemos traducir sus 
supuestas afirmaciones a nuestro lenguaje;
c) quien traduce un lenguaje a otro establece una capacidad básica entre 
ambos lenguajes;
d) proponer la existencia de un esquema conceptual radicalmente alter­
nativo al nuestro implica:

d.1) según la premisa a), calificar ese algo como lenguaje; lo que supone
d.2) según la premisa b), traducir sus supuestas interpretaciones a 
nuestro lenguaje; lo que implica

19 En De la verdad y de la interpretación, Gedisa, Barcelona, 1990. 



Rodrigo Díaz Cruz

82

d.3) según la premisa c), establecer un terreno común básico entre el 
esquema “radicalmente alternativo” y el nuestro.

Mostrar que existe un terreno en común entre lenguajes refuta las 
posiciones que afirmen, explícita o tácitamente, que la traducción es im­
posible. Los argumentos de Davidson son al respecto impecables. No 
obstante, no son necesarios para refutar la posibilidad, para todos los ca­
sos, de inconmensurabilidad, puesto que parten de la premisa de que la 
traducibilidad implica isomorfismo respecto a la estructura de verdad 
entre dos lenguas dadas (“La nieve es blanca” es una oración verdadera 
en la lengua castellana si, y sólo si, “Snow is white” es una oración verda­
dera en la inglesa, y viceversa). Albrecht Wellmer ha señalado que esta 
argumentación no es necesaria “para poder entender una lengua extran­
jera, ya que traducir lo que alguien dice no es equivalente a interpretarlo”. 
Esto es, adquirir una habilidad práctica para hablar y comunicarse en 
una segunda lengua no implica necesariamente “encontrar una oración 
que ocupe el mismo lugar en la estructura de nuestro lenguaje. En princi­
pio, la traducibilidad no implica el isomorfismo en la estructura de su 
lenguaje”. Esta crítica presupone una disociación conceptual básica: tra­
ducir una segunda lengua a nuestro propio idioma no es lo mismo que 
comprenderla; con otras palabras, traducir una segunda lengua posibilita 
su comprensión, pero no la garantiza. De este modo, la demostración de 
Davidson de que existe un terreno en común entre lenguajes no impide 
que se pueda hablar inteligiblemente de esquemas conceptuales alter­
nativos e inconmensurables en cierto sentido. Debemos aceptar el plu­
ralismo de los esquemas conceptuales, nos indica Wellmer, en el sentido 
de que hay distintas formas de hablar acerca del mundo; formas de hablar 

que a su vez podrían resultar más o menos adecuadas, que admitieran en 
mayor o menor grado la expresión de verdad, de modo que en aras de la 
verdad, a veces tuviéramos razones para revisar nuestras formas de hablar. 
Esto no implica que haya un parámetro extra-lingüístico de la verdad; lo 
que más bien dice es que el lenguaje que de hecho hablamos, no nos propor­
ciona ningún parámetro último de verdad, ni tampoco de racionalidad. 
Brevemente: no es cierto que toda forma de hablar (lenguaje, teoría, auto­
concepción, imagen del mundo, forma de vida) sea tan buena como cual­



Formas de hablar, estilos de razonar

83

quiera otra […] ni tampoco es verdadero que haya una estructura de la 
verdad común a todos los lenguajes.20 

Wellmer contribuye sin duda a ubicarnos en una posición anómala 
respecto al orden clasificatorio que debemos superar: no existen algorit­
mos extralingüísticos –fuera de la historia y la cultura– de la verdad y la 
racionalidad, pero tampoco es cierto que toda forma de hablar (o esque­
ma conceptual) sea “igualmente válida”, no “todo se vale”. Esta posición 
es similar a la que ha sostenido Ian Hacking: “me parece que una buena 
parte de las ya clásicas discusiones filosóficas contemporáneas sobre te­
mas como la inconmensurabilidad, la indeterminación de la traducción y 
los esquemas conceptuales discuten equívocamente la verdad, donde 
deberían considerar la verdad-o-falsedad”.21 Para desarrollar su argu­
mentación, Hacking introduce dos categorías, la de disociación y estilos de 
razonar, que ilustra con los siguientes ejemplos.22 Pierre Simon Laplace, 
también conocido como el “Newton francés”, publicó en 1800 su Mecáni-
ca celeste, un compendio en cinco tomos de los conocimientos astronómi­
cos de su época. Un alumno de matemáticas aplicadas podría entenderlo 
hoy sin dificultad, a pesar de que incluya la teoría del calórico, que ha 
sido desechada por completo. En contraste con el de Laplace, el estilo de 
razonar de Paracelso supone una disociación respecto al nuestro. No es 
que la obra de Paracelso nos sea ininteligible por completo: de hecho 
podemos aprender a leerla, incluso imitarla. El problema no radica sólo 
en atribuir falsedad a lo que Paracelso escribió, sino que no podemos 
atribuir verdad-o-falsedad a muchas de sus oraciones. Su estilo de razo­
namiento nos es extraño, es inconmensurable con el nuestro porque no 
hay manera de contrastar lo que él quiso decir con lo que nosotros poda­
mos decir; en efecto, es traducible al español, pero no podemos afirmar o 
negar en todo lo que dice. En suma, el contraste entre Paracelso y el de la 
química actual es la disociación entre dos estilos de razonar. Hacking argu­

20 En “Intersubjetividad y razón”, León Olivé (comp.), Racionalidad, México, Siglo XXI, 
1988, 245-247.

21 En “Language, Truth and Reason”, Martin Hollis y Steven Lukes (eds.), Rationality 
and Relativism, Cambridge, The MIT Press, 1982, 49.

22 Resumiré en las siguientes líneas los argumentos que Hacking expone en su libro 
Representar e intervenir, México, Paidós-UNAM, 1996, 91-94.



Rodrigo Díaz Cruz

84

ye que existen dos correlatos lingüísticos de la disociación: a) que muchos 
de los enunciados de Paracelso no están entre nuestros candidatos a ver­
dad-o-falsedad (por lo tanto no todos); y b) que existen estilos de razonar 
ya olvidados que son fundamentales para comprender su pensamiento.

Un esquema conceptual –continúa Ian Hacking– es una red de posibi-          
lidades cuya formulación lingüística constituye una clase de oraciones 
susceptibles del título de verdaderas o falsas. Paracelso vio el mundo 
como una red diferente de posibilidades, encajadas en estilos de razo­
namiento diferentes de los nuestros, y a esto se debe que estemos disocia­
dos de él.

Sin embargo, no por estar disociados son ajenos al empeño intelec­
tual. Más bien, justo por estarlo provocan al pensamiento, generan en el 
intelecto esfuerzos por aprehenderlo y desde luego por desplegar juicios 
críticos. Como afirma Luis Villoro a propósito de la experiencia de lo 
otro, “un empeño paradójico ha sido convertir en razonable lo indecible 
[disociado], ¿pero en qué otra forma podría la razón dar testimonio de 
aquello que la rebasa?”.23 Acaso estas reflexiones apunten más al carácter 
enfáticamente incompleto y limitado del pensamiento, el lenguaje y la 
razón; a su continua confrontación con la incertidumbre y falibilidad, 
preocupaciones ellas profundamente humanas que no se resuelven con 
certezas sofocantes: sean el ojo de Dios, sean fronteras infranqueables, 
atrincheradas con muros lingüísticos y culturales.

De las categorías formas de hablar y estilos de razonar me es dable de­
fender que la inconmensurabilidad no inhibe la comparación ni la críti­
ca, y que la traducibilidad no garantiza la comprensión. A estas conclu­
siones llegó Ana Rosa Pérez Ransanz en sus excelentes estudios sobre la 
obra de Thomas S. Kuhn y, en particular, a su evaluación de la tesis de la 
inconmensurabilidad. En éstos atiende la siguiente pregunta: “¿cómo 
pueden tener éxito los historiadores de la ciencia al interpretar teorías 
del pasado, si éstas no son completamente traducibles al lenguaje de las 

23 En La mezquita azul. Una experiencia de lo otro, México, Verdehalago-UAM, 1996, 
157-158.



Formas de hablar, estilos de razonar

85

teorías actuales?”24 O con otras palabras, ¿cómo pueden tener éxito los 
antropólogos al interpretar otras culturas, si éstas no son completamen­
te traducibles al lenguaje de sus teorías y culturas? Siguiendo a Kuhn, 
Ana Rosa Pérez responde que traducir e interpretar son quehaceres dis­
tintos; el trabajo del historiador de la ciencia y del antropólogo exige, 
sobre todo, tareas de interpretación, no sólo de traducción: 

El caso crucial, no sólo para el antropólogo y el historiador de la ciencia, sino 
también para el científico que intenta comprender una nueva teoría, es cuan­
do se topa con términos cuyos referentes no puede determinar (identificar o 
describir) con sus propios recursos lingüísticos, términos que además no 
puede incorporar a su propio léxico sin que sus clases de objetos se vean se­
riamente trastocadas. Es decir, cuando el investigador se encuentra con una 
clasificación o taxonomía que diverge estructuralmente de la suya. En ese 
caso, la única vía para lograr la comprensión es el aprendizaje del lenguaje. 
Al aprender un nuevo lenguaje, o teoría, aprendemos las relaciones concep­
tuales que nos permiten determinar la referencia de sus términos, aunque 
algunos de esos términos no sean traducibles ni incorporables a nuestra len­
gua materna o al lenguaje de nuestra comunidad científica […] El aprendi­
zaje de un lenguaje no garantiza la traducibilidad completa debido a que un 
léxico –un conjunto estructurado de términos– limita de entrada las formas 
de ver el mundo; aprender un lenguaje implica aprender a categorizar y es­
tructurar el mundo de la experiencia de una determinada manera.25

Convenir con la historicidad de los conceptos y significados, recono­
cer que pueden ser relativos a una o más culturas, no nos arroja al relati­
vismo, puesto que no se acepta que éstos –las creencias, prácticas, nor­
mas y valores que son su condición y efecto– sean igualmente válidos, ni 
que estén decididos o anclados en definitiva por la cultura o un paradig­
ma; tampoco es aceptable que sean inmunes a la crítica o que estén atrin­
cherados. Como los términos nunca están solos, configuran poblaciones 
conceptuales que acaso puedan estar distorsionadas, bien por las rela­

24 En “Cambio científico e inconmensurabilidad”, Ambrosio Velasco (comp.), Racio-
nalidad y cambio científico, México, Paidós-UNAM, 1997, 85 y ss.

25 Ana Rosa Pérez Ransanz, Kuhn y el cambio científico, México, 1999, 105 y 107.



Rodrigo Díaz Cruz

86

ciones de poder, bien por una ideología. En ningún caso afirmo que sean 
incorregibles. En este punto cabe subrayar una lección que Carlos Pere­
da nos enseña: “la realidad no depende de los conceptos. La realidad no 
depende del lenguaje, pero sí depende de él lo que consideremos que es 
realidad, cualquiera que ella sea”.26 Si aceptáramos lo que Pereda niega 
estaríamos entonces incurriendo en el relativismo lingüístico; antes bien 
nos advierte de la naturaleza enfáticamente histórica del lenguaje. Una 
vez asumida ésta podemos encontrar, y más que eso, cultivar, lugares 
hospitalarios para la pluralidad de descripciones del mundo, para la 
pluralidad de conceptos distintos de una misma realidad: la evidencia de 
que disponemos nos permite afirmar que la vida humana no sólo las 
admite, mejor, las ha propiciado. Un anfitrión generoso ha de mantener­
se alerta, pues no puede desconocer que algunas versiones del mundo 
pueden estar viciadas por distorsiones, arrogancias, inadecuaciones y 
tentaciones de poder. Por tanto, ser hospitalarios con posiciones alterna­
tivas no nos compromete a aceptarlas todas ellas, ni mucho menos a in­
ferir que son todas ellas descripciones igualmente válidas. Reconocer el 
derecho a la diferencia no supone consentir con toda diferencia; y en 
paralelo a este argumento cabe enfatizar que la vida humana sería muy 
pobre si cada cual se limitara, como si estuviera frente a un espejo, a 
complacerse con su propio horizonte: vicio narcisista en el que incurren 
las posiciones absolutista (objetivista) y relativista.

Variedades de la razón arrogante

Ser hospitalario con otras versiones del mundo, con diferentes formas 
de hablar y estilos de razonar, con creencias, prácticas, valores y normas 
alternativas a las que sostenemos –confrontándolas, acompasándolas, 
postulando que no hay una que sea incorregible–, constituye una virtud 
epistémica y ética… pero también conlleva sus peligros. Anotaba arriba 
que se ha aludido a las “guerras culturales” como imprecisa metáfora de 
los debates políticos y académicos en torno a las justas reivindicaciones 
poscoloniales, feministas, gay, étnicas y por la ciudadanía transnacional 

26 En Razón e incertidumbre, México, Siglo XXI-UNAM, 1994, 73.



Formas de hablar, estilos de razonar

87

que se están librando en prácticamente todo el mundo. Los multicultu­
ralistas celebran la diversidad y defienden las culturas de los margina­
dos, las minorías, disidentes, colonizados. Sin embargo, y con todas las 
virtudes políticas y morales que tiene dicha posición, la categoría de 
cultura puede provocar extravíos, acaso geste en torno a ella imágenes 
parciales y sublimes que hagan sucumbir a sus defensores en lo que con 
precisión Carlos Pereda ha denominado razón arrogante, una razón que 
tanto el absolutismo como el relativismo han recreado:

los modos de comprendernos a nosotros mismos, a nuestras formas de vida y 
a la cultura, o mejor, a las culturas en que vivimos, y que nos permiten crecer 
o nos destrozan, con frecuencia han sido y son invadidos por ese personaje 
que llamo “razón arrogante” [...] una razón que con avidez no deja de desear 
“más de lo mismo y nada de lo otro”: se autoconfirma sin límites y con igual 
falta de límites desacredita, difama. Es una forma del espíritu sectario. Más 
todavía, no hay arrogancia que tarde o temprano no se convierta en secta.27

Las dificultades que suscita un multiculturalismo ciego, una toleran­
cia sin límites, no son pocas: tiende a esencializar a las culturas, gesta, 
promueve y justifica fundamentalismos que desencadenan actos colec­
tivos de violencia, vivifica un indeseable relativismo que, según vimos, 
confina inevitablemente a los individuos a su cultura, comunidad, a una 
identidad de la que es difícil escapar; además, al enfatizar en exceso la 
dimensión cultural puede encubrir desigualdades económicas y socia­
les. Conviene tomar precauciones entonces respecto a ciertos abusos 
contemporáneos en el manejo del término cultura, pues ahora todo es 
cultura: el discurso cultural se ha convertido en un próspero mercado, 
un resorte de la intolerancia o en mecanismo de salvación. Atiéndanse 
los siguientes fenómenos a modo de ilustración. Cínicamente, pero con 
una comprensión cabal del momento histórico, Akio Morita, uno de los 
fundadores de la transnacional Sony, se ha opuesto a una mayor apertu­
ra de la economía japonesa, pues ello podría “significar cambiar leyes 
para aceptar firmas extranjeras que acaso no sean apropiadas a nuestra 

27 En Crítica de la razón arrogante, Taurus, México, 1999, 13-4.



Rodrigo Díaz Cruz

88

cultura”.28 Más trágicamente, grupos xenófobos en los países desarrolla­
dos cazan y linchan a inmigrantes ilegales que provienen del Tercer 
Mundo porque quieren proteger, dicen, sus empleos, valores y rasgos 
culturales; en Afganistán los talibanes apelaron a ciertas notas constitu­
tivas de su cultura y religión para derruir milenarias estatuas de Buda, 
ya que representaban imágenes idolátricas; en algunos pueblos mexica­
nos se persigue y expulsa a los conversos al evangelismo porque, se in­
dica, socavan la identidad comunitaria; más recientemente hemos sido 
testigos de la condena de los matrimonios gay porque, según sus críti­
cos, atentan contra una esencial naturaleza humana. Más aún, algunos 
sistemas jurídicos son permeables a la razón arrogante. Si bien ningún 
Estado reconoce legalmente el uso de la evidencia basada en criterios 
culturales como factor exonerante, ciertos jueces han llamado a esta es­
trategia defensa cultural. En Nueva York una mujer chinoamericana fue 
asesinada a golpes por su marido. El homicida explicó que su acción 
obedeció a la costumbre china de limpiar la vergüenza que la infidelidad 
de su esposa había hecho caer sobre él. A partir del criterio de la defensa 
cultural –esto es, que la culpabilidad moral de un acusado inmigrante 
debía juzgarse de acuerdo con sus propios estándares culturales– los jue­
ces lo absolvieron del cargo criminal.29 En estos casos se despliega una 
imagen intolerante y salvífica de la categoría de cultura, actos impregna­
dos por la razón arrogante que “no deja de desear más de lo mismo y 
nada de lo otro”. Esta clase de razón encuentra su principal vocación en 
establecer fronteras rígidas, demarcadas claramente, entre un nosotros y 
unos otros. Es una razón que según sea el caso, y en una relación inversa­
mente proporcional, hace opacos a unos y vuelve transparentes a otros; 
tiene una inclinación por hacer de las culturas totalidades; o, como en el 
caso de la homilía y la encíclica citadas arriba, obligar a todos –los 
“otros”, los heterodoxos, los disidentes, los “niños en la fe”–, previa 
transformación, a formar parte de una única totalidad. En antropología 
el relativismo cultural constituye evidentemente el caso paradigmático 

28 Citado en Adam Kuper, Culture. The Anthropologists’ Account, Cambridge, Harvard 
University Press, 1999, 2-3.

29 Éste y otros casos legales análogos son descritos y analizados por Seyla Benhabib, 
Las reivindicaciones de la cultura, Buenos Aires, Katz, 2006, 152 y ss. 



Formas de hablar, estilos de razonar

89

del ejercicio de la razón arrogante, sin embargo ésta tiene sus peculiares 
variedades. Mostraré una a vuelo de pájaro: la tesis de la incorregibilidad 
de las creencias. El segundo caso que expondré no constituye –todavía– 
una variedad de la razón arrogante, pero introduce una argumentación 
que juzgo indeseable y que no poco se ha extendido en la antropología.

Mucha tinta ha corrido en torno a la evaluación que hizo E.E. Evans-
Pritchard del sistema de creencias y prácticas azande sobre la brujería; 
más todavía, se ha convertido en el caso paradigmático del debate entre 
las posiciones absolutista (u objetivista) y relativista.30 Menos atención 
se ha prestado a una afirmación del antropólogo inglés en su magnífico 
trabajo publicado en 1937, en la que instaura una radical asimetría –me­
jor: arrogancia– entre el estilo de razonar del científico y el del zande. 
Evans-Pritchard señala que la teoría azande de la brujería es racional y 
lógica, pero también es imaginaria o falsa, y que “los brujos, tal como los 
conciben los azande, no pueden existir”. Creo que en lo central tiene ra­
zón, pero éste no es el punto que me propongo discutir. Más adelante 
introduce la siguiente consideración:

En esta tela de araña de creencias cada hilo depende de otro hilo, y el azan­
de no puede salir de sus redes porque éste es el único mundo que conoce. 
La tela de araña no es una estructura externa en la que se encierra. Constitu­
ye la textura de su pensamiento y él no puede pensar que su razonamiento 
esté equivocado.31

No sólo aduce que el azande no se percata de que sus creencias son 
falsas, situación que suele ocurrirnos, en muchas ocasiones con graves 
consecuencias; no sólo sostiene que la sociedad azande es una “cerrada” 
en el sentido de no disponer de instituciones que promuevan la crítica 
de creencias, su argumento es más bien desmesurado: arguye que en 
realidad no pueden darse cuenta de ello, no hay posibilidad alguna, por 
más que lo intenten, dada “la textura de su pensamiento” –a la que el 

30 Para una revisión más o menos exhaustiva, aunque sin duda parcial, véase Robert 
Ulin, Antropología y teoría social, México, Siglo XXI, 1990.

31 En Brujería, magia y oráculos entre los azande, Barcelona, Anagrama, 1976, 193; las refe­
rencias previas a las que aludí se encuentran en el mismo libro en las páginas 26, 83 y 130.



Rodrigo Díaz Cruz

90

científico sí tiene acceso de una curiosa manera–. Despliega una peculiar 
variedad de la razón arrogante cuando asume, sólo para los azande, la 
tesis de la incorregibilidad de sus creencias; los condena a perpetuidad 
a una oscura prisión. A pesar de las enormes virtudes de su etnografía, 
Evans-Pritchard los hace paradójicamente opacos, erige una imagen 
sectaria del otro. Expongo el segundo caso.

La obra del antropólogo brasileño Eduardo Viveiros de Castro se 
caracteriza por la fineza analítica, la riqueza etnográfica y admirable 
creatividad en sus estudios sobre los pueblos amerindios del Amazonas. 
Más todavía, sus trabajos sobre el perspectivismo amerindio han contri­
buido a la renovación de la teoría antropológica. Sin embargo, a veces in­
curre en cuestionables binarismos que, a diferencia de Evans-Pritchard, 
hace opacos ya no a los otros, sino al nosotros. Aclaro. Con el fin de hacer 
más contundentes las oposiciones binarias entre dos esquemas concep­
tuales –el pensamiento amerindio y la cosmología occidental–, se ocupa 
con enorme virtuosismo etnológico de hacer transparente aquél a costa 
de dotar de opacidad, y agrego: simplificar, a esta última. Viveiros de Cas­
tro señala que el pensamiento occidental es ambiguo puesto que, por un 
lado, la humanidad es una especie animal entre otras; y por otro la Huma­
nidad es una condición moral que excluye a los animales. La cosmología 
occidental postula, según él, una continuidad física y una discontinuidad 
metafísica entre los humanos y los animales. Continuidad física porque 
hace del hombre, como de cualquier otro animal, un objeto de las ciencias 
de la naturaleza; discontinuidad metafísica porque sólo el hombre consti­
tuye un objeto para las ciencias de la cultura. En esta ruta, el espíritu o la 
mente constituye nuestro gran diferenciador, ya que nos coloca por encima 
de los animales y de la materia en general, contribuye a distinguir cultu­
ras y hacer únicas a las personas. El cuerpo en cambio es el gran integrador: 
nos conecta con el resto de los seres vivos a través de ese substrato univer­
sal que es el ADN. En contraste, el pensamiento amerindio postula lo inver­
so: una continuidad metafísica entre los seres del mundo, que da lugar al 
animismo, y una discontinuidad física, que desemboca en perspectivis­
mo. Entre los amerindios la mente integra y el cuerpo diferencia.32 Sin 

32 Véase “Cosmological Deixis and Amerindian Perspectivism”, Journal of the Royal 
Anthropological Institute, vol. 4, núm. 3, 1998, 479. No es fácil sintetizar la riqueza del 



Formas de hablar, estilos de razonar

91

embargo, Viveiros de Castro no aclara, al menos lógicamente, por qué 
sólo el pensamiento occidental es ambiguo: si en él P es discontinuo y Q es 
continuo, y si en el pensamiento amerindio P es continuo y Q es disconti­
nuo, las razones que hacen a uno ambiguo, pero no al otro, se mantienen 
oscuras. Más aún, el enunciado que afirma que “en la cosmología occi­
dental la mente diferencia y el cuerpo integra” provoca perplejidades. 
Asume sin cuestionar un fuerte dualismo mente-cuerpo que ignora, por 
ejemplo, postulados monistas –en los que la mente integra– que han con­
figurado diversas tradiciones. Por añadidura, algunas teorías feministas, 
queer y estudios de género no convendrían con la idea de que en la cosmo­
logía occidental el cuerpo integra. Antes bien, en realidad estarían más 
cercanas a las posiciones amerindias según las cuales el cuerpo constituye 
un sitio que erige diferencias y perspectivas múltiples. También me pare­
ce objetable la idea de “cosmología occidental” que utiliza como contraste 
permanente: como si fuera una entidad natural, homogénea, con sus con­
tornos precisos, como si nos remitiera a una cosmología occidental incon­
trovertible. Arriba apunté que la demostración de Davidson de que existe 
un terreno en común entre lenguajes no impide que se pueda hablar inte­
ligiblemente de esquemas conceptuales alternativos e inconmensurables 
en cierto sentido. Albrecht Wellmer y Ian Hacking nos mostraron que de­
bemos aceptar el pluralismo de los esquemas conceptuales porque hay 
distintas formas de hablar y estilos de razonar acerca del mundo. En sus tra­
bajos sobre la cosmología amerindia Viveiros de Castro nos ha ofrecido 
excelentes descripciones y análisis de otra forma de hablar y estilo de ra­
zonar, de un esquema conceptual alternativo e inconmensurable en cierto 

análisis de Viveiros, pero con el fin de aclararlo, aunque sea un poco, anoto que en la 
cosmología amerindia la continuidad metafísica se explica porque “la condición común 
original tanto de los hombres como de los animales no es la animalidad, sino la humani­
dad […] los animales son ex-hombres, no al revés” (p. 472). De aquí la continuidad meta­
física: animales y hombres comparten un mismo espíritu o conciencia. No obstante el 
esquema corporal entre ellos es variable, por eso la discontinuidad física. Ahora bien, lo 
importante es que el punto de vista está localizado en el cuerpo: “Los cuerpos amerin­
dios no son pensados como dados, sino, mejor, como hechos” (p. 480), son los sitios don­
de se erigen las diferencias y las perspectivas múltiples. Otros trabajos del Viveiros de 
Castro son “”Perspectivismo y multinaturalismo en la América indígena”, A. Surrallés y 
P. García Hierro (eds.), Tierra adentro: territorio indígena y percepción del entorno, Copenha­
gue, IWGIA, 2004; y “O nativo relativo”, Maná, vol. 8, núm. 1, 2002.



Rodrigo Díaz Cruz

92

sentido, pero lo hace a costa de simplificar no al otro sino a un nosotros 
con el fin de mantener las oposiciones binarias. Al hacer transparentes a 
los otros, atribuye opacidad a un hipotético nosotros. ¿Pero quiénes somos 
esos “nosotros” al que alude el antropólogo brasileño? ¿No es el “noso­
tros” que hace esta evaluación un sujeto múltiple, diverso y desgarrado 
por diferencias, divisiones y desigualdades culturales, políticas y econó­
micas, del mismo modo que los “otros” que estudia? ¿Al enfatizar el “no­
sotros” y el “otros” acaso no se sobredimensiona la fortaleza de los lazos 
internos que unen a los miembros de una y otra parte?, ¿no se subrayan 
los desencuentros ahí donde es posible y deseable fusionar horizontes?

Sobre la fusión de horizontes y sus precauciones

Arriba señalé que tanto la categoría gadameriana de fusión de horizontes 
como la idea, más general, de buscar acuerdos en torno a los criterios de 
evaluación que se aplicarán en casos de conflictos entre creencias y prác­
ticas han sido esgrimidas como recursos pertinentes para superar el fal­
so dilema entre absolutismo (objetivismo, fundamentismo) y relativis­
mo. Es momento de explorarlas. 

La categoría hermenéutica de fusión de horizontes de Hans-Georg Ga­
damer procura superar barreras y muros, condena la razón arrogante, 
las dicotomías y el orden clasificatorio que gesta; e introduce el carácter 
autocorrectivo de toda razón. Para elucidarla, comienzo con la idea de 
situación, que se 

caracteriza porque uno no se encuentra frente a ella. Se está en ella, uno se 
encuentra siempre en una situación cuya iluminación es una tarea a la que 
nunca se puede dar cumplimiento por entero […] pero esta inacababilidad 
no es defecto de la reflexión, sino que está en la esencia misma del ser histó­
rico que somos. Ser histórico quiere decir no agotarse nunca en el saberse. 
Todo saberse procede de una predeterminación histórica:33 

33 Hans-Georg Gadamer, Verdad y método, Salamanca, Sígueme, 2005, 372. En lo que 
sigue para hacer más fluida la lectura señalaré entre paréntesis la página, de este mismo 
libro, de donde tomo la cita.



Formas de hablar, estilos de razonar

93

nadie puede exiliarse de la historia, la tradición o de la cultura. Dado 
que todo presente tiene sus límites, cada situación está determinada en 
la medida en que constituye una posición que limita las posibilidades de 
ver. De aquí que a la situación le pertenezca el concepto del horizonte. 
“Horizonte es el ámbito de visión que abarca y encierra todo lo que es 
visible desde un determinado punto […] [por eso] hablamos de la estre­
chez del horizonte, de la posibilidad de ampliar el horizonte, de la aper­
tura de nuevos horizontes”. Si nos movemos, entonces el horizonte, su 
rango de visión, se desplaza con nosotros. Aunque limitado y finito, el 
horizonte está esencialmente abierto, es fluido, con disposición al cam­
bio. De aquí que aludir a un horizonte cerrado, “que cercaría a las cultu­
ras”, es una mera abstracción, cuando no ilusión (374). En una situación 
intervienen inevitablemente nuestros prejuicios y una razón que sólo 
existe como real e histórica, sin vínculos absolutos o arraigo definitivo a 
una posición. En su crítica a la concepción fundamentista, no puede ha­
ber para Gadamer comprensión y conocimiento sin prejuicios, pero és­
tos siempre son corregibles:

el horizonte del presente está en un proceso de constante formación en la 
medida en que estamos obligados a poner a prueba constantemente nues­
tros prejuicios. Parte de esta prueba es el encuentro con el pasado [con la 
alteridad] y la comprensión de la tradición de la que nosotros mismos pro­
cedemos. El horizonte no se forma pues al margen del pasado

[y de la alteridad: RDC], pero tampoco es ajeno a la tradición (376).
Ahí donde la Ilustración entendió a la tradición como fuente de su­

persticiones que era preciso suprimir, y donde el romanticismo se apro­
pió de ella para preservar el alma de los pueblos, Gadamer postula que 
no hay “ciencia libre de prejuicios” ni prejuicios liberados de la crítica. 
Defiende por tanto el carácter racional de las tradiciones y la naturaleza 
tradicional de toda racionalidad.34 Alude al “carácter racional de las tra­
diciones” porque éstas no son monolíticas o estáticas; aunque suponen 

34 Véase Ambrosio Velasco, “El concepto de tradición en filosofía de la ciencia y en la 
hermenéutica filosófica”, A. Velasco (comp.), Racionalidad y cambio científico, México, Pai­
dós-UNAM, 1997, 166 y ss. 



Rodrigo Díaz Cruz

94

la conservación de lo dado, no se esclavizan a éste, ni excluyen el cam­
bio. Son las tradiciones una historia que se hace, inconclusa, desgarrada, 
abierta; nos remiten a la memoria, a las experiencias colectivas e indivi­
duales que se recrean continuamente, se seleccionan e imaginan, frag­
mentadas y en competencia porque no se despliegan al margen de las 
relaciones de poder. Las tradiciones gestan en ellas lo diverso, posibili­
tan su transformación. Para Gadamer

nos encontramos siempre en tradiciones, y éste nuestro estar en ellas no es 
un comportamiento objetivador que pensara como extraño o ajeno lo que 
dice la tradición; ésta es siempre algo más bien propio, ejemplar o aborreci­
ble, un reconocerse, un imperceptible ir transformándose al paso de la mis­
ma tradición […] es siempre una pluralidad de voces en las cuales resuena 
el pasado

y la alteridad (350, 353). Traer al presente las voces del pasado y la alteri­
dad, comprenderlas –un saberse que nunca se agota–, es realizar la 
fusión de horizontes, una fusión que permite dilatar y enriquecer nues­
tro propio horizonte, porque, a través de ella, ponemos a prueba nuestros 
prejuicios, nos arriesgamos a modificarlos y en consecuencia a las tradi­
ciones a las que pertenecemos y que nos pertenecen. Aprender de otras 
formas de vida y horizontes es simultáneamente comprendernos a no­
sotros mismos. Y alude a “la naturaleza tradicional de toda racionali­
dad” porque la idea de una razón absoluta no es una posibilidad de la 
humanidad histórica: “la razón sólo existe como real e histórica, está 
siempre referida a lo dado en lo cual se ejerce” (343). Para entender ca­
balmente el concepto de tradición debemos añadirle la noción de phró-
nesis, según la propusiera Aristóteles en la Ética Nicomaquea. 

La phrónesis no constituye un saber proposicional acerca del mundo, 
alude a una forma de razonamiento –juicio o razón práctica– que está 
vinculada con la elección y supone deliberación; trata con lo variable e 
involucra una mediación entre los principios generales y las situaciones 
particulares. No implica algoritmos, reglas o puntos fijos que ciegamen­
te se ponen en operación, sino que de caso en caso es absorbente y per­
meable a las vicisitudes de la vida. Está nutrida la phrónesis por la co­
munidad, puesto que es a través de ella, como lo indicó Charles S. 



Formas de hablar, estilos de razonar

95

Pierce, que se ponen a prueba, evalúan y critican los prejuicios, los ar­
gumentos, los saberes. Muy probablemente a la phrónesis se refería 
Max Gluckman, sin mencionarla, cuando en su apasionante estudio 
sobre el hombre razonable en los procesos jurídicos entre los barotse dis­
cutió el caso particular de un problema general de todo sistema de ju­
risprudencia: el de aplicar reglas y leyes abstractas a las variadas cir­
cunstancias de la vida social. Para el juez barotse, ilustración singular 
del hombre razonable, los principios sociales, los prejuicios, costum­
bres y hábitos, los intereses de grupo, la noción de persona sujeta de 
derecho y las experiencias individuales deben ser incorporadas, reco­
nocidas, para relacionar las reglas fijas de la ley con la diversidad cam­
biante de la vida:

los jueces tienen que procurar que palabras como “culpable”, “negligen­
cia”, “derecho”, abarquen una amplia variedad de hechos; así que denomi­
no absorbentes a esos conceptos, porque absorben en sus categorías abstrac­
tas el material crudo de la vida; y porque operan en condiciones sociales 
diferentes son conceptos permeables: están permeados por el marco social en 
que se aplican.35

Al juzgar y dictaminar sus casos, el juez barotse participa en una 
tradición, un horizonte, y ante una comunidad que evaluará sus decisio­
nes; la comprensión que tenga de ellos y sus decisiones constituyen una 
forma de ejercer la phrónesis. Y el saber que resulta de la comprensión 
afecta a las personas y orienta sus acciones en situaciones concretas. Por 
ello, es un conocimiento al mismo tiempo práctico y moral. Más aún, 
para Gadamer las Geisteswissenschaften son, en el mismo sentido, disci­
plinas práctico-morales: los saberes que producen, la comprensión que 
gestan, las decisiones que adoptan, las aspiraciones a la verdad que ra­
zonan, pero también los contraargumentos, réplicas y juicios críticos, 
insertos en tradiciones y comunidades singulares, afectan a las personas 
y orientan sus acciones en situaciones concretas.

35 “The Reasonable Man in Barotse Law”, Order and Rebellion in Tribal Africa, Londres, 
Cohen & West, 1963, 192 y 205.



96

El principio práctico-moral de la fusión de horizontes –que no se 
deja guiar por ningún algoritmo, sino de caso en caso por los juicios de­
liberativos o phrónesis– propicia la reflexión crítica, el cambio y un desa­
rrollo racional en los acuerdos que conforman los presupuestos de las 
tradiciones. Este principio no deja de ser, sin embargo, optimista, un 
optimismo que exige tomar precauciones, porque no puede impedir la 
tendencia a privilegiar los prejuicios de la propia tradición en desme­
dro de los de otras tradiciones; o, según se vio arriba, privilegiar a los 
de otras tradiciones porque se ha dotado de opacidad a los propios. 
Más aún, el principio de la fusión de horizontes puede incluso ocultar 
asimetrías: no queda claro cuándo resulta de un consenso legítimo y 
racional y cuándo es producto de distorsiones, de arrogancias, inade­
cuaciones y tentaciones de poder. Esto es, la posibilidad de fusionar ho­
rizontes no debe quedar al margen del análisis de las relaciones de poder 
de las tradiciones, horizontes y comunidades que en el proceso partici­
pan, puesto que las partes no siempre intervienen en igualdad de cir­
cunstancias y condiciones, ni es el caso que compartan el mismo sistema 
de diferenciaciones que permitan actuar sobre las acciones de los otros, 
sean jurídicas, económicas, de género, lingüísticas, culturales; ni el tipo de 
objetivos que persiguen; las modalidades instrumentales de que disponen, 
por ejemplo, las discursivas, y con qué clase de discurso se buscarán los 
acuerdos; y las formas de institucionalización, desde qué dispositivos orga­
nizacionales se enuncian los prejuicios (tomemos el caso de la homilía y 
la encíclica reseñados arriba) que en principio son susceptibles de ser 
fusionados con aquellos otros con quienes tienen discrepancias. En una 
posición teórica distinta a la de Gadamer, aunque participando del mis­
mo optimismo, León Olivé ha escrito que

si los biólogos racistas se aferran dogmáticamente a sus estándares y se nie­
gan a discutirlos, entonces es legítimo acusarlos de conducta irracional y 
anticientífica. Si aceptan participar en el debate, entonces las partes tendrán 
que tomar acuerdos sobre los estándares de evaluación que se utilizarán en 
el contexto y, con base en ellos, examinar la fuerza de la evidencia disponi­
ble, así como la solidez y la corrección de los argumentos en relación con el 
tema en disputa. 

Rodrigo Díaz Cruz



Formas de hablar, estilos de razonar

97

Y más adelante enfatiza que “la actitud razonable consiste en buscar 
acuerdos sobre los criterios de evaluación que se aplicarán. Esto puede 
requerir transformaciones parciales en los criterios de evaluación de 
cada cultura”.36 Apelar a los mejores argumentos y razones constituye 
en efecto el mejor antídoto contra las distorsiones, arrogancias, inade­
cuaciones y tentaciones de poder, pero también debemos reconocer que 
los contendientes han de aceptar participar en tal debate, cosa que no 
siempre ocurre dadas las desiguales relaciones de poder entre ellos. Y 
aun donde sí participen tenemos que aceptar que, a pesar de todo, no 
siempre será posible alcanzar ni la fusión de horizontes, ni acuerdos fi­
nales, más aún, cabe la pregunta: ¿es conveniente para todos los casos 
llegar al Gran Acuerdo Final? 

Concluyo. Conviene reconocer que la producción del conocimiento, 
y sus implicaciones práctico-morales, es un proceso enfáticamente abier­
to, frágil e incierto, con sus posiciones alternativas que de caso en caso se 
precisa discutir, sopesar y evaluar; supone siempre aventurarnos a to­
mar unos paseos accidentados, limitados, nunca concluidos. Asumir en 
suma que los desacuerdos forman también una parte central de nuestra 
vida. En la producción del conocimiento antropológico, en particular, 
debemos ser cuidadosos con el concepto de cultura, pues con éste se ha 
desplegado ya una imagen intolerante de los otros, ya salvífica, en todo 
caso actos impregnados por la razón arrogante que “no deja de desear 
más de lo mismo y nada de lo otro”, una “forma del espíritu sectario”. 
Esta clase de razón encuentra su principal vocación en establecer fronte­
ras rígidas, demarcadas claramente, entre un nosotros y unos otros. Es 
una razón que, según sea el caso, y en una relación inversamente propor­
cional, hace opacos a unos y vuelve transparentes a otros; tiene una inclina­
ción por hacer de las culturas totalidades; o, como en el caso de la homilía 
y la encíclica citadas arriba, obligar a todos, previa transformación, a for­
mar parte de una única totalidad donde no hay lugar para los disensos.

Fecha de recepción del artículo: 3 de junio de 2009
Fecha de aceptación y recepción de la versión final: 27 de noviembre de 
2009

36 En Multiculturalismo y pluralismo, México, Paidós-UNAM, 1999, 170-171 y 174.




