RELACIONES 120, OTONO 2009, VOL. XXX

FORMAS DE HABLAR, ESTILOS DE RAZONAR.
SOBRE ALGUNAS VARIEDADES DE LA RAZON ARROGANTE

Rodrigo Diaz Cruz*

Universidad Auténoma Metropolitana-lztapalapa

Este trabajo se propone mostrar que las posiciones absolutistas (objetivistas, fun-
damentistas) y relativistas constituyen variedades de la razén arrogante, y que
defender un antirrelativismo no nos arroja a los brazos del absolutismo ni del
objetivismo, como advirti6 el antropélogo Clifford Geertz. Consiste en reconocer
que no hay formas de vida o culturas, no hay creencias, normas de comporta-
miento, acciones o fuentes de moral que sean inmunes a la evaluacién y a la cri-
tica. Las variedades de la razén arrogante no se agotan con las posiciones abso-
lutistas y relativistas, existen otras formas en que ella se expresa: este trabajo
también indaga tanto la tesis de la incorregibilidad de las creencias como la cons-
truccién de imdgenes sectarias, estas tiltimas acaso mas ubicuas tanto en la antro-
pologia como en la vida social contemporédnea debido a ciertos usos del término
“cultura”, fundante de esta disciplina.

(Relativismo, objetivismo, conocimiento antropoldgico).

EL AGOBIO DE LAS CERTEZAS Y LA ANGUSTIA CARTESIANA

xiste al menos un punto en el que las posiciones absolutista

y relativista, a pesar de sus diferencias, se encuentran: am-

E bas estdn agobiadas por las certezas que las animan. Mien-
tras una las postula a escala global, para todo tiempo y lu-

gar, la otra las esgrime para terrenos locales, formas de vida o culturas
especificas y delimitadas con precisién. Mientras una le demanda al su-
jeto cognoscente su exilio de cualquier cultura y de la historia, més atin,

*rdc@xanum.uam.mx

65



RODRIGO DIAZ CRUZ

de todo lenguaje, para transformarse en el ojo de Dios,' las certezas de la
otra aprisionan o arraigan inevitablemente a los sujetos a sus formas de
vida, lenguajes o culturas, pedazos de mundo del que no pueden esca-
par. Ahi donde la primera erradica cualquier forma de pluralidad -hace
desaparecer todo punto de vista— porque siempre en una evaluacién
hay un modo de restituir la verdad, la segunda ofrece un espacioso mar
donde chapotean islotes, pluralidades desconectadas, atrincheradas, sin
posibilidad de comunicarse, de hacerse inteligibles entre si, y sin embar-
go, por contradictorio que sea, en pie de igualdad. El exceso de convic-
ciones que ambas posiciones ostentan cancela la argumentacion y el
didlogo; inhibe, prohibe, condena el disenso y la critica; evade la incerti-
dumbre y falibilidad humanas. Pero apenas inicio y ya me asaltan las
interrogantes. ;Nos remiten una y otra a posiciones méds o menos ho-
mogeéneas, a postulados claramente establecidos?, ;podemos delimitar
las fronteras, para todos los casos, entre quienes defienden o no dichas
posiciones?, ;negar una posicion implica abrazar a la otra inevitable-
mente?, ;quién sostiene en los tiempos globalizados que corren posicio-
nes relativistas?, ;quién defiende, una vez irrumpida la filosofia de la
ciencia postempirista, argumentos de corte absolutista?, ;no son fantas-
mas que a nadie asustan y que no forman parte ya de nuestro paisaje
cultural, mas que como una memoria de viejas contiendas?

La respuesta a esta tiltima pregunta, a mi juicio, es negativa: ambas
posiciones siguen tensando el pensamiento social y filoséfico, también
impregnan las reivindicaciones y acciones politicas y morales de nuestra
circunstancia. En este trabajo me propondré mostrar que una y otra po-
sicién constituyen variedades de la razén arrogante; una y otra gestan,
complementéndose, lo que Richard Bernstein denomina la angustia car-
tesiana: esa suerte de escenografia fija que ha enmarcado el debate entre
ambas. Adoptar una posicién antirrelativista, como la que aqui defende-
1é, no nos arroja a los brazos del absolutismo ni del objetivismo, como
advirtié el antropélogo Clifford Geertz. Consiste antes bien en reconocer
que no hay formas de vida o culturas, no hay creencias, normas de com-
portamiento, acciones o fuentes de moral que sean inmunes a la evalua-
ciény ala critica. A esta inmunidad que exigi6 la antropologia boasiana

! Laimagen es de Hilary Putnam, Razén, verdad e historia, Madrid, Tecnos, 1988, 59.

66



FORMAS DE HABLAR, ESTILOS DE RAZONAR

—ciertamente la version cldsica del relativismo en esta disciplina, y sobre
la que ofreceré algunas notas bésicas-, se le afiadi6 la tesis de la incon-
mensurabilidad radical entre culturas y lenguajes. Sin embargo, creo
que es posible sostener, sélo para ciertos casos, una nocién de incon-
mensurabilidad que no sucumba en el relativismo, para ello introduciré
las categorias de “formas de hablar” y “estilos de razonar”. Las varieda-
des de la razon arrogante no se agotan con las posiciones absolutistas y
relativistas, existen otras formas en que ella se expresa. En este trabajo
indagaré tanto la tesis de la incorregibilidad de las creencias como la
construccion de imagenes sectarias, estas tltimas acaso mds ubicuas
tanto en la antropologia como en la vida social contempordnea debido a
ciertos usos del término “cultura”, fundante de esta disciplina. Esta ha
procurado cultivar lugares hospitalarios para la pluralidad de formas
de vida, descripciones del mundo y diversidad de conceptos en torno a
una misma realidad: de hecho, la evidencia que disponemos al respecto
nos permite afirmar que la vida humana no sélo las admite, mejor, las ha
propiciado. No obstante, debemos mantenernos alerta, pues no pode-
mos ignorar que algunas versiones del mundo pueden estar viciadas
por distorsiones, arrogancias, inadecuaciones y tentaciones de poder.
Finalmente discutiré la categorfa gadameriana de fusidn de horizontes y la
idea, mds general, de buscar acuerdos en torno a los criterios de evalua-
cién que se aplicardn en casos de conflictos entre creencias y précticas.
Aquella categoria y esta idea han sido esgrimidas como recursos perti-
nentes para superar la polarizacién y el dilema que generan las posicio-
nes absolutistas (objetivistas, fundamentistas) y relativistas. Considero
sin embargo que debemos ser cautos respecto a las condiciones -no
siempre al margen de las relaciones de poder-en que los horizontes se
fusionen o bien se alcancen los acuerdos, pues ellas no deben estar suje-
tas s6lo a una indagacién de corte filoséfico, en este caso epistémico,
sino también a un esclarecimiento empirico.

Almenos en el pensamiento occidental, las posiciones absolutistas y
relativistas han aparecido una y otra vez en diferentes lugares, con va-
riadas voces, ya con mds éxito en aquella época, ya con fracasos rotun-
dos en otro momento. En nuestra circunstancia, con renovado rostro, el
debate contintia vivo: casi inevitablemente tenemos que volver a él. Un
dia antes de que fuera designado sucesor de Juan Pablo II, el entonces

67



RODRIGO DIAZ CRUZ

cardenal Joseph Ratzinger sefialaba, en la homilia de la misa Pro Eligendo
Romano Pontifice, que no debemos permanecer nifios en la fe. “;En qué
consiste ser nifios en la fe?” —se preguntaba. “Responde San Pablo: sig-
nifica ser ‘llevados a la deriva y zarandeados por cualquier viento de
doctrina...” (Ef. 4, 14)”. El relativismo, decia el actual Papa Benedicto
XVI, consiste en dejarse llevar de aqui hacia alld por cualquier tipo de
doctrina. Y se lamentaba que “se va constituyendo una dictadura del rela-
tivismo que no reconoce nada como definitivo, y cuya tltima meta es el
propio yoy sus deseos”. Propugna en cambio por una fe adulta y madu-
ra “profundamente radicada en la amistad con Cristo. Es esta amistad la
que nos abre a todo aquello que es bueno y nos dona el criterio para
discernir entre lo verdadero y lo falso, entre el engafio y la verdad”.
Afios atrds, en 1993, Juan Pablo II se quejaba de la crisis del mundo en
torno a la verdad en su enciclica Veritatis Splendor; de la ética individua-
lista segtin la cual los individuos se confieren “el privilegio de fijar, de
modo auténomo, los criterios del bien y del mal” (§ 32). En ella destaca-
ba el abuso de algunas interpretaciones de la antropologia que “llevan a
una concepcion relativista de la moral”, concepcién que niega “la de-
pendencia de la libertad con respecto a la verdad” (§ 33); una libertad
que se hace “una instancia creadora de si misma y de sus valores” (§ 46),
y que al negar la verdad en su sentido objetivo puede dar lugar al totali-
tarismo (§ 99). De esta valoracion el papa Juan Pablo II nos llamaba la
atencion sobre el riesgo que percibia con la alianza entre la democracia y
el relativismo ético:

Después de la caida, en muchos paises, de las ideologias que condi-
cionaban la politica a una concepcién totalitaria del mundo -la pri-
mera entre ellas el marxismo®, existe hoy un riesgo no menos grave
debido a la negacién de los derechos fundamentales de la persona
humana y ala absorcién en la politica de la misma inquietud religio-
sa que habita en el corazén de todo humano: es el riesgo de la alianza
entre democracia y relativismo ético, que quita a la convivencia civil

2 Advierto dos ausencias notables en la enciclica: no alude al fascismo ni a las dicta-
duras de cualquier signo. Tanto la enciclica como la homilia pueden consultarse en la
pégina de internet del Vaticano.

68



FORMAS DE HABLAR, ESTILOS DE RAZONAR

cualquier punto seguro de referencia moral, despojandola mds radi-
calmente del reconocimiento de la verdad. En efecto, si no existe una
verdad tdltima —que gufe y oriente la accién politica-, entonces las
ideas y las convicciones humanas pueden ser instrumentalizadas
facilmente para fines de poder. Una democracia sin valores se con-
vierte con facilidad en un totalitarismo visible o encubierto, como
demuestra la historia (§ 101, cursivas en el original).

(Cudl es entonces el remedio que nos propone? Que los principios
morales auténticos no dependen del momento histérico en el que emer-
gen y tampoco son competencia de los métodos empirico-formales: “las
ciencias humanas, no obstante todos los conocimientos de gran valor
que ofrecen, no pueden asumir la funcién de indicadores decisivos de
las normas morales” (§ 112). Finaliza de este modo el dltimo pardgrafo
de la Enciclica: “la doctrina moral no viene determinada en modo algu-
no por las reglas y formas de una deliberacion de tipo democratico. EI
disenso es contrario a la comunion eclesial y a la recta comprension de la consti-
tucién jerdrquica del pueblo de Dios” (§ 113, cursivas en el original). Si me
he demorado en esta exposicién no ha sido para apelar ahora al arsenal
de un racionalismo anticlerical e ilustrado, que acaso sea vulgar en la
actualidad. Antes bien, obedeci6 a otros propésitos. Quise mostrar una
forma de absolutismo presente en el mundo contemporaneo que hace
del relativismo no sélo un problema moral o epistémico, es decir, un
palpable error filoséfico, sino que lo considera un genuino problema
social -que las ciencias humanas y la antropologia han incubado-, y que
como tal se demanda desarraigar. Si escribi “una forma de absolutismo”
estoy asumiendo que de esta posicién existen diversas clases. Segtin el
punto de vista desde donde se le reconstruya, ella estd emparentada,
aunque no necesariamente en el dmbito religioso, con el objetivismo.?

3 Al que también se le conoce como fundamentismo: “La btisqueda de principios dl-
timos o métodos de investigacién apodicticos (vale decir, de categorias y referentes defi-
nitivos para el pensamiento) no es ajena, desde luego, a la necesidad de aprehender una
verdad acerca del mundo que aporte tranquilidad a nuestro espiritu [...] Lo que explica
que se busque con tanto afdn la verdad incondicionada es la necesidad vital de contar, en
todo lo que pensamos, decimos o hacemos, con un suelo firme, esto es, con un fundamen-
to. De alli la recurrencia obsesiva del fundamentismo en la filosofia moderna”, Jorge Issa,

69



RODRIGO DIAZ CRUZ

Fste sostiene que existe o debe existir algtin fundamento o esquema per-
manente y ahistérico al que podamos apelar para determinar en dltima
instancia la naturaleza de la racionalidad humana, del conocimiento, la
verdad y realidad. Y lo mismo se puede apuntar de la posicién opuesta:
no s6lo no hay una clase de relativismo, sino que a veces las fronteras
entre quién sea o no relativista estdn desvanecidas.

No s6lo desde el Vaticano se han proferido severas condenas al rela-
tivismo o a la dictadura del relativismo, como quiera que ésta se entien-
da. Enlos tltimos diez o quince afios la literatura cientifica y filoséfica
en torno al tema ha proliferado, sobre todo, aunque no exclusivamente,
apartir de las llamadas “guerras de la ciencia” (que el affaire Sokal inten-
sific) y “guerras de la cultura”,* que han sido prolijas en Estados Uni-
dos. Dos comentarios merecen hacerse a esta literatura y a la que, en
general, ha indagado al relativismo. Suele aparecer en ella que la antro-
pologfa social es una de las fuentes mds “naturalmente” inclinadas a
sostener posiciones relativistas.” Sin embargo, el estudioso de esta cien-

“La filosoffa contemporanea ante el desafio relativista”, Iztapalapa, uam-Iztapalapa, afio
27, ntim. 60, 2006, 144.

*El uso de la metéfora “guerra” es irresponsable en la medida que trivializa o vacfa
de contenido a las auténticas guerras. La metafora alude a los amargos debates académi-
cos y politicos que se han suscitado, para el caso de las “guerras de la cultura”, en torno a
las reivindicaciones poscoloniales, feministas, gay, étnicas y por la ciudadania transna-
cional que se estdn dando en précticamente todo el mundo, por unlado, y porel otroala
defensa de las tradiciones y valores de la religién, la familia y la nacién. Como se puede
observar, el Vaticano ha jugado su papel en estos debates. Por su parte, las “guerras de la
ciencia” se refieren a las intensas polémicas que han provocado las posiciones relativistas
y constructivistas, asociadas a la tradicién postestructuralista, los posmodernos y los es-
tudios STS (por sus siglas en inglés Science, Technology and Society), en contra de ciertas
concepciones -y muy sefialadamente la Concepcién Heredada- de lo que es la ciencia, la
realidad, la verdad y el conocimiento. Constiltense por ejemplo Paul Gross y Norman
Levitt, Higher Superstition: The Academia Left and Its Quarrels With Science, Baltimore, The
John Hopkins University Press, 1994; y lan Hacking, ;La construccion social de qué?, Barce-
lona, Paidés, 2001.

SRevisense, por ejemplo, cuatro colecciones de ensayos: Jack Meiland y Michael
Krausz (eds.), Relativism. Cognitive and Moral, Notre Dame, University of Notre Dame
Press, 1982; Martin Hollis y Steven Lukes (eds.), Rationality and Relativism, Cambridge,
The wmrr Press, 1982; Michael Krausz (ed.), Relativism. Interpretation and Confrontation, No-
tre Dame, University of Notre Dame Press, 1989; y Luis Arenas, Jacobo Mufioz y Angeles
Perona (eds.), El desafio del relativismo, Madrid, Trotta, 1997.

70



FORMAS DE HABLAR, ESTILOS DE RAZONAR

cia no puede sino mostrar perplejidad ante esta aseveracion: de las di-
versas tradiciones tedricas que la han configurado son minoria las que
han defendido genuinamente posiciones relativistas. No cabe duda que
la antropologia norteamericana cldsica, también conocida como relativis-
mo cultural, y algunos trazos de su heredera contemporanea: cuanto
vagamente se ha denominado antropologia posmoderna (como si confi-
gurara un movimiento homogéneo). Pero al margen de éstas, ni los evo-
lucionistas del siglo xix, ni los difusionistas, funcionalistas, los neoevo-
lucionistas, la antropologfa britdnica en todo su espectro, el materialismo
cultural, y mucho menos el estructuralismo francés, tuvieron o han teni-
do alguna vocacion relativista. Antes bien, han sido criticos de esta posi-
cién. El argumento en realidad sucumbe en un vértigo simplificador:
asume que una de sus partes —el relativismo cultural boasiano y su inne-
gable influencia- describe al todo. Lo que es cierto, y de aqui surge parte
de la confusion, es que la antropologia ha ejercido habitualmente una
defensa del pluralismo y la diversidad culturales, pero de ésta no se si-
gue necesariamente alguna posicion relativista. Mi segundo comentario a
esa literatura tiene que ver con el hecho de que distinguir versiones dis-
tintas del absolutismo o relativismo, establecer criterios fijos, precisos y
generales para demarcar las fronteras entre uno y otro, o para delimitar
quién adopta una posicién y quién no, nos remiten siempre a 6rdenes
clasificatorios. Las clasificaciones, actividad del pensamiento por exce-
lencia —segtin ilustrara la antropdloga britdnica Mary Douglas-, estable-
cen 6rdenes de distinciones y oposiciones, de discontinuidades y dife-
rencias, y al mismo tiempo suponen el acto de nombrar: a través del
lenguaje clasificamos el mundo. A veces los 6rdenes clasificatorios estdn
tan cristalizados, tan arraigados, que nos impelen a representdrnoslos
como si ese fuera el orden natural de las cosas. En suma, de acuerdo con
Claude Lévi-Strauss, se clasifica al mundo para imponetle un orden,
cualquiera que él sea, para hacerlo inteligible, pues la clasificacién posee
una virtud propia en relacién con su inexistencia: “esta exigencia de or-
den se encuentra en la base del pensamiento que llamamos primitivo,
pero sélo en cuanto se encuentra en la base de todo pensamiento”.*

SEn El pensamiento salvaje, México, Fcg, 1972, 25.

71



RODRIGO DIAZ CRUZ

Las clasificaciones, los criterios que las guian, las distinciones, oposi-
ciones, diferencias y relaciones que las integran, no son claras y distin-
tas, implican intersticios, zonas de ambigiiedad e indefinici6n, puesto
que la imposicién de un orden no puede ser plena ni absoluta. Con otras
palabras, toda clasificacién genera sus propios misterios, enigmas, inte-
rrogantes y anomalias. Se deriva entonces de las clasificaciones una es-
cisién: aquello cuya ubicacién, en un tiempo determinado, no suscita
problemas y cuanto se mantiene con alguna ambigiiedad e indefinicién,
en una zona misteriosa que es necesario reubicar. Para esta reubicaciéon
existen diversas estrategias: resaltar y afinar criterios, acotar o ampliar la
clasificacion, fomentar un discernimiento mds acusado de las diferen-
cias. Mary Douglas propuso diferentes términos para referirse a las ano-
malias: impureza, contaminaci6n, suciedad, que nos remiten a “los he-
chos o acontecimientos que emparian, manchan, contradicen o alteran
las clasificaciones admitidas”.” Los érdenes clasificatorios, los criterios
que los guian, las distinciones, oposiciones, diferencias y relaciones que
los integran no estdn aislados: forman parte de tramas de conceptos,
creencias y précticas, de instituciones y valores, de historia y relaciones
de poder. La homilia y la enciclica a las que aludi constituyen ejemplos
inmejorables del conjunto de supuestos que alimentan un orden clasifi-
catorio, pero también del establecimiento de fronteras que aspiran a ser
fijas, inmdviles. Si no me equivoco, estos textos religiosos parecen estar
relacionados con el temor a poner en peligro la idea de una moral, una
verdad y una racionalidad en comtin; temor que comparten con las po-
siciones objetivistas. En uno de los libros mds licidos sobre el tema, Ri-
chard J. Bernstein denomina angustia cartesiana a ese temor: “con enorme
claridad Descartes nos conduce a la necesidad, aparente e inevitable, de
decidirnos en casos de disyunci6n exclusivas: o hay algo que funda-
mente nuestro ser, un fundamento fijo de nuestro conocimiento, o no
podremos escapar a las fuerzas de la oscuridad que nos cubrirdn con
caos y locura moral e intelectual”. Por lo tanto, tenemos que “descubrir
el punto arquimideo que sirva como fundamento, para entonces cons-

7“Contaminacién”, Enciclopedia Internacional de las Ciencias Sociales, vol. 3, Madrid,
Aguilar, 1974, 128; véase Pureza y peligro. Un andlisis de los conceptos de contaminacion y
tabii, Madrid, Siglo xxi, 1973.

72



FORMAS DE HABLAR, ESTILOS DE RAZONAR

truir el s6lido edificio del conocimiento siguiendo las reglas estrictas del
Método”;® o actuamos bajo la guia de la razén o nos dejamos llevar por
nuestras pasiones, emociones y deseos. Histéricamente, la angustia car-
tesiana se ha robustecido, en sus distintas modalidades, por los segui-
dores ya de un pensamiento ilustrado de corte fundamentista, ya del
romdntico, que han gestado dicotomias como las de razén o emocién;
razén o arte; razén o tradicién; sujeto auténomo o alma del pueblo; libe-
ralismo o0 comunitarismo’. De aqui que la angustia cartesiana constituya
un permanente trasfondo, una suerte de escenografia fija, que ha enmar-
cado el debate entre absolutismo (objetivismo) y relativismo. La angus-
tia cartesiana se ha reproducido o vivificado incluso entre aquellos que
sin defender uno de los componentes de la oposicién, digamos el relati-
vismo, critican duramente al otro. Atiendo un par de ejemplos tomados
dela filosoffa y la antropologfa.

Una idea dominante en la epistemologia convencional ha sido que
para ser racionales, para ser plenamente humanos, hemos de ser capa-
ces de llegar siempre a un acuerdo con otros seres humanos.

Construir una epistemologfa —sefiala Richard Rorty'’- es encontrar la méxi-
ma cantidad de terreno que se tiene en comtn con otros. La suposicién de
que se puede construir una epistemologfa es la suposicién de que ese terre-
no existe [....] Insinuar que no existe parece que es poner en peligro la racio-
nalidad. Cuestionar la necesidad de la conmensurabilidad parece el primer
paso hacia la reanudacién de la guerra de todos contra todos.

$En Beyond Objectivism and Relativism: Science, Hermeneutics, and Praxis, Oxford, Basil
Blackwell, 1983, 17-18 y 117.

?Con virtuosismo Isaiah Berlin ha rastreado esta historia. Véanse Contra la corriente,
México, FcE, 1983, cap. I1I, y Arbol que crece torcido, México, Vuelta, 1992, cap. II. No hace
mucho el antropdlogo Richard Shweder insisti6 en revitalizar la angustia cartesiana en
“Larebelién roméntica de la antropologfa contra el iluminismo, o el pensamiento es mas
que razén y evidencia”, Carlos Reynoso (comp.), El surgimiento de la antropologia posmo-
derna, Barcelona, Gedisa, 1991. Sobre la polémica entre liberales y comunitaristas, Carlos
Thiebaut, Los limites de la comunidad, Madrid, cec, 1992.

°En La filosofin y el espejo de la naturaleza, Madrid, Cétedra, 1983, 288-289. {Una vez
més aparece la metafora de la guerra!

73



RODRIGO DIAZ CRUZ

El antropdlogo Clifford Geertz alegaba algo semejante en su célebre
ensayo en contra de los antirrelativistas:

Para un estudioso dificilmente puede haber mejor ocupacién que la de des-
truir un miedo. En lo que sigue voy a ocuparme del relativismo cultural [...]
del terror que despierta, y que a mi me parece injustificado. Injustificado
porque las consecuencias morales e intelectuales que generalmente se su-
pone derivan del relativismo —subjetivismo, nihilismo, maquiavelismo,
irresponsabilidad ética, insensibilidad estética, y tantas cosas méas- en reali-
dad nada tienen que ver con él, mientras que las recompensas prometidas a
quienes logren escapar de sus garras, recompensas que en gran medida
tienen que ver mds con un tipo de conocimiento pasteurizado, resultan ser
ilusorias."

Encuentro por lo menos una dificultad en las argumentaciones de
Rorty y Geertz. Uno y otro reproducen la angustia cartesiana: son inca-
paces de superarla, de conspirar contra el orden clasificatorio que ella
instaura, de colocarse en una posicion anémala. Rorty sefiala atinada-
mente que se trata de una ilusion pensar que existe un conjunto de crite-
rios de racionalidad ahistérico que el filésofo puede descubrir y, sin
ambigiiedades, indicarnos quién es racional y quién no lo es; pero no es
posible convenir con él cuando afirma que frente a los conflictos de
creencias y practicas sus resultados se explican s6lo por accidentes de la
historia o por la aceptacién arbitraria de algin conjunto de criterios.”
Aceptar que lo que hoy son buenos argumentos y razones puede cam-
biar en el futuro, nos informa del cardcter autocorrectivo de la racionali-
dad, pero no nos compele a despedirnos de ella, como insintia Rorty. En
su critica a los antirrelativistas, Geertz nos advierte que éstos se empe-
flan por recuperar “un concepto de ‘Naturaleza Humana’ descontextua-
lizado que servirfa de defensa contra el relativismo y la muy similar

1! Véase “Contra el antirrelativismo”, Revista de Occidente, ntim. 169, junio, 1995, 71.
Geertz polemiza, sin mencionarlo, con el filésofo y antropélogo popperiano Ian C. Jarvie,
“Rationality and Relativism”, The British Journal of Sociology, vol. 34, nim. 1, 1983, y del
mismo Jarvie, Rationality and relativism. In search of a philosophy and history of anthropology,
Londres, Routledge & Kegan Paul, 1984.

12Véase La filosofin y el espejo de la naturaleza, Madrid, Cdtedra, 1983, 298 y ss.

74



FORMAS DE HABLAR, ESTILOS DE RAZONAR

tentativa de rehabilitacién de otro viejo conocido: la ‘Mente Humana'”.
No obstante yerra el tiro: quien es critico del relativismo no estd obliga-
do a adherirse a las ideas de Naturaleza Humana o Mente Humana.
Creo que un modo de ser antirrelativista, como el que asumiré aqui,
consiste en reconocer que no hay forma de vida o cultura, no hay creen-
cias, normas de comportamiento, acciones o fuentes de moral, comen-
zando por las propias, que sean inmunes a la critica, que nos impidan
desplegar ciclos de argumentacién critica. Este dltimo camino —en la
medida que también despide a las verdades reveladas, los estdndares
universales, los criterios fijos, precisos y generales, la reprobacién del
disenso y la negacién del punto de vista- nos invita a la aventura de
unos paseos accidentados, limitados e inciertos, nunca concluidos; nos
invita a realizar una actividad o proceso abierto con sus fragiles condi-
ciones de produccidn, con sus posiciones alternativas que de caso en
caso se precisa discutir, sopesar y evaluar.

Antes de continuar debo hacer una aclaracién. Una vez declarada mi
posicién antirrelativista, estoy obligado a exponer respecto a qué ver-
si6n, versiones, o acaso todo el conjunto, cabe tal desacuerdo. Apunté
que las clasificaciones suponen una escision: aquello cuya pertenencia
no suscita problemas y cuanto se mantiene con alguna ambigiiedad e
indefinicion, en una zona misteriosa. Expondré por eso algunas notas
bésicas de una versién de relativismo sobre la cual no caben dudas en
torno a su identidad; un relativismo inaceptable y que sin embargo nos
ofrecerd algunas lecciones. Pero no lo hago s6lo para cebarme en contra
de quienes han propugnado, o propugnan, por esta version, sino para
mostrar que una de las criticas mds comunes planteadas al relativismo,
la tesis de la inconmensurabilidad, es suficiente sélo bajo ciertas condi-
ciones, que ya expondré. Esto es, asumiré que es posible defender cierta
inconmensurabilidad sin sucumbir en el relativismo.

ForMAS DE HABLAR, ESTILOS DE RAZONAR

Mientras Francisco I. Madero se esforzaba por pacificar al pafs, el antro-
p6logo norteamericano Franz Boas fue designado director de la Escuela
Internacional de Arqueologfa y Etnologfa Americanas en 1911 en la ciu-

75



RODRIGO DIAZ CRUZ

dad de México. La fama que habia ganado como promotor del desarro-
llo académico y profesional de la antropologia en los Estados Unidos lo
condujo al México revolucionario, donde contribuyd a la institucionali-
zacion de esta ciencia. Curiosamente, 55 afios antes Edward B. Tylor
habia arribado al puerto de Veracruz, donde inici6 una larga carrera in-
telectual que lo llevarfa a ocupar en Oxford el primer puesto universita-
rio creado ex profeso para un antrop6logo social. Aunque en este punto
de promocién e institucionalizacién de la antropologfa, en los Estados
Unidos uno y en Inglaterra el otro, coincidieron sus intereses, tanto Boas
como Tylor propusieron diversos, e incluso opuestos, objetivos y me-
dios para cumplirlos: defendieron programas de investigacion alterna-
tivos y en competencia. El programa relativista sostenido por Boas mos-
tr6 que el desarrollo de la tecnologfa, la religion, el arte, la organizacién
social, las ideas morales y el lenguaje no seguia el cauce tinico exigido
por la teorfa evolucionista del siglo x1x, suscrita por Tylor, y que no iba
necesariamente de lo simple a lo complejo. De esta evidencia pudo afir-
mar que cualquier desarrollo envolvia una multitud de factores histori-
cos y no era una simple realizacién de potencialidades inherentes. “Las
similitudes en las que se basaron las conclusiones evolucionistas habian
sido desligadas de su contexto histérico-cultural; la similitud de los fe-
némenos era mds aparente que real; a decir verdad, no eran compara-
bles. Los pretendidos desarrollos paralelos empleados como prueba no
eran, de hecho, paralelos, sino resultados convergentes de historias dife-
rentes”.”® La idea evolucionista de progreso tenfa que ser reexaminada a
laluz de esas evidencias, pero sobre todo, y nunca dejé Boas de insistir
en ello, debemos evitar juzgar o evaluar a otras culturas —o medir esa
vaporosa concepcién de progreso- a partir de los criterios que nos pro-
vee la civilizacién occidental moderna. No es posible mostrar, en fin,
que esta ultima ha sido “lo mejor que se ha dicho y pensado”. En este
sentido, la idea de tolerancia, en el contexto profundamente etnocéntri-
co y racista al que se opuso Boas, provocé que este programa de investi-
gacién incurriera en un relativismo ético radical, que sefiala que es equi-
vocado para los miembros de una sociedad evaluar, interferir o condenar

1 Alexander Lesser, “Franz Boas”, Enciclopedia Internacional de las Ciencias Sociales,
vol. 2, Madrid, Aguilar, 1974, 16.

76



FORMAS DE HABLAR, ESTILOS DE RAZONAR

los valores y conductas de otra sociedad, autorrefutdndose tan pronto
termina de verbalizar este enunciado, pues utiliza el término “equivoca-
do” en un sentido no relativo. En 1934, Ruth Benedict finalizaba asi su
libro Patterns of Culture, acaso uno de los textos mds emblematicos del
relativismo norteamericano: “El reconocimiento de la relatividad cultu-
ral lleva consigo sus propios valores, que no necesitan ser los de las filo-
soffas absolutistas, [promovamos la tolerancia para] las coexistentes e
igualmente vdlidas pautas de vida que la humanidad ha creado para si a
partir de los materiales primarios de la existencia”**. En EI hombre y sus
obras, publicado en 1948, Melville Herskovits defendfa que “las valora-
ciones son relativas al fondo cultural del cual surgen”, y que debemos
reconocer y aceptar los valores de cada cultura, y “no juzgar y destruir
los que no sean congruentes con los nuestros””. Tanto en Benedict como
en Herskovits los valores no sélo son inmunes a toda critica-hacen on-
dear la bandera del “todo se vale”—, sino que se exhiben como certezas
propias de cada cultura que arraigan inevitablemente a los sujetos a sus
formas de vida, pedazos de mundo al que estdn atados.

El programa boasiano buscé destacar la diversidad y pluralidad cul-
turales, sea de pensamiento, valores y acciones; pero antes que eso fue
un programa que discutié la forma en que deben hacerse las evaluacio-
nes y los juicios sobre otras culturas, buscé normar el discurso sobre la
alteridad. Para Boas y sus discipulos, la cultura modela —tal vez “forja”
sea una palabra mds precisa- la percepcién de los actores, de tal modo
que para comprender cualquier forma de vida ajena se precisa descubrir
su légica cultural interna; diferentes culturas forjan distintas percepcio-
nes y, si se presiona el argumento, diferentes realidades y mundos. El
acceso del investigador a estas percepciones, realidades y mundos alter-
nos es posible mediante un proceso de empatia psicolégica. Formado en
Alemania, Boas estuvo influido por las escuelas histéricas alemanas y
por el neokantismo de finales del siglo xix. Adopt6 del filésofo Wilhelm
Dilthey la distincién entre las Naturwissenchaften y las Geisteswissenchaf-
ten; de €l retomé precisamente la idea de que para obtener una genuina

1 Esta obra se tradujo al espafiol como El hombre y la cultura, Barcelona, Edhasa, 1989,
283-284; las cursivas son mias.
Melville Herskovits, EI honbre y sus obras, México, FCg, 1976, 77 y 92.

77



RODRIGO DIAZ CRUZ

comprension del otro se necesita, como prerrequisito, un acto de empa-
tia psicoldgica: “introducirse en la cabeza” del otro, acompasarse a su
vida para develar sus secretos. Al igual que Dilthey, Boas privilegié el
hecho singular, el fenémeno tinico. De aqui que también se conozca a su
programa como particularismo cultural. Este ofreci6 consecuentemente
una visi6n pluralista y discontinua de la historia y la cultura, enla que la
reflexién sobre la diversidad lingiiistica jugd un papel fundamental. Por
eso una de las rutas de investigacién privilegiadas que cultivé este pro-
grama fue el de la elucidaci6n de las relaciones entre lengua y cultura. Al
respecto, Boas se opuso a la concepcién segtin la cual existen lenguajes
primitivos incapaces de servir en estadios culturales mas avanzados.'®
De lainquietud por indagar las relaciones entre lengua y cultura, el pro-
grama boasiano se fue deslizando a un relativismo lingtifstico, pero no
como una propuesta filoséfica, sino como una que habia que sustentar
con el apoyo del estudio empirico y minucioso de lenguas concretas. La
lingtifstica norteamericana posterior serfa impensable sin los abundan-
tes estudios que los antropdlogos adheridos a esta ruta de investigacién
hicieron de las lenguas de los grupos indigenas americanos. A esta tarea
se dedicaron con asombrosa perspicacia y capacidad imaginativa, aun-
que filosoficamente fallida, Edward Sapir y Benjamin Lee Whorf, disci-
pulos de Boas.

El relativismo lingiistico ~también conocido como hipétesis Sapir-
Whorf- adaptd el distingo kantiano entre contenido y esquema: por un
lado estd lo que es dado a la mente a través de las sensaciones y expe-
riencias, y por el otro estdn los esquemas conceptuales que son utiliza-
dos para organizar lo dado. Pero a diferencia de Kant, en esta hipétesis
los esquemas conceptuales organizadores son siempre y sélo relativos a
su contexto histérico-cultural. Si diferentes culturas tienen distintos es-
quemas conceptuales, entonces disponen de diversas formas de organi-
zar lo dado por las sensaciones y experiencias.

1 Concretamente a John Wesley Powell, quien en 1891 postulé esta concepcién en su
influyente libro Indian Linguistic Familias of America North of Mexico. Militar y explorador,
Powell fue director del museo etnoldgico del Smithsonian Institute.

78



FORMAS DE HABLAR, ESTILOS DE RAZONAR

Las bases del sistema de cada lengua —escribié Whorf”- no es un mero ins-
trumento reproductivo para emitir verbalmente ideas; mds bien, el sistema
mismo es el productor deideas [...] La produccién de ideas no es un proce-
so independiente, estrictamente racional, en el viejo sentido, sino que es
parte de una gramdtica particular. Analizamos a la naturaleza, la pensamos,
através de formas dictadas por nuestra lengua materna.

Continda adelante:

organizamos a la naturaleza en conceptos, y le atribuimos significado,
porque somos parte de un acuerdo para proceder de esta manera —un acuer-
do que rige enteramente a nuestra comunidad lingiiistica y que ha sido co-
dificado en las normas de nuestra lengua-. Este acuerdo es implicito y no
formulado, pero sus términos son absolutamente obligatorios; es imposible ha-
blar sin someterse a la organizacién y clasificacién de las formas verbales
que decreta el acuerdo.

Los argumentos de Whorf constituyen un ataque al objetivismo,
pues aduce que esquemas conceptuales singulares determinan nuestra
l6gica y concepcién de la realidad, pero también se opone al subjetivis-
mo en tanto que los individuos no son libres de describir la naturaleza
mas que cifiéndose a las limitaciones y alcances impuestos por el esque-
ma conceptual del que disponen.

Lo que Whorf postulé es la nocién de esquemas conceptuales radi-
calmente alternativos, cada uno de ellos con percepciones, concepcio-
nes, valores de verdad exclusivos y excluyentes. No sélo conocemos el
mundo mediante nuestro esquema conceptual, el argumento es mds ra-
dical: cada esquema conceptual construye un mundo, con sus propios
valores de verdad, e instituye formas de vida distintivas, tinicas, cerra-
das en sf mismas, incomunicables fuera de €, pero también donde es
imposible reconocer otros esquemas. El prologuista de la obra de Whorf,
J.B. Carroll, anoté que “nada mds alejado de lo que pensaba y queria
Whorf que convertir su relativismo lingiistico en un argumento contra

17En Pensamiento, realidad y lenguaje, Barral Editores, Barcelona, 1971, 241, cursivas en
el original.

79



RODRIGO DIAZ CRUZ

la comunicacién entre las culturas y las naciones”. Probablemente tenga
razén respecto a sus intenciones, pero a ese callején sin salida condujo
su determinismo lingiiistico: las diferencias culturales se explican por
las diferencias lingtiisticas, por la presencia de esquemas conceptuales
radicalmente alternativos, pero como dar cuenta de esas diferencias sin
caer en vértigos epistémicos; c6mo mostrar que un hopi piensa de modo
distinto a Whorf si ambos operan con diferentes esquemas conceptua-
les. Las lenguas se presentan como prisiones construidas con conceptos.
Aqui estd, a mijuicio, uno de los problemas centrales: los esquemas con-
ceptuales han sido entendidos como “universos de significado” autosu-
ficientes y sin mediacidn, cerrados, autocontenidos; fronteras infran-
queables hechas de muros lingfifsticos y culturales.

El culturalismo boasiano constituye un caso indudable, puro, del
relativismo en la antropologfa, de un relativismo radical, sea moral, de
verdad o epistémico. Ahora bien, uno de los componentes que avivo
esta posicion se halla en la peculiar manera en que conceptualiz6 la ca-
tegoria de “cultura”, ciertamente fundante de la disciplina. En este pro-
grama, “cultura” es entendida como un sistema perfectamente integra-
do, en el cual cada uno de sus elementos es interdependiente con todos
los demés; una organizacién compacta y coherente, a la que le subyace
una unidad o patrén cultural que es la causa de acciones uniformes. Me
permito una metafora: entendida como un drbol genealdgico —en el que
siempre, a pesar del tiempo, hay ancestros comunes, un nticleo duro
mds 0 menos permanente de creencias y practicas, valores y normas,
una esencia que la dota de coherencia—, la cultura debe protegerse de
cualquier posibilidad de cambio que no provenga més que de su légica
interior. Sin embargo no queda claro, dado el determinismo que implica,
como pueda gestarse tal cambio cultural. Al demandar que explique-
mos cada cultura sélo en sus propios términos, el relativismo boasiano
excluy6 la posibilidad del ejercicio de la critica. De este modo las cultu-
ras —las creencias y précticas, normas y valores que les dan coherencia—
se vuelven incorregibles.”® Otro error fue dar un salto inferencial inad-

18 A este argumento lo denomina Charles Taylor la “tesis de la incorregibilidad”.
Véase “Comprension y etnocentrismo”, La libertad de los modernos, Buenos Aires, Amo-
rrortu, 2005, 209.

80



FORMAS DE HABLAR, ESTILOS DE RAZONAR

misible, como el que dieron Benedict, Herskovits y Whorf: defender que
todas las creencias, précticas, normas y valores culturales, y las singula-
res realidades que de ellas emergen, son “igualmente validas”. Mds atin,
sies tarea del antropélogo develar la cultura en su totalidad sin fisuras,
no queda claro cémo ha de hacerlo si estd atrapado a su vez en su propio
esquema conceptual. En suma, esta concepcién de cultura hace inviable,
paraddjicamente, la investigacion antropoldgica, porque niega la tra-
duccién entre culturas. A pesar de sus diferencias, segtin sefialara arriba,
el absolutismo y el relativismo comparten puntos de encuentro: agobia-
do por sus certezas, el relativismo es una versién del primero sélo que a
una escala mds modesta. Doy algunos pasos para disolver la angustia
cartesiana y el falso dilema al que nos somete su orden clasificatorio.

En su célebre ensayo “De laidea misma de un esquema conceptual”,”
Donald Davidson sefiala que la idea de un esquema conceptual radical-
mente alternativo al nuestro no tiene sentido: si lo podemos detectar, si
sabemos que “eso” es un esquema entonces lo podemos traducir. La criti-
ca del fil6sofo norteamericano apunta contra las posiciones —entre ellas el
relativismo boasiano- que conciban a los esquemas (sean formas de vida,
culturas, juegos del lenguaje, realidades maltiples, paradigmas, univer-
sos de significado) como autocontenidos, cerrados, consistentes, com-
pactos, sin mediacion, constructores de sus propios mundos y realida-
des. La critica justa de Davidson es como sigue:

a) tener un esquema conceptual implica disponer de cierto lenguaje;
b) s6lo podemos calificar algo como lenguaje si podemos traducir sus
supuestas afirmaciones a nuestro lenguaje;
¢) quien traduce un lenguaje a otro establece una capacidad bdsica entre
ambos lenguajes;
d) proponer la existencia de un esquema conceptual radicalmente alter-
nativo al nuestro implica:
d.1) segtin la premisa a), calificar ese algo como lenguaje; lo que supone
d.2) segtin la premisa b), traducir sus supuestas interpretaciones a
nuestro lenguaje; lo que implica

YEn De la verdad y de la interpretacion, Gedisa, Barcelona, 1990.

81



RODRIGO DIAZ CRUZ

d.3) segtin la premisa c), establecer un terreno comiin basico entre el
esquema “radicalmente alternativo” y el nuestro.

Mostrar que existe un terreno en comtn entre lenguajes refuta las
posiciones que afirmen, explicita o ticitamente, que la traduccion es im-
posible. Los argumentos de Davidson son al respecto impecables. No
obstante, no son necesarios para refutar la posibilidad, para todos los ca-
sos, de inconmensurabilidad, puesto que parten de la premisa de que la
traducibilidad implica isomorfismo respecto a la estructura de verdad
entre dos lenguas dadas (“La nieve es blanca” es una oracion verdadera
en lalengua castellanasi, y s6lo si, “Snow is white” es una oracién verda-
dera en la inglesa, y viceversa). Albrecht Wellmer ha sefialado que esta
argumentacion no es necesaria “para poder entender una lengua extran-
jera, ya que traducir lo que alguien dice no es equivalente a interpretarlo”.
Esto es, adquirir una habilidad préctica para hablar y comunicarse en
una segunda lengua no implica necesariamente “encontrar una oracién
que ocupe el mismo lugar en la estructura de nuestro lenguaje. En princi-
pio, la traducibilidad no implica el isomorfismo en la estructura de su
lenguaje”. Esta critica presupone una disociacién conceptual bésica: tra-
ducir una segunda lengua a nuestro propio idioma no es lo mismo que
comprenderla; con otras palabras, traducir una segunda lengua posibilita
su comprension, pero no la garantiza. De este modo, la demostracién de
Davidson de que existe un terreno en comtin entre lenguajes no impide
que se pueda hablar inteligiblemente de esquemas conceptuales alter-
nativos e inconmensurables en cierto sentido. Debemos aceptar el plu-
ralismo de los esquemas conceptuales, nos indica Wellmer, en el sentido
de que hay distintas formas de hablar acerca del mundo; formas de hablar

que a su vez podrian resultar mas o menos adecuadas, que admitieran en
mayor o menor grado la expresién de verdad, de modo que en aras de la
verdad, a veces tuviéramos razones para revisar nuestras formas de hablar.
Esto no implica que haya un pardmetro extra-lingiistico de la verdad; lo
que mds bien dice es que el lenguaje que de hecho hablamos, no nos propor-
ciona ningtin pardmetro tltimo de verdad, ni tampoco de racionalidad.
Brevemente: no es cierto que toda forma de hablar (lenguaje, teorfa, auto-
concepcion, imagen del mundo, forma de vida) sea tan buena como cual-

82



FORMAS DE HABLAR, ESTILOS DE RAZONAR

quiera otra [...] ni tampoco es verdadero que haya una estructura de la
verdad comtin a todos los lenguajes.”

Wellmer contribuye sin duda a ubicarnos en una posicién anémala
respecto al orden clasificatorio que debemos superar: no existen algorit-
mos extralingiifsticos —fuera de la historia y la cultura- de la verdad y la
racionalidad, pero tampoco es cierto que toda forma de hablar (o esque-
ma conceptual) sea “igualmente vélida”, no “todo se vale”. Esta posicién
es similar a la que ha sostenido Ian Hacking: “me parece que una buena
parte de las ya cldsicas discusiones filoséficas contemporaneas sobre te-
mas como la inconmensurabilidad, la indeterminacién de la traduccién y
los esquemas conceptuales discuten equivocamente la verdad, donde
deberian considerar la verdad-o-falsedad”.*' Para desarrollar su argu-
mentacion, Hacking introduce dos categorias, la de disociacion y estilos de
razonar, que ilustra con los siguientes ejemplos. Pierre Simon Laplace,
también conocido como el “Newton francés”, publicé en 1800 su Mecdni-
ca celeste, un compendio en cinco tomos de los conocimientos astrondmi-
cos de su época. Un alumno de mateméticas aplicadas podrfa entenderlo
hoy sin dificultad, a pesar de que incluya la teoria del caldrico, que ha
sido desechada por completo. En contraste con el de Laplace, el estilo de
razonar de Paracelso supone una disociacion respecto al nuestro. No es
que la obra de Paracelso nos sea ininteligible por completo: de hecho
podemos aprender a leerla, incluso imitarla. El problema no radica s6lo
en atribuir falsedad a lo que Paracelso escribié, sino que no podemos
atribuir verdad-o-falsedad a muchas de sus oraciones. Su estilo de razo-
namiento nos es extrafio, es inconmensurable con el nuestro porque no
hay manera de contrastar lo que él quiso decir con lo que nosotros poda-
mos decir; en efecto, es traducible al espafiol, pero no podemos afirmar o
negar en todo lo que dice. En suma, el contraste entre Paracelso y el de la
quimica actual es la disociacién entre dos estilos de razonar. Hacking argu-

2 En “Intersubjetividad y razén”, Leén Olivé (comp.), Racionalidad, México, Siglo xx,
1988, 245-247.

2 En “Language, Truth and Reason”, Martin Hollis y Steven Lukes (eds.), Rationality
and Relativism, Cambridge, The miT Press, 1982, 49.

ZResumiré en las siguientes lineas los argumentos que Hacking expone en su libro
Representar e intervenir, México, Paidés-unam, 1996, 91-94.

83



RODRIGO DIAZ CRUZ

ye que existen dos correlatos lingtiisticos de la disociacién: a) que muchos
de los enunciados de Paracelso no estdn entre nuestros candidatos a ver-
dad-o-falsedad (por lo tanto no todos); y b) que existen estilos de razonar
ya olvidados que son fundamentales para comprender su pensamiento.

Un esquema conceptual —continta Ian Hacking- es una red de posibi-
lidades cuya formulacion lingfiistica constituye una clase de oraciones
susceptibles del titulo de verdaderas o falsas. Paracelso vio el mundo
como una red diferente de posibilidades, encajadas en estilos de razo-

namiento diferentes de los nuestros, y a esto se debe que estemos disocia-
dos de él.

Sin embargo, no por estar disociados son ajenos al empefio intelec-
tual. Mds bien, justo por estarlo provocan al pensamiento, generan en el
intelecto esfuerzos por aprehenderlo y desde luego por desplegar juicios
criticos. Como afirma Luis Villoro a propésito de la experiencia de lo
otro, “un empefio paraddjico ha sido convertir en razonable lo indecible
[disociado], ;pero en qué otra forma podria la razén dar testimonio de
aquello que la rebasa?”.? Acaso estas reflexiones apunten mds al caracter
enfdticamente incompleto y limitado del pensamiento, el lenguaje y la
raz6n; a su continua confrontacion con la incertidumbre y falibilidad,
preocupaciones ellas profundamente humanas que no se resuelven con
certezas sofocantes: sean el ojo de Dios, sean fronteras infranqueables,
atrincheradas con muros lingifsticos y culturales.

De las categorias formas de hablar y estilos de razonar me es dable de-
fender que la inconmensurabilidad no inhibe la comparacién ni la criti-
ca, y que la traducibilidad no garantiza la comprensi6n. A estas conclu-
siones llegé Ana Rosa Pérez Ransanz en sus excelentes estudios sobre la
obra de Thomas S. Kuhn y, en particular, a su evaluacién de la tesis de la
inconmensurabilidad. En éstos atiende la siguiente pregunta: “;cémo
pueden tener éxito los historiadores de la ciencia al interpretar teorfas
del pasado, si éstas no son completamente traducibles al lenguaje de las

B En La mezquita azul. Una experiencia de lo otro, México, Verdehalago-uam, 1996,
157-158.

84



FORMAS DE HABLAR, ESTILOS DE RAZONAR

teorfas actuales?”** O con otras palabras, ;cémo pueden tener éxito los
antropdlogos al interpretar otras culturas, si éstas no son completamen-
te traducibles al lenguaje de sus teorfas y culturas? Siguiendo a Kuhn,
Ana Rosa Pérez responde que traducir e interpretar son quehaceres dis-
tintos; el trabajo del historiador de la ciencia y del antropélogo exige,
sobre todo, tareas de interpretacion, no sélo de traduccién:

El caso crucial, no sélo para el antropélogo y el historiador de la ciencia, sino
también para el cientifico que intenta comprender una nueva teorfa, es cuan-
do se topa con términos cuyos referentes no puede determinar (identificar o
describir) con sus propios recursos lingiiisticos, términos que ademds no
puede incorporar a su propio léxico sin que sus clases de objetos se vean se-
riamente trastocadas. Es decir, cuando el investigador se encuentra con una
clasificacién o taxonomia que diverge estructuralmente de la suya. En ese
caso, la tinica via para lograr la comprensién es el aprendizaje del lenguaje.
Al aprender un nuevo lenguaje, o teorfa, aprendemos las relaciones concep-
tuales que nos permiten determinar la referencia de sus términos, aunque
algunos de esos términos no sean traducibles ni incorporables a nuestra len-
gua materna o al lenguaje de nuestra comunidad cientifica [...] El aprendi-
zaje de un lenguaje no garantiza la traducibilidad completa debido a que un
léxico —un conjunto estructurado de términos- limita de entrada las formas
de ver el mundo; aprender un lenguaje implica aprender a categorizar y es-
tructurar el mundo de la experiencia de una determinada manera.”

Convenir con la historicidad de los conceptos y significados, recono-
cer que pueden ser relativos a una o mds culturas, no nos arroja al relati-
vismo, puesto que no se acepta que éstos -las creencias, practicas, nor-
mas y valores que son su condici6n y efecto— sean igualmente vélidos, ni
que estén decididos o anclados en definitiva por la cultura o un paradig-
ma; tampoco es aceptable que sean inmunes a la critica o que estén atrin-
cherados. Como los términos nunca estén solos, configuran poblaciones
conceptuales que acaso puedan estar distorsionadas, bien por las rela-

2En “Cambio cientifico e inconmensurabilidad”, Ambrosio Velasco (comp.), Racio-
nalidad y cambio cientifico, México, Paid6s-unam, 1997, 85y ss.
% Ana Rosa Pérez Ransanz, Kuhn y el cambio cientifico, México, 1999, 105 y 107.

85



RODRIGO DIAZ CRUZ

ciones de poder, bien por una ideologfa. En ningtin caso afirmo que sean
incorregibles. En este punto cabe subrayar una leccion que Carlos Pere-
danos ensefia: “la realidad no depende de los conceptos. La realidad no
depende del lenguaje, pero si depende de él 1o que consideremos que es
realidad, cualquiera que ella sea”.* Si aceptdramos lo que Pereda niega
estarfamos entonces incurriendo en el relativismo lingfifstico; antes bien
nos advierte de la naturaleza enféticamente histérica del lenguaje. Una
vez asumida ésta podemos encontrar, y mds que eso, cultivar, lugares
hospitalarios para la pluralidad de descripciones del mundo, para la
pluralidad de conceptos distintos de una misma realidad: la evidencia de
que disponemos nos permite afirmar que la vida humana no sélo las
admite, mejor, las ha propiciado. Un anfitrién generoso ha de mantener-
se alerta, pues no puede desconocer que algunas versiones del mundo
pueden estar viciadas por distorsiones, arrogancias, inadecuaciones y
tentaciones de poder. Por tanto, ser hospitalarios con posiciones alterna-
tivas no nos compromete a aceptarlas todas ellas, ni mucho menos a in-
ferir que son todas ellas descripciones igualmente validas. Reconocer el
derecho a la diferencia no supone consentir con toda diferencia; y en
paralelo a este argumento cabe enfatizar que la vida humana serfa muy
pobre si cada cual se limitara, como si estuviera frente a un espejo, a
complacerse con su propio horizonte: vicio narcisista en el que incurren
las posiciones absolutista (objetivista) y relativista.

VARIEDADES DE LA RAZON ARROGANTE

Ser hospitalario con otras versiones del mundo, con diferentes formas
de hablar y estilos de razonar, con creencias, précticas, valores y normas
alternativas a las que sostenemos —confrontdndolas, acompaséandolas,
postulando que no hay una que sea incorregible-, constituye una virtud
epistémica y ética... pero también conlleva sus peligros. Anotaba arriba
que se haaludido a las “guerras culturales” como imprecisa metafora de
los debates politicos y académicos en torno a las justas reivindicaciones
poscoloniales, feministas, gay, étnicas y por la ciudadania transnacional

% En Razén e incertidumbre, México, Siglo xx1-uNawm, 1994, 73.

86



FORMAS DE HABLAR, ESTILOS DE RAZONAR

que se estdn librando en précticamente todo el mundo. Los multicultu-
ralistas celebran la diversidad y defienden las culturas de los margina-
dos, las minorias, disidentes, colonizados. Sin embargo, y con todas las
virtudes politicas y morales que tiene dicha posicion, la categoria de
cultura puede provocar extravios, acaso geste en torno a ella imagenes
parciales y sublimes que hagan sucumbir a sus defensores en lo que con
precision Carlos Pereda ha denominado razdn arrogante, una razén que
tanto el absolutismo como el relativismo han recreado:

los modos de comprendernos a nosotros mismos, a nuestras formas de vida y
ala cultura, o mejor, a las culturas en que vivimos, y que nos permiten crecer
0 nos destrozan, con frecuencia han sido y son invadidos por ese personaje
que llamo “razén arrogante” [...] una razén que con avidez no deja de desear
“més de lo mismo y nada de lo otro”: se autoconfirma sin limites y con igual
falta de limites desacredita, difama. Es una forma del espiritu sectario. Més
todavia, no hay arrogancia que tarde o temprano no se convierta en secta.”’

Las dificultades que suscita un multiculturalismo ciego, una toleran-
cia sin limites, no son pocas: tiende a esencializar a las culturas, gesta,
promueve y justifica fundamentalismos que desencadenan actos colec-
tivos de violencia, vivifica un indeseable relativismo que, segtin vimos,
confina inevitablemente a los individuos a su cultura, comunidad, a una
identidad de la que es dificil escapar; ademads, al enfatizar en exceso la
dimension cultural puede encubrir desigualdades econémicas y socia-
les. Conviene tomar precauciones entonces respecto a ciertos abusos
contemporaneos en el manejo del término cultura, pues ahora todo es
cultura: el discurso cultural se ha convertido en un préspero mercado,
un resorte de la intolerancia o en mecanismo de salvacion. Atiéndanse
los siguientes fenémenos a modo de ilustracién. Cinicamente, pero con
una comprension cabal del momento histérico, Akio Morita, uno de los
fundadores de la transnacional Sony, se ha opuesto a una mayor apertu-
ra de la economia japonesa, pues ello podria “significar cambiar leyes
para aceptar firmas extranjeras que acaso no sean apropiadas a nuestra

En Critica de la razén arrogante, Taurus, México, 1999, 13-4.

87



RODRIGO DIAZ CRUZ

cultura” . M4s trdgicamente, grupos xenéfobos en los paises desarrolla-
dos cazan y linchan a inmigrantes ilegales que provienen del Tercer
Mundo porque quieren proteger, dicen, sus empleos, valores y rasgos
culturales; en Afganistdn los talibanes apelaron a ciertas notas constitu-
tivas de su cultura y religién para derruir milenarias estatuas de Buda,
ya que representaban imagenes idoldtricas; en algunos pueblos mexica-
nos se persigue y expulsa a los conversos al evangelismo porque, se in-
dica, socavan la identidad comunitaria; més recientemente hemos sido
testigos de la condena de los matrimonios gay porque, segtin sus criti-
cos, atentan contra una esencial naturaleza humana. Més atn, algunos
sistemas juridicos son permeables a la razon arrogante. Si bien ningtin
Estado reconoce legalmente el uso de la evidencia basada en criterios
culturales como factor exonerante, ciertos jueces han llamado a esta es-
trategia defensa cultural. En Nueva York una mujer chinoamericana fue
asesinada a golpes por su marido. El homicida explicé que su accién
obedeci6 ala costumbre china de limpiar la vergiienza que la infidelidad
de su esposa habia hecho caer sobre él. A partir del criterio de la defensa
cultural —esto es, que la culpabilidad moral de un acusado inmigrante
debia juzgarse de acuerdo con sus propios estandares culturales-los jue-
ces lo absolvieron del cargo criminal.” En estos casos se despliega una
imagen intolerante y salvifica de la categorfa de cultura, actos impregna-
dos por la razon arrogante que “no deja de desear mds de lo mismo y
nada de lo otro”. Esta clase de razén encuentra su principal vocacién en
establecer fronteras rigidas, demarcadas claramente, entre un nosotros y
unos otros. Es una razén que segtin sea el caso, y en una relacién inversa-
mente proporcional, hace opacos a unos y vuelve transparentes a otros;
tiene una inclinacién por hacer de las culturas totalidades; o, como en el
caso de la homilia y la enciclica citadas arriba, obligar a todos —los
“otros”, los heterodoxos, los disidentes, los “nifios en la fe”—, previa
transformacién, a formar parte de una tinica totalidad. En antropologia
el relativismo cultural constituye evidentemente el caso paradigmatico

% Citado en Adam Kuper, Culture. The Anthropologists’ Account, Cambridge, Harvard
University Press, 1999, 2-3.

¥ fste y otros casos legales andlogos son descritos y analizados por Seyla Benhabib,
Las reivindicaciones de la cultura, Buenos Aires, Katz, 2006, 152 y ss.

88



FORMAS DE HABLAR, ESTILOS DE RAZONAR

del ejercicio de la raz6n arrogante, sin embargo ésta tiene sus peculiares
variedades. Mostraré una a vuelo de pdjaro: la tesis de la incorregibilidad
de las creencias. El segundo caso que expondré no constituye —todavia-
una variedad de la razén arrogante, pero introduce una argumentacion
que juzgo indeseable y que no poco se ha extendido en la antropologia.

Mucha tinta ha corrido en torno a la evaluacién que hizo E.E. Evans-
Pritchard del sistema de creencias y précticas azande sobre la brujerfa;
més todavia, se ha convertido en el caso paradigmatico del debate entre
las posiciones absolutista (u objetivista) y relativista.* Menos atenciéon
se ha prestado a una afirmacién del antropélogo inglés en su magnifico
trabajo publicado en 1937, en la que instaura una radical asimetria -me-
jor: arrogancia- entre el estilo de razonar del cientifico y el del zande.
Evans-Pritchard sefiala que la teorfa azande de la brujeria es racional y
l6gica, pero también es imaginaria o falsa, y que “los brujos, tal como los
conciben los azande, no pueden existir”. Creo que en lo central tiene ra-
z6n, pero éste no es el punto que me propongo discutir. Mds adelante
introduce la siguiente consideracion:

En esta tela de arafia de creencias cada hilo depende de otro hilo, y el azan-
de no puede salir de sus redes porque éste es el tinico mundo que conoce.
La tela de arafia no es una estructura externa en la que se encierra. Constitu-
ye la textura de su pensamiento y él no puede pensar que su razonamiento
esté equivocado.”

No sélo aduce que el azande no se percata de que sus creencias son
falsas, situacion que suele ocurrirnos, en muchas ocasiones con graves
consecuencias; no sélo sostiene que la sociedad azande es una “cerrada”
en el sentido de no disponer de instituciones que promuevan la critica
de creencias, su argumento es mds bien desmesurado: arguye que en
realidad no pueden darse cuenta de ello, no hay posibilidad alguna, por
mds que lo intenten, dada “la textura de su pensamiento” —a la que el

%Para una revisién mas o menos exhaustiva, aunque sin duda parcial, véase Robert
Ulin, Antropologia y teoria social, México, Siglo xx1, 1990.

3V En Brujeria, magiay ordculos entre los azande, Barcelona, Anagrama, 1976, 193; las refe-
rencias previas a las que aludi se encuentran en el mismo libro en las paginas 26, 83 y 130.

89



RODRIGO DIAZ CRUZ

cientifico sf tiene acceso de una curiosa manera-. Despliega una peculiar
variedad de la razén arrogante cuando asume, sélo para los azande, la
tesis de la incorregibilidad de sus creencias; los condena a perpetuidad
a una oscura prision. A pesar de las enormes virtudes de su etnograffa,
Evans-Pritchard los hace paradégjicamente opacos, erige una imagen
sectaria del otro. Expongo el segundo caso.

La obra del antropdlogo brasilefio Eduardo Viveiros de Castro se
caracteriza por la fineza analitica, la riqueza etnogréfica y admirable
creatividad en sus estudios sobre los pueblos amerindios del Amazonas.
Mas todavia, sus trabajos sobre el perspectivismo amerindio han contri-
buido ala renovacién de la teorfa antropoldgica. Sin embargo, a veces in-
curre en cuestionables binarismos que, a diferencia de Evans-Pritchard,
hace opacos ya no a los otros, sino al nosotros. Aclaro. Con el fin de hacer
mads contundentes las oposiciones binarias entre dos esquemas concep-
tuales —el pensamiento amerindio y la cosmologfa occidental-, se ocupa
con enorme virtuosismo etnoldgico de hacer transparente aquél a costa
de dotar de opacidad, y agrego: simplificar, a esta tltima. Viveiros de Cas-
tro sefiala que el pensamiento occidental es ambiguo puesto que, por un
lado, lahumanidad es una especie animal entre otras; y por otro la Huma-
nidad es una condicién moral que excluye a los animales. La cosmologia
occidental postula, segtin él, una continuidad fisica y una discontinuidad
metafisica entre los humanos y los animales. Continuidad fisica porque
hace del hombre, como de cualquier otro animal, un objeto de las ciencias
de lanaturaleza; discontinuidad metafisica porque sélo el hombre consti-
tuye un objeto para las ciencias de la cultura. En esta ruta, el espiritu o la
mente constituye nuestro gran diferenciador, ya que nos coloca por encima
de los animales y de la materia en general, contribuye a distinguir cultu-
ras y hacer tinicas a las personas. El cuerpo en cambio es el gran integrador:
nos conecta con el resto de los seres vivos a través de ese substrato univer-
sal que es el apx. En contraste, el pensamiento amerindio postula lo inver-
so: una continuidad metafisica entre los seres del mundo, que da lugar al
animismo, y una discontinuidad fisica, que desemboca en perspectivis-
mo. Entre los amerindios la mente integra y el cuerpo diferencia.?> Sin

2 Véase “Cosmological Deixis and Amerindian Perspectivism”, Journal of the Royal
Anthropological Institute, vol. 4, nim. 3, 1998, 479. No es facil sintetizar la riqueza del

90



FORMAS DE HABLAR, ESTILOS DE RAZONAR

embargo, Viveiros de Castro no aclara, al menos légicamente, por qué
s6lo el pensamiento occidental es ambiguo: sien él P es discontinuo y Q es
continuo, y si en el pensamiento amerindio P es continuo y Q es disconti-
nuo, las razones que hacen a uno ambiguo, pero no al otro, se mantienen
oscuras. Mds atin, el enunciado que afirma que “en la cosmologia occi-
dental la mente diferencia y el cuerpo integra” provoca perplejidades.
Asume sin cuestionar un fuerte dualismo mente-cuerpo que ignora, por
ejemplo, postulados monistas —en los que la mente integra— que han con-
figurado diversas tradiciones. Por afladidura, algunas teorfas feministas,
queer y estudios de género no convendrian con la idea de que en la cosmo-
logfa occidental el cuerpo integra. Antes bien, en realidad estarfan mds
cercanas a las posiciones amerindias segtin las cuales el cuerpo constituye
un sitio que erige diferencias y perspectivas multiples. También me pare-
ce objetable laidea de “cosmologfa occidental” que utiliza como contraste
permanente: como si fuera una entidad natural, homogénea, con sus con-
tornos precisos, como si nos remitiera a una cosmologia occidental incon-
trovertible. Arriba apunté que la demostracién de Davidson de que existe
un terreno en comtin entre lenguajes no impide que se pueda hablar inte-
ligiblemente de esquemas conceptuales alternativos e inconmensurables
en cierto sentido. Albrecht Wellmer y Ian Hacking nos mostraron que de-
bemos aceptar el pluralismo de los esquemas conceptuales porque hay
distintas formas de hablar y estilos de razonar acerca del mundo. En sus tra-
bajos sobre la cosmologia amerindia Viveiros de Castro nos ha ofrecido
excelentes descripciones y andlisis de otra forma de hablar y estilo de ra-
zonar, de un esquema conceptual alternativo e inconmensurable en cierto

analisis de Viveiros, pero con el fin de aclararlo, aunque sea un poco, anoto que en la
cosmologfa amerindia la continuidad metafisica se explica porque “la condicién comtin
original tanto de los hombres como de los animales no es la animalidad, sino la humani-
dad[...] los animales son ex-hombres, no al revés” (p. 472). De aqui la continuidad meta-
fisica: animales y hombres comparten un mismo espiritu o conciencia. No obstante el
esquema corporal entre ellos es variable, por eso la discontinuidad fisica. Ahora bien, lo
importante es que el punto de vista esté localizado en el cuerpo: “Los cuerpos amerin-
dios no son pensados como dados, sino, mejor, como hechos” (p. 480), son los sitios don-
de se erigen las diferencias y las perspectivas miltiples. Otros trabajos del Viveiros de
Castro son “”Perspectivismo y multinaturalismo en la América indigena”, A. Surrallés y
P. Garcia Hierro (eds.), Tierra adentro: territorio indigena y percepcion del entorno, Copenha-
gue, IWGla, 2004; y “O nativo relativo”, Mand, vol. 8, ntim. 1, 2002.

91



RODRIGO DIAZ CRUZ

sentido, pero lo hace a costa de simplificar no al otro sino a un nosotros
con el fin de mantener las oposiciones binarias. Al hacer transparentes a
los otros, atribuye opacidad a un hipotético nosotros. ;Pero quiénes somos
esos “nosotros” al que alude el antropélogo brasilefio? ;No es el “noso-
tros” que hace esta evaluacién un sujeto muiltiple, diverso y desgarrado
por diferencias, divisiones y desigualdades culturales, politicas y econé-
micas, del mismo modo quelos “otros” que estudia? ; Al enfatizar el “no-
sotros” y el “otros” acaso no se sobredimensiona la fortaleza de los lazos
internos que unen a los miembros de una y otra parte?, ;no se subrayan
los desencuentros ahi donde es posible y deseable fusionar horizontes?

SOBRE LA FUSION DE HORIZONTES Y SUS PRECAUCIONES

Arriba sefialé que tanto la categoria gadameriana de fusion de horizontes
como la idea, mds general, de buscar acuerdos en torno a los criterios de
evaluacién que se aplicardn en casos de conflictos entre creencias y préc-
ticas han sido esgrimidas como recursos pertinentes para superar el fal-
so dilema entre absolutismo (objetivismo, fundamentismo) y relativis-
mo. Es momento de explorarlas.

La categoria hermenéutica de fusin de horizontes de Hans-Georg Ga-
damer procura superar barreras y muros, condena la razon arrogante,
las dicotomias y el orden clasificatorio que gesta; e introduce el cardcter
autocorrectivo de toda razon. Para elucidarla, comienzo con la idea de
situacion, que se

caracteriza porque uno no se encuentra frente a ella. Se estd en ella, uno se
encuentra siempre en una situacion cuya iluminacién es una tarea a la que
nunca se puede dar cumplimiento por entero [....] pero esta inacababilidad
no es defecto de la reflexion, sino que estd en la esencia misma del ser histé-
rico que somos. Ser histérico quiere decir no agotarse nunca en el saberse.
Todo saberse procede de una predeterminacién histérica:*

% Hans-Georg Gadamer, Verdad y método, Salamanca, Sigueme, 2005, 372. En lo que
sigue para hacer més fluida la lectura sefialaré entre paréntesis la pdgina, de este mismo
libro, de donde tomo la cita.

92



FORMAS DE HABLAR, ESTILOS DE RAZONAR

nadie puede exiliarse de la historia, la tradicién o de la cultura. Dado
que todo presente tiene sus limites, cada situacién estd determinada en
la medida en que constituye una posicién que limita las posibilidades de
ver. De aqui que a la situacién le pertenezca el concepto del horizonte.
“Horizonte es el dmbito de vision que abarca y encierra todo lo que es
visible desde un determinado punto [....] [por eso] hablamos de la estre-
chez del horizonte, de la posibilidad de ampliar el horizonte, de la aper-
tura de nuevos horizontes”. Si nos movemos, entonces el horizonte, su
rango de vision, se desplaza con nosotros. Aunque limitado y finito, el
horizonte estd esencialmente abierto, es fluido, con disposicién al cam-
bio. De aqui que aludir a un horizonte cerrado, “que cercarfa a las cultu-
ras”, es una mera abstraccion, cuando no ilusién (374). En una situacién
intervienen inevitablemente nuestros prejuicios y una razén que sélo
existe como real e historica, sin vinculos absolutos o arraigo definitivo a
una posicién. En su critica a la concepcién fundamentista, no puede ha-
ber para Gadamer comprension y conocimiento sin prejuicios, pero és-
tos siempre son corregibles:

el horizonte del presente estd en un proceso de constante formacién en la
medida en que estamos obligados a poner a prueba constantemente nues-
tros prejuicios. Parte de esta prueba es el encuentro con el pasado [con la
alteridad] y la comprensién de la tradicién de la que nosotros mismos pro-
cedemos. El horizonte no se forma pues al margen del pasado

[y de la alteridad: roc], pero tampoco es ajeno a la tradicién (376).

Ahi donde la Tlustracién entendi6 a la tradicion como fuente de su-
persticiones que era preciso suprimir, y donde el romanticismo se apro-
pi6 de ella para preservar el alma de los pueblos, Gadamer postula que
no hay “ciencia libre de prejuicios” ni prejuicios liberados de la critica.
Defiende por tanto el cardcter racional de las tradiciones y la naturaleza
tradicional de toda racionalidad.* Alude al “cardcter racional de las tra-
diciones” porque éstas no son monoliticas o estéticas; aunque suponen

3 Véase Ambrosio Velasco, “El concepto de tradicién en filosoffa de la ciencia y en la
hermenéutica filoséfica”, A. Velasco (comp.), Racionalidad y cambio cientifico, México, Pai-
dés-unam, 1997, 166y ss.

93



RODRIGO DIAZ CRUZ

la conservacién de lo dado, no se esclavizan a éste, ni excluyen el cam-
bio. Son las tradiciones una historia que se hace, inconclusa, desgarrada,
abierta; nos remiten a la memoria, a las experiencias colectivas e indivi-
duales que se recrean continuamente, se seleccionan e imaginan, frag-
mentadas y en competencia porque no se despliegan al margen de las
relaciones de poder. Las tradiciones gestan en ellas lo diverso, posibili-
tan su transformaci6n. Para Gadamer

nos encontramos siempre en tradiciones, y éste nuestro estar en ellas no es
un comportamiento objetivador que pensara como extrafio o ajeno lo que
dice la tradici6n; ésta es siempre algo mds bien propio, ejemplar o aborreci-
ble, un reconocerse, un imperceptible ir transforméndose al paso de la mis-
ma tradicién [...] es siempre una pluralidad de voces en las cuales resuena
el pasado

y la alteridad (350, 353). Traer al presente las voces del pasado y la alteri-
dad, comprenderlas —un saberse que nunca se agota-, es realizar la
fusion de horizontes, una fusién que permite dilatar y enriquecer nues-
tro propio horizonte, porque, a través de ella, ponemos a prueba nuestros
prejuicios, nos arriesgamos a modificarlos y en consecuencia a las tradi-
ciones a las que pertenecemos y que nos pertenecen. Aprender de otras
formas de vida y horizontes es simultdneamente comprendernos a no-
sotros mismos. Y alude a “la naturaleza tradicional de toda racionali-
dad” porque la idea de una razén absoluta no es una posibilidad de la
humanidad histérica: “la razén sélo existe como real e histdrica, estd
siempre referida a lo dado enlo cual se ejerce” (343). Para entender ca-
balmente el concepto de tradicion debemos afiadirle la nocién de phrd-
nesis, segtin la propusiera Aristoteles en la Etica Nicomagquea.

La phronesis no constituye un saber proposicional acerca del mundo,
alude a una forma de razonamiento —juicio o razén practica— que estd
vinculada con la eleccién y supone deliberacion; trata con lo variable e
involucra una mediaci6n entre los principios generales y las situaciones
particulares. No implica algoritmos, reglas o puntos fijos que ciegamen-
te se ponen en operacion, sino que de caso en caso es absorbente y per-
meable a las vicisitudes de la vida. Estd nutrida la phrénesis por la co-
munidad, puesto que es a través de ella, como lo indicé Charles S.

94



FORMAS DE HABLAR, ESTILOS DE RAZONAR

Pierce, que se ponen a prueba, evaldan y critican los prejuicios, los ar-
gumentos, los saberes. Muy probablemente a la phrénesis se referfa
Max Gluckman, sin mencionarla, cuando en su apasionante estudio
sobre el hombre razonable en los procesos juridicos entre los barotse dis-
cutio el caso particular de un problema general de todo sistema de ju-
risprudencia: el de aplicar reglas y leyes abstractas a las variadas cir-
cunstancias de la vida social. Para el juez barotse, ilustracién singular
del hombre razonable, los principios sociales, los prejuicios, costum-
bres y hébitos, los intereses de grupo, la nocién de persona sujeta de
derecho y las experiencias individuales deben ser incorporadas, reco-
nocidas, para relacionar las reglas fijas de la ley con la diversidad cam-
biante de la vida:
los jueces tienen que procurar que palabras como “culpable”, “negligen-
cia”, “derecho”, abarquen una amplia variedad de hechos; asi que denomi-
no absorbentes a esos conceptos, porque absorben en sus categorias abstrac-
tas el material crudo de la vida; y porque operan en condiciones sociales
diferentes son conceptos permeables: estan permeados por el marco social en
que se aplican.®

Aljuzgar y dictaminar sus casos, el juez barotse participa en una
tradici6n, un horizonte, y ante una comunidad que evaluard sus decisio-
nes; la comprensién que tenga de ellos y sus decisiones constituyen una
forma de ejercer la phrénesis. Y el saber que resulta de la comprensién
afecta a las personas y orienta sus acciones en situaciones concretas. Por
ello, es un conocimiento al mismo tiempo practico y moral. Mds atin,
para Gadamer las Geisteswissenschaften son, en el mismo sentido, disci-
plinas préctico-morales: los saberes que producen, la comprensién que
gestan, las decisiones que adoptan, las aspiraciones a la verdad que ra-
zonan, pero también los contraargumentos, réplicas y juicios criticos,
insertos en tradiciones y comunidades singulares, afectan a las personas
y orientan sus acciones en situaciones concretas.

% “The Reasonable Man in Barotse Law”, Order and Rebellion in Tribal Africa, Londres,
Cohen & West, 1963, 192 y 205.

95



RODRIGO DIAZ CRUZ

El principio practico-moral de la fusién de horizontes —que no se
deja guiar por ningtin algoritmo, sino de caso en caso por los juicios de-
liberativos o phrénesis— propicia la reflexion critica, el cambio y un desa-
rrollo racional en los acuerdos que conforman los presupuestos de las
tradiciones. Este principio no deja de ser, sin embargo, optimista, un
optimismo que exige tomar precauciones, porque no puede impedir la
tendencia a privilegiar los prejuicios de la propia tradicién en desme-
dro de los de otras tradiciones; o, segtin se vio arriba, privilegiar a los
de otras tradiciones porque se ha dotado de opacidad a los propios.
Mas atin, el principio de la fusién de horizontes puede incluso ocultar
asimetrias: no queda claro cudndo resulta de un consenso legitimo y
racional y cudndo es producto de distorsiones, de arrogancias, inade-
cuaciones y tentaciones de poder. Esto es, la posibilidad de fusionar ho-
rizontes no debe quedar al margen del andlisis de las relaciones de poder
de las tradiciones, horizontes y comunidades que en el proceso partici-
pan, puesto que las partes no siempre intervienen en igualdad de cir-
cunstancias y condiciones, ni es el caso que compartan el mismo sisterma
de diferenciaciones que permitan actuar sobre las acciones de los otros,
sean juridicas, econémicas, de género, lingiiisticas, culturales; ni el tipo de
objetivos que persiguen; las modalidades instrumentales de que disponen,
por ejemplo, las discursivas, y con qué clase de discurso se buscaran los
acuerdos; y las formas de institucionalizacion, desde qué dispositivos orga-
nizacionales se enuncian los prejuicios (tomemos el caso de la homilia y
la enciclica resefiados arriba) que en principio son susceptibles de ser
fusionados con aquellos otros con quienes tienen discrepancias. En una
posicion tedrica distinta a la de Gadamer, aunque participando del mis-
mo optimismo, Le6n Olivé ha escrito que

silos bi6logos racistas se aferran dogmaticamente a sus estdndares y se nie-
gan a discutirlos, entonces es legitimo acusarlos de conducta irracional y
anticientifica. Si aceptan participar en el debate, entonces las partes tendran
que tomar acuerdos sobre los estdandares de evaluacién que se utilizardn en
el contexto y, con base en ellos, examinar la fuerza de la evidencia disponi-
ble, asi como la solidez y la correccién de los argumentos en relacién con el
tema en disputa.

96



FORMAS DE HABLAR, ESTILOS DE RAZONAR

Y més adelante enfatiza que “la actitud razonable consiste en buscar
acuerdos sobre los criterios de evaluacién que se aplicardn. Esto puede
requerir transformaciones parciales en los criterios de evaluacion de
cada cultura”.* Apelar a los mejores argumentos y razones constituye
en efecto el mejor antidoto contra las distorsiones, arrogancias, inade-
cuaciones y tentaciones de poder, pero también debemos reconocer que
los contendientes han de aceptar participar en tal debate, cosa que no
siempre ocurre dadas las desiguales relaciones de poder entre ellos. Y
aun donde sf participen tenemos que aceptar que, a pesar de todo, no
siempre serd posible alcanzar ni la fusién de horizontes, ni acuerdos fi-
nales, mds atin, cabe la pregunta: ;es conveniente para todos los casos
llegar al Gran Acuerdo Final?

Concluyo. Conviene reconocer que la produccién del conocimiento,
y sus implicaciones practico-morales, es un proceso enfdticamente abier-
to, frgil e incierto, con sus posiciones alternativas que de caso en caso se
precisa discutir, sopesar y evaluar; supone siempre aventurarnos a to-
mar unos paseos accidentados, limitados, nunca concluidos. Asumir en
suma que los desacuerdos forman también una parte central de nuestra
vida. En la produccién del conocimiento antropolégico, en particular,
debemos ser cuidadosos con el concepto de cultura, pues con éste se ha
desplegado ya una imagen intolerante de los otros, ya salvifica, en todo
caso actos impregnados por la razon arrogante que “no deja de desear
mds de lo mismo y nada de lo otro”, una “forma del espiritu sectario”.
Esta clase de raz6n encuentra su principal vocacion en establecer fronte-
ras rigidas, demarcadas claramente, entre un nosotros y unos otros. Es
una razon que, segtin sea el caso, y en una relacion inversamente propor-
cional, hace opacos a unos y vuelve transparentes a otros; tiene una inclina-
cién por hacer de las culturas totalidades; o, como en el caso de la homilia
y la enciclica citadas arriba, obligar a todos, previa transformacioén, a for-
mar parte de una tinica totalidad donde no hay lugar para los disensos.

FECHA DE RECEPCION DEL ARTICULO: 3 de junio de 2009
FECHA DE ACEPTACION Y RECEPCION DE LA VERSION FINAL: 27 de noviembre de
2009

% En Multiculturalismo y pluralismo, México, Paid6s-unam, 1999, 170-171 y 174.

97





