RELACIONES 120, OTONO 2009, VOL. XXX

REFLEXIONES ACERCA DE UNA PARADOJA:
EL RELATIVISMO ETNOCENTRICO DEL PRAGMATISMO

Philippe Schaffhauser™
El Colegio de Michoacdn

El problema de la relacién entre relativismo y etnocentrismo es recurrente en el
pensamiento antropoldgico. Se ha vuelto incluso un callején sin salida, ya que la
discusi6n que ha generado se empantana en tomas de posicién normativa en
torno a cémo estudiar y respetar la diversidad cultural. El articulo aborda dicha
relacién mediante una perspectiva pragmatista que si bien permite aclarar cier-
tos aspectos confusos en torno a dicho problema, introduce un sesgo epistemo-
16gico y normativo que denomino “centrismo critico pluralista”. Lejos de ser un
tratado en sf sobre el pragmatismo a través del estudio del relativismo y del etno-
centrismo, este articulo entabla una discusién con autores tan diversos como
John Dewey, Clifford Geertz, Richard Rorty, Marvin Harris, Claude Lévi-Strauss,
Hans Joas, Donald Davidson o Ludwig Wittgenstein. Propone, por tanto, explo-
rar posibles escapatorias a la sempiterna alternativa a: o bien todo es relativo o bien
solo hay ciencia en lo universal.

(Pragmatismo, etnocentrismo, relativismo y reflexién antropoldgica)

ste articulo surge a raiz de un seminario de investigacién
organizado en el departamento de sociologfa de la univer-
E sidad francesa de Perpignan, hacia 2005. Junto con otros
colegas franceses decidimos centrar nuestra reflexién del

momento sobre el tema del etnocentrismo, en el entendido de que se
trata de un problema estructural en el quehacer de las ciencias sociales.
Durante tres afios (2005-2007), el propdsito de ese seminario consistié en
dar cuenta de la actualidad de este fendmeno como problema epistemo-
l6gico basico de las ciencias sociales para generar conocimiento que toca

*schaffhauser@colmich.edu.mx

21



PHILIPPE SCHAFFHAUSER

campos de estudio de muy diversa indole tales como etnicidad, religi6n,
nacionalismo, racismo, identidades sociales y culturales o relaciones de
género, entre otros.! Una de las consecuencias tedricas del etnocentris-
mo es que termina siendo un problema de centrismo (tanto como de
“periferismo”), esto e, relaciones de poder que convierten al “otro” y a
las otras culturas en producto de lo que, mal que bien, llamarfa yo un
“dominio-centrismo”, lo cual es un claro guifio a la sociologfa de Pierre
Bourdieu cuyo propdésito es resaltar los mecanismos ocultos de la domi-
nacion que se esconden detrds de las estructuras sociales.

En otra tesitura, la presente reflexi6n es el fruto del interés que mani-
fiesto, desde hace ya varios afios, acerca de las relaciones (en ciernes)
entre ciencias sociales (sociologfa y antropologia principalmente) y la
tradicién pragmatista impulsada en Estados Unidos por autores tan di-
versos y hasta cierto punto convergentes como Charles S. Peirce (1839-
1914), William James (1842-1910), John Dewey (1859-1952) y George H.
Mead (1863-1931). En efecto, en los albores del siglo pasado, el pragmatis-
mo se ha caracterizado en palabras de sus mds acérrimos adversarios
como Bertrand Russell por ser una filosoffa netamente norteamericana
—yanqui- al tiempo que muchas de las ideas del pragmatismo de aquel
entonces apuntaron (y siguen apuntando hoy dfa) hacia una posicién
que calificariamos hoy de relativista. Me propongo en este espacio de
reflexion analizar o por lo menos proporcionar elementos para estudiar
y desglosar esta suerte de paradoja y contribuir de algtin modo a encon-
trar una alternativa entre universalismo y relativismo en el entendido
de que tanto una como otra forma de pensar albergan variantes, facetas,
enfoques filoséficos y propios de las ciencias sociales muy distintos.
En este sentido, ;cémo puede concebirse una postura filoséfica que
combine al mismo tiempo un centrismo fundado en una cierta represen-
tacién de lo que supuestamente son los valores cardinales de la sociedad
norteamericana (i.e. democracia, liberalismo politico e individualismo)
con una concepcion pluralista de la realidad para no decir relativista y

' Seminario Etnocentrismo 2006 “Activer et mettre al'épreuve la posture de la critique
de!'ethnocentrisme”; y seminario Ethnocentrisme 2007 sobre “Décrire et spécifier les faits
culturels: conditions, intéréts et limites dune socio-anthropologie des formes symboli-
ques” impulsados y coordinados ambos por Ph. Schaffhauser y Alain Girard, sociélogo,
Universidad de Perpignan.

22



REFLEXIONES ACERCA DE UNA PARADOJA

que termina en tanto planteamiento por ser una suerte de oximoron fi-
loséfico: monismo pluralista? Esto es, ;c6mo interpretar correctamente
el lugar tan central que ocupa en la obra de John Dewey la experiencia
democrética acufiada en el suelo de Estados Unidos? ;Acaso John
Dewey no era sino un pensador norteamericano que encubria su etno-
centrismo con ideas filoséficas?” Como se comentard y analizard mds
adelante, el problema que nos ocupa gira en torno del etnocentrismo, es
decir, o bien el universalismo no es sino la consagracién de un punto de
vista, una forma de vida cultural triunfante o bien el relativismo posibi-
lita la legitimacién de todos los puntos de vistas culturales, es decir, nor-
mativos, convirtiéndolos todos en visiones moralmente y/o 16gicamen-
te aceptables. La tarea es inmensa para dirimir este problema. Por ello el
presente articulo plantea cuestionar el antagonismo etnocentrismo-re-
lativismo a partir del método pragmatista que consiste en desenredar
problemas como es el conocimiento y la representacién de la diversi-
dad cultural y del propésito filoséfico del pragmatismo que aboga por
la construccién de lo humano® como una creacién culturalmente situa-
da (Joas 2002), a través de nociones vagas como pluralismo y perspec-
tivismo. Mi postura consiste en poner a dialogar el pensamiento prag-
matista con ciertas voces antropoldgicas. Por ello mi pretensién no es
incursionar y menos recorrer el territorio correspondiente a la filosoffa
pragmatista (pues dudo mucho que tal comarca exista*), sino dejarme
guiar por esta filosoffa como si fuera un rio que enlaza unaidea con otra

2En este sentido, es interesante tener en cuenta que, durante mucho tiempo, John
Dewey por la naturaleza educativa de parte de su obra, ha sido considerado sobre todo
como un pedagogo norteamericano. El Dewey en tanto filésofo de pleno goce y recono-
cimiento general es una figura que aparece mds tarde en la historia del recibimiento de su
obra por la comunidad filoséfica.

3 Es de notar que otro pragmatista coetdneo de Peirce, Dewey y James, el britdnico
Ferdinand Canning Scott Schiller (1864-1937) calificé su filosoffa de “humanismo” como
una idea a realizar y no como un concepto sobre el cual prevalecerfa el acuerdo semanti-
co. El propio Peirce defiende la tesis de una estrecha relacién entre el pragmatismo y lo
humano como realidad social.

*No me considero guardidn de una tradicién y tampoco quiero hacer las veces de
exegeta de la tradicion pragmatista. Mi papel consiste en ser simple usuario del pragma-
tismo que, desde luego, con sus aciertos y lagunas contribuye, a su manera, a ampliar un
poco mds el espectro pragmatista.

23



PHILIPPE SCHAFFHAUSER

ocurrencia, es decir un problema con los insumos indispensables para
su resolucién. Antes que nada me parece indispensable detener la aten-
cién sobre lo que se entiende por pragmatismo, relativismo y etnocen-
trismo con tal de evitar asi que la discusion arrastre varios 0 muchos
malos entendidos.

PRAGMATISMO, RELATIVISMO, ETNOCENTRISMO Y SUS MALOS ENTENDIDOS

“Alemania y Austria son dos paises
separados por una misma lengua”
Karl Kraus

Estos tres términos ameritan algunos comentarios para disipar ambigtie-
dades o confusiones que su uso genera muy a menudo. De entrada diré
que no es conveniente definir cada uno de estos conceptos ya que tal es-
fuerzo —considero-serfa no s6lo poco pragmatista sino a la postre ilusorio.
Vamos a posicionarnos aqui como usuarios de este léxico. Por tanto,
“pragmatismo”, “etnocentrismo” y “relativismo” consideramos que no
son sino tendencias semdnticas, efectos de significacion que surten reac-
ciones de acuerdo, consenso, simpatia, duda o franco rechazo. En este
sentido, vale la pena mencionar una anécdota filoséfica: En una conversa-
cién con un amigo suyo, el filésofo espariol Jaime Nubiola relata lo que ese
dfa su colega opinaba sobre el pragmatismo: “; El pragmatismo? Lo peor
que tiene es el nombre” (Nubiola 2002, 8). ;Por qué esta clase de comenta-
rio? Tratemos de dar algunos elementos para contestar esta pregunta.

Pragmatismo o la unicidad del pluralismo

Sibien, el término pragmatismo tiene muchos sentidos, plantearé a ma-
nera de acercamiento semantico tres significados (Schaffhauser 2004),
esto es, tres usos de la palabra:

Una versién trivial y medidtica que asimila la palabra “pragmatis-

A

mo” con ideas o mejor dicho con adjetivos como “practico”, “concre-

Vs

to”, “real” 0 “directo” y en sumo grado con el concepto de accién.

24



REFLEXIONES ACERCA DE UNA PARADOJA

Caracteriza el pragmatismo, bajo este sentido, la actitud decidida y
voluntarista del empresario -valga la redundancia- emprendedor y
del politico que considera que su labor debe juzgarse mediante hechos
y no a partir de sus cualidades oratorias. El pragmatismo raya incluso
en la filosofia utilitarista, claro estd, considerada de modo también
trivial y simplista, donde el fin justifica los medios sean cuales sean.

El pragmatismo vendria a ser una prominente faceta de la forma
de pensar y vivir propia de los paises anglosajones donde se ha forja-
do una linea filoséfica que rescata el sentido comtin y establece el
dominio de los sentires a través del empirismo. El pragmatismo he-
reda esta tradicion filosofica siendo ésta una expresion filoséfica que
traslada a otro terreno de discusién la sabidurfa popular “el saber-
hacer” y “el sentido préctico” para elevarlos a una especie de cordura
tedrica. De hecho, tanto ésta como la definicién anterior terminan
uniéndose en una misma concepcién que convierte al pragmatismo
en un intento de rehabilitar la agnoiologia o teoria de la supuesta ig-
norancia,’ a manera de ponderacién del pensamiento cientifico y fi-
loséfico. Pues el pragmatismo no tiene propdsito epistemoldgico, en
el sentido de que no es en sf una teorfa del conocimiento, sino -valga
la sutileza- una teorfa para el conocimiento.

A pesar de la diversidad de influencia teérica y programatica de
su contenido filoséfico y social y a las posturas distintas que caracte-
rizan a sus principales autores, el pragmatismo constituye un movi-
miento filoséfico iniciado en Estados Unidos a través de la obra de
Peirce cuyo propésito ha sido, mediante una contundente critica del
cartesianismo (Peirce 1877 y 1978) continuar el programa filoséfico
del Kant de La critica de la razén pura y llevarlo a cabo hasta sus ulti-
mas consecuencias —esto es, la refutacion del kantismo®- y, con el

5Esto remite a la postura filos6fica del escocés James F. Ferrier (1808-1864), el inven-

tor de la palabra epistemologia que en su mente era la traduccion del concepto aleman
erkenntnistheorie “teoria del conocimiento”. Cf. Robert Blanché en L'épistémologie, Paris,
Puf, coll. Que sais-je?, ntim. 1475, 1972.

6Si bien Peirce confiesa que, cuando tenfa apenas 15 afios, se aprendié de memoria

La critica de la razén pura y era su libro de cabecera y advierte en su formacién y desarrollo
como pensador en materia de 16gica y filosofia su franca aversion por la filosoffa hegelia-
na reconoce al término de su vida que uno de sus grandes errores habia sido descalificar

25



PHILIPPE SCHAFFHAUSER

paso del tiempo, se ha convertido en una orientacién filoséfica cuyas
ideas claves de modo muy resumidas son:

a) La preeminencia del método sobre la teorfa. El pragmatismo no
es un método de pensamiento propio de una escuela filoséfica de-
terminada sino un método para pensar. Por tanto, no es una escue-
la filoséfica con su tradicién instituida por la obra de sus principa-
les representantes y contando con su propia andamiaje conceptual
que define su lenguaje especifico, sino que es movimiento filosofi-
co y en tanto movimiento significa que es una filosofia en curso que
extiende cada vez mads lejos aquello que sus autores fundadores
postularon hace afios. Su significado tiene que ver también con su
entorno y la actualidad de las discusiones en que se involucra la
comunidad filoséfica e intelectual en general. Es por decirlo asf,
estructural en la medida en que el pragmatismo forma parte del
mundo presente y es histérico, puesto que el pragmatismo es una
filosofia que ha evolucionado.

b) La importancia de la accién como principal “terapia meto-
dolégica” para desenredar problemas filoséficos (Peirce 1984), los
cuales, muy a menudo, terminan siendo falsos problemas,” contra-
rio alo que se pensaba en un principio (luego entonces la soluciéon
a dichos problemas no radica entonces en su elucidacion, sino en
su superacién: véase Dewey citado por Rorty 1982, 85-86); vale
decir que el concepto de accién ha de entenderse como formando
parte de un juego de lenguaje que conforman palabras tales como
“investigacion, indagacion, pesquisa, busca y biisqueda, encuesta
y finalmente experiencia”.

¢) El papel conjunto de la investigacién y la creencia (Peirce
1978 y 1984: 144-150; Dewey 1993; James 1999) es decisivo no s6lo
para dilucidar problemas de variada indole, sino que la pareja ac-

exageradamente la filosoffa de Hegel colocandola a una trivial expresion del idealismo
alemdn. Véase Introduccién en Peirce, Ecrits sur le signe, textes rassemblés, traduits et
présentés par Gérard Deledalle, Parfs, Seuil, 1978.

” De alguna manera el pragmatismo anticipa o participa del mismo esfuerzo puesto
en las filosoffas del primero y del segundo Wittgenstein para rescatar la mente filoséfica
del embrujamiento por el lenguaje que padece (Wittgenstein 1975, 1988 y 2005))

26



REFLEXIONES ACERCA DE UNA PARADOJA

cién-creencia posibilita la construccién de verdades, es decir, de
nuevas perspectivas para ver el mundo y nuevas conductas para
desenvolverse en él.

d) La realidad es, en palabras de James, practica (Lapoujade
1997, 82 y Dewey 2000, 72). Significa que es procesal, que la reali-
dad siempre se estd construyendo y es precisamente esta condi-
cién lo que posibilita todo tipo de accién o cualquier empresa hu-
mana. Asimismo, quiere decir que el pragmatismo considera la
realidad como netamente indefinida y por tanto infinita.

e) Una critica del concepto de verdad y de la verdad como va-
lor que prefiere sustituir ese concepto por el método cientifico para
indagar no tanto lo que es la verdad, sino como ésta funciona hic et
nunc. El concepto de verdad para pragmatistas como Dewey y Ja-
mes remite a la asertabilidad garantizada (condiciones de verosi-
militud acertada de un enunciado), al pluralismo de los puntos de
vistay ala “utilidad” de los mismos.?

f) El antidualismo que conduce al pragmatismo a ser una ver-
si6n filoséfica méas del holismo (véase inciso més adelante inciso J. -2).
Significa, entonces, que el pragmatismo es una suerte de “realismo
de ciertas ideas”, esto es, la realizacién del concepto entendido
como plan de accién mediado por la interaccién con el entorno.
Ademds es importante decir que dicho holismo no ha de enten-
derse como una expresién de absolutismo y en términos netamen-
te sistemdticos sino que se trata de un conjunto en proceso, es decir
en progreso.

g) Laidentidad profundamente social de la personalidad, lo cual
ha dado pie ala ciencia psicolégica social fundada por Mead (1990).

h) El rol del conocimiento cuyo significado s6lo tiene sentido
toda vez que se despliega en el curso de una accion. Refiere al ins-
trumentalismo de Dewey que es una variante del pragmatismo
(Dewey 2004).

$Esta tesis conduce a William James a usar el recurso metaférico del lenguaje econg-

mico para significar como hemos de concebir el funcionamiento de la verdad que siem-
pre vive a crédito con base en los pagarés de los creen en ella. Tal eleccién metaférica ha
generado confusi6n en torno al pragmatismo de James considerado como una filosoffa
puesta al servicio del empresario norteamericano sin escrtipulos.

27



PHILIPPE SCHAFFHAUSER

i) Laidea de una ética de la responsabilidad como proceso (De-
wey citado por Geertz 1999, 39). Actuar éticamente consiste en crear
nuevos valores y de ahi nuevos patrones de conducta y no cefiirse a
alguna normatividad, pues la accion ética ni es cdlculo para alcanzar
al mayor beneficio ni tampoco es “apego categérico” a una moral.

j) Finalmente, el pragmatismo se caracteriza por asumir un par
de posiciones filoséficas aparentemente contradictorias que son:

1) La conjuncién del antiescepticismo con el falibilismo (Put-
nam 1999, 36) pues no podemos, dicen los pragmatistas —y con-
trario a lo que crefa Descartes— dudar de todo, ya que la duda
estriba en algo que estd fuera de toda disquisicién que son
creencias bésicas en el sentido de que estdn fuera de todo tipo
de peritaje, medicién o evaluacion y el falibilismo, esto es, nues-
tro conocimiento vuelto creencia sélida tiene fecha de caduci-
dad, algtin dia dejard de guiar nuestra accién y dejara de ser
considerada como tal.

2) El pragmatismo —como lo adelanté parrafos atrds- es un
monismo pluralista, pues no hay contradiccién cuando se es
pragmatista en decir que el mundo es uno y diverso al mismo
tiempo, inico y pluralista. La resolucién de esta contradiccién
consiste en descartar el dualismo ontolégico cartesiano que
considera la realidad como fragmentada en oposiciones esen-
ciales e insuperables, frente a frente: espiritu vs cuerpo; materia
vs forma; sujeto vs objeto; interioridad vs exterioridad, etcétera.
Pragmatistas como William James consideran que las dualida-
des no son contradicciones tangenciales sino polos, es decir, la
accion-creencia se desenvuelve entre sus limites ensanchando
mds el territorio cercado. Las dualidades no son muros sino
marcos de posibilidades, espacios que dan pie a la continuidad
dela accion, margen de maniobra.’

? Considero que esta concepcién jamesiana anticipa de alguna manera la sociologfa
“pragmatizante” de Anthony Giddens (1987), en la cual se plantea una reconciliacién ted-
rica entre los conceptos de estructura, como marco y accién, en tanto ocupacion e involu-
cramiento progresistas en ésta. Consultar también William Outhwaite (1998, 135-148)

28



REFLEXIONES ACERCA DE UNA PARADOJA

Hilary Putnam agrega al respecto que el pragmatismo se caracteriza
también por desechar la distincién propia del idealismo entre hechos y
valores —estos tiltimos no son fundamentos, sino tendencias—y por con-
siderar que la base de la filosoffa es practica (Putnam 1997, 147). Hoy, el
pragmatismo puede entenderse como un marco de propuestas y pro-
yectos de indole filoséfica con incidencias sociales y culturales, por un
lado, y epistemoldgicas por otro. La divisién entre ambas tendencias fi-
loséficas no es s6lo de orden cientifico o literario, sino que tiene que ver
con posicionamientos que adoptan sus autores frente a la filosoffa y la
ciencia en general para determinarse como “reformadores” o “radica-
les” (Del Castillo 2003). Dicho marco, creo yo, estd definido en un extre-
mo por la obra de Peirce y su propension a construir un pragmatismo
cientifico (el pragmaticismo) cuyo pilar 16gico es la abduccién, esto es la
capacidad creativa para plantear nuevas hipétesis de investigacién y
cuya herramienta es la semi6tica, en tanto que en otro extremo encontra-
mos la obra de Richard Rorty, marcada por sus posiciones relativistas,
posmodernas y criticas para con la objetividad cientifica a la cual susti-
tuye el concepto de solidaridad que, dicho sea de paso, posibilita el re-
torno del etnocentrismo (Rorty 1996, 39-70).

Rorty considera, ademds, que para seguir rio abajo, el pragmatismo
tiene que liberarse de su atavismo que lo maniata con la obra de Peirce
que dio origen a este movimiento filos6fico (Rorty 1993, 300) y centrarse
mds en el rescate de la obra de autores “mds importantes” como James o
Dewey. En este sentido, si bien Peirce y su obra son el punto de partida
del pragmatismo, es necesario, segtin Rorty, rebasar su fama y el alcance
de su obra para construir un nuevo programa que sea pragmatista, esto
es, acorde a su contexto social y cultural de inscripcién histérica. Aligual
que cierta manera extremista en que se han interpretado fragmentos de
la obra de Wittgenstein, tanto en su primero como en su segundo mo-
mento filoséfico, Rorty aboga por la desaparicion del género filoséfico,
el fin de su “disciplinaridad” institucional, y convoca a organizar su re-
acomodo en tanto género literario sin mds. No obstante, la fuerza de la
argumentacién antipositivista y neopragmatista de Rorty, su posicién
constituye una voz marginal dentro de ese movimiento filoséfico. Con
respecto a Peirce, como bien escribe acertadamente lan Hacking, vale
decir que: “No tuvo éxito. No concluy6 casi nada, pero comenzé casi

29



PHILIPPE SCHAFFHAUSER

todo”. (Hacking 1996, 82). Peirce fue el pionero del pragmatismo, lo cual
concuerda en absoluto con lo que ha de ser una ética pragmatista fra-
guada en Estados Unidos. En otras palabras, existe un aire de familia
tenue entre el neopragmatismo de Rorty y el pragmaticismo de Peirce.
Pero lo importante no es tanto que se trate aqui de propuestas diametral-
mente opuestas y que esto nos obligue a tomar partido, sino que entre
ellas exista un espacio continuo para ir abriendo vetas nuevas y actuali-
zar asi el programa filoséfico del pragmatismo. En sentido pragmatista
esta oposicién no ha de considerarse como absoluta sino como funcional,
pues contribuye a afianzar la postura filoséfica de los pragmatismos de
todo cariz.

John Dewey se consideraba a s mismo primero como yanqui y lue-
go como fildsofo (Marcuse 1969, 214)]. No es en vano, entonces, que Ri-
chard Rorty empiece su reflexion en su libro L'espoir au lieu du savoir: In-
troduction au pragmatisme, preguntandose si el pragmatismo es una
filosoffa netamente yanqui, lo cual evidentemente serfa distinto a pre-
guntarse si el pragmatismo surgié en un contexto propicio como apa-
rentemente lo era la sociedad norteamericana en aquel entonces.!” En
este sentido, recuerdo los apuntes de viajero de Max Weber cuando fue
invitado a la universidad de Chicago hacia 1903. Enfatizaba el bullicio

De ahi queda pendiente una pregunta, que pese a mis lagunas en el manejo de este
tema, merece, sin embargo, ser formulada en esta nota a pie de pagina: ;Qué tipo de rela-
cién o mejor dicho qué tipo de interacciones hemos de poner de relieve para dar cuenta
de la inscripcién del pragmatismo en el universo tan especifico de una supra organiza-
cién social como son los Estados Unidos? ;Qué tipo de vinculo existe, por ejemplo, entre
autores como Nathaniel Hawthorne, Henri David Thoreau, Ralph Waldo Emerson, Walt
Whitman, Mark Twain e incluso Edgar Allan Poe y protagonistas del pragmatismo como
han sido Charles Sanders Peirce, Chauncey Wright, John Dewey, William James, Thors-
tein Veblen, George Herbert Mead, William Tufts, George Santayana, Addison Webster
Moore, discipulo de Dewey, Oliver Wendell Holmes e incluso el filsofo inglés de Oxford
Ferdinand Canning Scott Schiller ? He aht, sin duda, una préspera veta para investigacio-
nes a futuro. Sin embargo, considero que si bien el pragmatismo en su vertiente contem-
pordnea vuelve a nacer en la costa este y puritana de los Estados Unidos, no significa que
sea por lo tanto una filosoffa estrictamente norteamericana o del businessman norteame-
ricano como lo pensaba Bertrand Russell (Putnam 1999, 20) cuando arremetia contra
la teorfa de la verdad de William James. Aquel reprocha a éste la ligereza filoséfica con la
cual insertaba el problema de la verdad en el lenguaje econémico de la circulacién mone-
taria (James 1980, 272-286).

30



REFLEXIONES ACERCA DE UNA PARADOJA

de las calles, la energfa y el esmero desplegados en cada gesto callejero
que participaba de una sociedad en marcha. Se me ocurre también men-
cionar una vez mds a Stanley Cavell que construye su programa filosé-
fico con base en realizaciones culturales tipicamente americanas como
es el séptimo arte (Cavell 2003).

Dicho lo anterior, aventuro la siguiente hipétesis: el pragmatismo es
un movimiento filoséfico que tiende a trascender las fronteras cultura-
les. No es un evento filoséfico caido del cielo de la razén sino un ascenso
a partir de la tierra de la accion. Empieza, pues, en un contexto determi-
nado, con hombres situados en su tiempo epocal y espacio culturalmente
definido, esto es, la costa este de Estados Unidos en tiempos de los pre-
sidentes Rutherford B. Hayes y Theodor Roosevelt. Como lo he escrito
en otra ocasi6n (Schaffhauser 2008), el pragmatismo es primo hermano
de la sociologfa, ya que ambos surgen en una época guiada por la mo-
dernidad, esto es, la ideologfa del progreso." Su lazo de parentesco tiene
que ver con la capacidad de cada uno para criticar contundentemente el
racionalismo desde otra perspectiva racional que es la sociologia como
ciencia positiva de la sociedad y el pragmatismo como filosoffa del futu-
ro en tanto indeterminacién (que no meta preconcebida). Vale recordar,
entonces, que el pragmatismo, en tanto agitacién filoséfica, impulsé en
Estados Unidos (particularmente en la recién creada Universidad Har-
per de Chicago) el surgimiento de las ciencias sociales (Garreta 1996).
No es de sorprenderse, entonces, que un personaje tan central en la tra-
dici6n y reflexién socioldgicas como es Emilio Durkheim haya dedica-
do al pragmatismo un curso'? que impartiera en la Sorbona hacia 1913

! Para leer una pertinente critica de la ideologifa del progreso y del liberalismo real
norteamericano que también pone de relieve el lado flaco del pensamiento pragmatista
véase Christopher Lasch, Le seul et vrai Paradis. Une histoire de I'idéologie du progres et de ses
critiques, 2006.

12Sin haber indagado a fondo el problema me parece que, ademds de colmar un va-
cio —como bien lo sefiala su sobrino Marcel Mauss- para alumnos entre los cuales se en-
contraba André Durkheim hijo del autor del “Suicidio”, la idea de este curso propuesto
por Durkheim no ha de separarse de la influencia que ejerci6 en él su mentor el filésofo,
Emilio Boutroux quien dedica en 1911 un pequefio libro muy respetuoso a la obra de
William James poco después de su fallecimiento en 1910. Ademds vale mencionar que el
curso de Durkheim, si bien presenta a grandes rasgos la diversidad del pragmatismo
norteamericano, se centra casi exclusivamente en la figura de William James y su teorfa

31



PHILIPPE SCHAFFHAUSER

(Durkheim, 1981). No es de asombrarse tampoco que el mds pragmatis-
ta de los soci6logos estadounidenses, Charles Wright Mills, haya dedi-
cado un extenso libro al estudio sociol6gico del pragmatismo, recalcan-
do a manera de conclusién abierta la necesidad de estudiar la relacién
entre el movimiento pragmatista y el gobierno del Nuevo Trato de F. D.
Roosevelt (Mills 1968, 485).

Hoy, el pragmatismo es una de las principales fuentes de inspiracién
para la filosoffa analitica y la filosoffa del lenguaje. Es algo consabido.
Estd de moda. Permiti6 remozar el debate filosofico actual e incidir en la
reformulacién de cierta clase de problemas tradicionales mediante los
cuales la antropologfa ha venido construyendo su propésito y condicio-
nes académicas para dirimir sus diferendos temdticos (i.e. Temas politi-
zados o séase de interés institucional y “social” versus temas apoliticos y
“oratuitos”), metodoldgicos (i.e. El lugar epistemoldgico del trabajo de
campo en la produccion del conocimiento antropoldgico, en el entendi-
do de que, por distintas causas y razones, el modelo malinowskiano de
observaci6n directa in situ ha dejado de ser tal) y teéricos (i.e. “Grandes”
paradigmas versus fragmentacién en campos “inconmensurables” de
estudio de grupos culturales). En esta tesitura me parece que los proble-
mas del relativismo y del etnocentrismo sitian parte del debate actual
en que la antropologia se empefia en reconstruir su perfil, papel y por-
venir en las humanidades. El pragmatismo, en tanto perspectiva y me-
todologfa para pensar la fundamentacién y las consecuencias de los
problemas de toda indole, puede ofrecer una salida para poner en liber-
tad el pensamiento critico del secuestro que estos problemas han pro-
vocado.

dela verdad dando pié a la critica durkheimiana del pragmatismo. Todo parece indicar
en el prefacio y en la primera clase de “Pragmatisme et sociologie” que Durkheim tenia
una posicién muy variada frente a los protagonistas del pragmatismo norteamericano:
de cierto respeto para con Peirce y su obra, cuyo pragmaticismo le parecia, tal vez, cerca-
no al positivismo sociolégico que propugnaba, de franca simpatia respecto de Dewey y
sus tesis sobre educacién y democracia y de abierta hostilidad a James, contemplando los
posibles peligros que representan las tesis de éste para la tradicion del racionalismo criti-
co del viejo continente. Véase Emilio Durkheim, Pragmatisme et sociologie, 1981, 7-38.

32



REFLEXIONES ACERCA DE UNA PARADOJA

Relativismo o la suspension del juicio

Con tal de disipar toda clase de malentendidos, me parece importante
empezar aqui a advertir una serie de cosas en torno al problema del rela-
tivismo en ciencias sociales y sus representaciones. Antes que nada los
adversarios del pensamiento relativista, numerosos, por cierto, confun-
den muy a menudo diversidad cultural con caos cultural o relativismo
cultural con pluralismo cultural. El relativismo puede ser de distinta in-
dole: moral, ético, estético o epistemolégico. Lo justo, o bueno, lo bello o
el conocimiento son relativos. Dependen de la variedad de pardmetros y
criterios culturales incomparables entre si, esto es, inconmensurables. El
pensamiento relativista centra su reflexion en el problema de los juicios
de valor. En calidad de posicion filoséfica y antropolégica tiende a de-
mostrar que no existen criterios éticos universales; o bien, como lo hace
el filésofo inglés Bernard Williams cuando distingue pretensiones éticas
locales y pretensiones éticas universales, se plantea que los valores loca-
les no se desprenden de valores universales y en sentido opuesto que
éstas no son la mera suma de aquéllas. Ambos definirfan niveles de ar-
gumentacién inconmensurables. Desde los trabajos de Kuhn (1971) y
Quine (1999) y contrario al dogma positivista, aprendimos que no existe
separacion l6gica entre juicios de valor y juicios empiricos. Esto tuvo por
consecuencia afianzar la tesis relativista segtin la cual el conocimiento y
sus principios asi como los criterios estéticos giran en torno al problema
delos valores. Se trata, desde luego, de un sesgo, ya que no se puede in-
ferir directamente que de no existir tal separacién entre juicios significa
que los valores ocupen una posicion central en el problema de los juicios,
ya que “la centralidad” de este problema l6gico, filos6fico y antropoldgi-
co estriba en la relaci6n e interaccién entre juicios de distinta indole.
Como bien lo sefiala Hilary Putnam, aludiendo a las tesis relativistas
sobre ética de Williams, si bien el relativismo no es una ética, el razona-
miento relativista, aunque pecando a diestra y siniestra de superficiali-
dad y cayendo —como veremos en un momento- en contradicciones 16-
gicas, es particularmente corrosivo y contundente para derrumbar todas
las posiciones y concepciones éticas (Putnam 1997, 201). En este sentido,
Hilary Putnam advierte que la nocién de que la racionalidad se define o
deriva de normas culturales locales es meramente la contrapartida de-

33



PHILIPPE SCHAFFHAUSER

moniaca del positivismo. Es, a mi juicio, este tltimo punto lo que amerita
una atencion especial y un redoblado esfuerzo puesto en la reflexion so-
bre el relativismo para no dejar el tema en la perogrullada de una discu-
sién sosa donde prevalezca lo politicamente correcto.” Pese a la diversi-
dad de sus formas en la reflexién en ciencias sociales y humanas, el
relativismo, al igual que el etnocentrismo o el racismo, es, a mi juicio, un
recurso metodoldgico particularmente contundente para afianzar posi-
ciones no relativistas y superar el conformismo moral de un antirrelati-
vismo ingenuo. Buena parte de la discusion que entablo aqui con los lec-
tores consistird, entonces, en argumentar y afianzar una posicién mediana
que considera tanto al relativismo como al positivismo cientista como dos
claras tendencias que, a la postre, conducen a la radicalizacién del pensa-
miento que termina considerando que hay fundamentos mds fundados
que otros. He ahi una de las condiciones que posibilita el etnocentrismo.
Enotras palabras, me atrevo a plantear, de aqui en adelante, otra tenden-
cia de indole pragmatista para entender las relaciones e interacciones
entre culturas toda vez que por cultura se entiende algo como consenso
aproximado en proceso en materia de organizaci6n social y produccién
de objetos, ideas y valores considerados como relativamente comunes.
Mi propuesta ha de entenderse como una solicitud con pretensién expli-
cativa en materia de tensién conceptual entre relativismo y universalis-
mo, por un lado, y entre universalismo y etnocentrismo, por otro.

No huelga decir que el relativismo es una posicién antropoldgica
que no existe en “la realidad antropoldgica de los antropélogos profe-
sionales”, porque de ser asf el antrop6logo relativista caerfa en la trampa

13 Este juicio remite a una experiencia que a su servidor le toc vivir, hace aproxima-
damente doce afios, en la universidad de Perpignan. Me habia atrevido a presentar —tal
vez de manera muy burda y poco diddctica, confieso- textos y pensamientos de Richard
Rorty en el marco de un seminario exclusivamente dedicado a Peirce y su obra. El recibi-
miento de mi presentacién fue muy frio y pronto se me ech en cara que se trataba de un
filésofo relativista y que el relativismo, una vez que decimos que todo es igual a todo, no
conduce a ningtin lado. Sobre todo el rechazo del relativismo de Richard Rorty —en paz
descanse- permitfa eludir la pregunta central que flotaba en ese seminario: es el pensa-
miento de Peirce, al que se considera el Aristételes de Norteamérica, una herramienta
para pensar con claridad cierta clase de problemas (alentar la semiosis de cada cual) 0 es
una camisa de fuerza que aprieta nuestra reflexién sometida al juego del lenguaje de la
semidtica que Peirce inventd y perfeccioné durante toda su vida.

34



REFLEXIONES ACERCA DE UNA PARADOJA

de la autorrefutacién, pues decir que todo es igual a todo vuelve en tér-
minos pragmaticos el enunciado contraperformativo (Rorty 1993, 309).
Por tanto, cuando se es antrop6logo, filésofo o intelectual antiuniversa-
lista, adversario declarado de las tradiciones positivistas, nadie quiere,
no obstante, asumir en su razonamiento tal inconsistencia. No obstante,
hay autores, antropdlogos y fildsofos, que nuestros profesores de cien-
cias humanas nos ensefiaron a colocar en el bando del pensamiento rela-
tivista, claro estd con matices y argumentaciones; dichos autores son sin
orden ni recato: Foucault y los posmodernos como Lyotard, el ya men-
cionado Bernard Williams, Charles Taylor, Isaiah Berlin, William James
y John Dewey y por el lado de la antropologia Franz Boas o Ruth Bene-
dict y de alguna manera etnélogos franceses como Pierre Clastres, Ro-
bert Jaulin y el mismisimo Claude Lévi-Strauss sobre aspectos etnolé-
gicos de cuya obra comentaremos mds adelante. Me parece que esta
representacion sobre supuestos representantes de la corriente relativista
cae en una confusion entre relativismo y pluralismo.

Sin embargo, esta concepcién extrema para no decir extremista sobre
el relativismo, como forma de pensar real y asumida por unos (que no
son unos cuantos, lo cual justificarfa el esmero en criticar severamente el
relativismo), ! sirve de blanco artificial para que unos, esto es, antropé-
logos con criterios universalistas sobre la cultura, arremetan contra otros
descalificando su propuesta que plantea, a grandes rasgos, las culturas
como entidades normativas homogéneas e inconmensurables. El relati-
vismo se convierte en el chivo expiatorio para evitar todo tipo de cuestio-
namiento sobre el pensamiento universalista en que estriba la tradicién
cientifica desde Aristételes. En esta presentacion del debate en torno al
relativismo, encontramos el punto de partida que adopta Clifford Geertz
para fincar su famosa posicién neutral que llama anti antirrelativista
(Geertz 1999, 95-127). Sin embargo, en su argumentacion permanecen
muchos puntos ciegos. El autor de Balf, no convence del todo al lector
sobre la oportunidad retrica (y tal vez pragmdtica) de propiciar un giro
que consistirfa en ver con las gafas del anti-anti... las posiciones, por

"El socidlogo francés individualista metodolégico Raymond Boudon sostiene que
“el mundo en que vivimos es un mundo formateado intelectualmente por el pensamien-
to del que considera el padre del relativismo: Friedrich Nietzsche. Véase “Relativisme et
modernité”, en Le sens des valeurs, Paris, Puf, 1999, 295-348.

35



PHILIPPE SCHAFFHAUSER

cierto mltiples, de los mal llamados antropélogos relativistas. En esta
discusion incurre el propio Richard Rorty haciendo valer su derecho a
réplica para contestar y criticar la postura de Geertz a este respecto, al
plantear lo que el autor de Consecuencias del pragmatismo llama un anti
antietnocentrismo (Rorty 1991, 267-284).

Volvamos al tema de la autorrefutacién del planteamiento relativis-
ta. Este tiene sentido dentro de una concepcién I6gica que pone de relie-
ve el cardcter consistente de los sistemas de pensamiento a través de su
andamiaje conceptual y representacional. De alguna manera, esta posi-
ci6én l6gica encuentra una sélida confirmacion en la contradiccién que
sefiala Donald Davidson cuando nos dice que plantear la inconmensu-
rable diversidad de las culturas es en términos légico-lingtiisticos in-
sostenible, ya que para tener una idea de diversidad inconmensurable
es: 1) necesario tener un punto de vista sistemdtico —exterior, objetivo—
que sirva de denominador comtn para representar tal diversidad, lo
cual; 2) se torna contradictorio a la hora de pretender calificar dicha di-
versidad mediante su “profunda incomparabilidad” (Davidson 2001,
190). En lo que a mi respecta, considero que el argumento de Davidson
es otro camino para llegar una vez mds a la tesis de la autorrefutacién
que caracterizarfa al razonamiento relativista.

Empero este argumento puede a su vez ser refutado si se apela por
ejemplo a una concepcién incompleta del relativismo o a lo que toman-
dome el atrevimiento llamarfa “tesis de incompletud del razonamiento
relativista” entendiéndolo como un sistema de enunciados normativos
propios de cada cultura. ;De qué se trata? Incursionando en el pantano-
so terreno, para mi gusto, de la l6gica matemadtica, del formalismo y de
las teorfas de conjuntos y de los tipos se podria describir formalmente el
pensamiento relativista de la siguiente manera:

Existe un conjunto de elementos donde cada punto de vista cultural
es equivalente a otro.

Mas “el punto de vista (que también es de alguna manera cultural)
que considera a todos los puntos de vista culturales equivalentes a
otros”, esto es, el relativismo, no es equivalente a otro.

Por tanto, el conjunto de puntos de vistas culturales equivalentes a
otro es un conjunto incompleto en el sentido de que no es autorrefe-

36



REFLEXIONES ACERCA DE UNA PARADOJA

rencial. Es un conjunto del tipo todos los puntos de vista cultural es
unn-1. Dicho de otra manera el relativismo es en tanto que punto de
vista (cultural) inconsecuente consigo mismo o, en los términos de la
pragmadtica, contraperformativo.

La anterior argumentacion l6gica no significa que el relativismo ca-
rezca de fundamento 16gico por ser inconsistente e incompleto en pa-
labras de Russell. S6lo se trata de describir y caracterizar mediante el
lenguaje de lalégica (o0 a través de mi burda exposicién que procura acer-
carse a é]) una clase de sistema entre otros, que por cierto no es equiva-
lente a otro. Luego entonces, no es inconcebible imaginar en términos
16gicos una sélida teorfa relativista (siempre que aqui por teorfa se acuda
alaetimologia dela palabra que significa “visién” o “mirada” organiza-
da) que adelante que todo punto de vista cultural es estrictamente equi-
valente a otro, en el entendido de que dicho planteamiento serfa consi-
derado, dentro de este sistema, como indecidible, esto es, contingente, 0
sea, cierto bajo determinadas condiciones que privarian en tal sistema
normativo como fuese el estado de discusién y representaciones antro-
poldgicas acerca de la diversidad cultural. Incluso para afianzar esta te-
sis es posible invocar el criterio de indispensabilidad propuesto por
W.V.O. Quine, en el sentido de que para pensar de modo relativista es
imprescindible usar un criterio no relativo, o sea, absoluto. Dicho crite-
rio pone de relieve la dimensién funcional de ciertas piezas que confor-
man la maquinaria del razonamiento. La indispensabilidad del relati-
vismo es un presupuesto’ y, en el caso que nos ocupa, significa que
detrds del relativismo antropolégico no hayamos de encontrar alguna
propiedad que caracterice a la naturaleza humana, en el sentido de que
ésta enfatice cudn diversos somos los seres humanos de aqui'y alld, de
todos los hemisferios, sino que el criterio quineano —subrayo yo- es me-
ramente 16gico-funcional aun cuando se sustenta en una cierta lectura
dela reflexién antropolégica afin al tema.

Con el riesgo de caer en una clase de sofisma, se podria decir que la
bisagra del pensamiento relativista radica en la idea que es necesario

Significa que si valor es funcional y el problema de sus fundamentos carece aqui de
interés.

37



PHILIPPE SCHAFFHAUSER

considerar de modo absoluto el relativismo como concepcion de la incon-
mensurable diversidad de las culturas para tener en cuenta precisamente
dicha inconmensurable diversidad cultural. Sin embargo, para lograr tal
efecto retérico—en el sentido que Chaim Perelman (2000) atribuye a este
imperante arte del discurso, esto es, teorfa de la argumentacién— es ne-
cesario tener una visién de conjunto de lo que es la inconmensurable
diversidad cultural que, finalmente, es en si misma una prueba contun-
dente de conmensurabilidad cuya herramienta cardinal es el lenguaje.
Thomas Nagel y Hilary Putnam, cuando plantean en sendas propuestas
filosoficas los conceptos de “el punto de vista de ningtin lugar” (Nagel
1996-1998) y “el punto de vista de Dios” (Putnam 1984) respectivamen-
te, refieren a este problema con que nos hemos topado todos aquellos
que nos ha tocado cavilar acerca del relativismo antropolégico: ;c6mo
concebir la diversidad cultural teniendo en cuenta que tal diversidad es
enunciada por un punto de vista también diverso, relativo e incluso cul-
turalmente determinado? Volveremos mds adelante a abordar los pro-
blemas que subyacen esta argumentacién y que tienen que ver con las
nociones de distancia, espacio e interioridad con que el llamado pensa-
miento relativista construye su oscilante posicionamiento. Para ello cier-
tas tesis del pragmatismo nos servirdn de brijula. Habrdn de indicarnos
el camino menos tortuoso por donde tenga que transitar la reflexion; y,
como siempre lo aconsejaba Dewey (Rorty 1993, 97), buscaremos en esta
encuesta, en tanto pragmatistas principiantes, desplazar la mirada para
construir otra perspectiva y no empecinarnos en encontrar soluciones
que no existen, porque lo que tomamos en un principio por un proble-
ma es en realidad la confusién de un problema que en parte procedia de
nuestras maneras impropias para representdrnoslo con mds claridad.
Este intento desesperado de rescatar el punto de vista relativista me-
diante la Iégica y sus artificios formales no es suficiente, no obstante,
como para poner a salvo al relativismo de una vez por todas. Existen
otros argumentos que si bien remiten una vez mds a la lgica, forman
parte del pensamiento pragmatista como método para desenredar pro-
blemas y terminan por demostrar la inconsistencia del pensamiento re-
lativista tal cual ha florecido a partir de la llamada corriente de la antro-
pologfa culturalista norteamericana inspirada principalmente por la
figura de Franz Boas. Retomemos el argumento anterior, de indole so-

38



REFLEXIONES ACERCA DE UNA PARADOJA

ciolégica. Si bien, el relativismo no corresponde a ninguna franca posi-
cién antropolégica que pudiéramos censar en ese medio académico,
plantea, sin embargo, un problema real en términos epistemoldgicos y
éticos que no se puede pasar por alto de un tajo al invocar, por ejemplo,
el principio aristotélico de que s6lo hay ciencia en lo universal. En efec-
to, el universalismo decimonénico fundado en la matriz conceptual de
laidea de progreso, a través del advenimiento y del triunfo de las cien-
cias y tecnologfas encauzadas por el positivismo, a su vez moldeado por
procesos histéricos que dictaron otrora relaciones internacionales ins-
tituyendo el terreno politico del trato colonial entre potencias econémi-
cas y militares del momento y culturas en ciernes o en vilo, ha funciona-
do como ideologfa de la autojustificacion para dar pie a invasiones,
saqueos, descarados mecanismos de aprovechamiento de los recursos
naturales y humanos mediante la trata de esclavos y colonizacién de
cuerpos y almas nativos en aras de la civilizacién que, en la segunda
mitad del siglo xix, era el principal rostro de la modernidad vista, conce-
bida e implementada desde la érbita de las sociedades occidentales. Este
afén tuvo a Africa y regiones y comarcas asidticas como blancos privile-
giados.

El universalismo civilizatorio a manera de imperativo categérico de
las potencias occidentales consistié, en buena medida, en crear las con-
diciones militares e ideolégicas para convertir su sesgo etnocentrista'®

1® Aqui me parece fundamental establecer una rotunda distincién entre actitud etno-
centrista frente al otro y la actitud etnocéntrica, puesto que, muy a menudo, terminan
confundiéndose una con otra. La primera alude a la idea que se asume plenamente su
normatividad cultural, sus criterios estéticos para emitir juicios de otros pueblos u otras
culturas. La segunda, plantea la idea que el etnocentrismo es otra manera de entender los
procesos de socializaci6én y su enraizamiento en las conductas y la reflexién sociales. Si
bien, la disciplina antropolégica condena la primera actitud considerando que su supe-
racion forma parte del oficio de antropélogo, el problema de la actitud etnocéntrica es
mucho mds espinoso e interesante porque insiste en que el antrop6logo es primero un
sujeto cultural determinado y luego un cientifico que reflexiona sobre su condicién cul-
tural. Esta discusién remite directamente al Claude Lévi-Strauss de Raza e historia donde
critica la actitud etnocentrista occidental y al Lévi-Strauss de Raza y cultura donde toma
partido para defender la actitud etnocéntrica del otro. Cf. Lévi-Strauss, Claude, Race et
histoire suivi de Race et culture, Paris, Unesco, 2001. Mds adelante, vuelvo a tocar este
punto de sumo interés.

39



PHILIPPE SCHAFFHAUSER

en razon universal, es decir, valida para todas las culturas y normati-
vidad periférica, esto precisamente por considerarse encima de ellas.
La colonizacién civilizatoria del mundo emprendida por unos paises
europeos se tornd a 0jos de propios y ajenos un fenémeno natural pro-
piciado por el curso légico (evolucionista) de una historia mundial que
reparte los papeles entre el elenco de culturas presentes en el escenario
de la comtin humanidad. Es en parte con base en esta visién hegeliana
de la razon en la historia que se ha construido el universalismo real y que
se han develado también, con el paso de los afios, las condiciones ob-
jetivas de su critica como fruto de una construccién basada en relacio-
nes de poder inicuas, sometimiento, avasallamiento, correlaciones de
fuerzas, mecanismos de imposicién, control y coercién y dominacién
desprovista de toda clase de argumento que remitiera a la razén critica.
Dicha universalizacion, es decir, mundializacién de los espacios de
intercambio y dominacién, cuya trdgica culminacion, a juicio de los fi-
16sofos postmodernos como Jean-Frangois Lyotard (1998), ha sido la
segunda guerra mundial y el holocausto donde por primera vez en
la historia de la humanidad se planed de modo cientifico la extermina-
cién de seres humanos a los cuales se les achacaba a final de cuentas su
existencia religiosa y cultural ~ha permitido que brotara, afios mds tar-
de, el pensamiento relativista-. Este se origind precisamente en paises
donde siglos antes se habia gestado la plataforma ideal e idealista sobre
la cual descansaria el ideario generoso y humanista de los fildsofos de
las Luces.

Sin embargo, mds alld de sus traspiés argumentativos, la tesis relati-
vista (con sus variantes y grados) presenta una serie de problemas que
tienen que ver con algunos de sus supuestos. El mayor de ellos radica en
la representacién y concepcion sobre lo que es una cultura, entendida
ésta como un conjunto cerrado, un universo tan homogéneo como her-
mético, un universo de significados y también una suerte de celda nor-
mativa. Bajo esa concepcion relativista, el mundo de los seres humanos
se conformarfa de una amplia coleccién de culturas cuya dindmica so-
cial respectiva obedezca a impulsos internos y acatamientos morales
dictados sélo por valores endégenos. Los contactos, relaciones e inter-
cambios consistirfan, en dicho mundo relativista, en clara muestra de
violacién de un equilibrio axiolégico entre culturas distintas.

40



REFLEXIONES ACERCA DE UNA PARADOJA

Puesto que el relativismo estriba en una suerte de 16gica casera y
tautolégica que consiste en decir “que lo que vale y aplica aqui s6lo vale
y aplica en lo que se entiende por aqui por los que viven aqui”, dejando
en claro que los de alado y aquellos que viven a dos leguas de aqui se
rigen por su propia normatividad sobre la cual no podemos, los que so-
mos de aqui, emitir ningtin juicio cierto o falso, en esa medida el relati-
vismo convoca, sin demora, a una suspensién del acto de juzgar. Lo que
estd en juego en esta discusion no es tanto salvaguardar nuestra capaci-
dad y calidad de juicio y oponer un trascendentalismo universal al caos
de puntos de vista atrapados por su particularidad, sino comprender,
pronto, si tal suspension cognitiva tiene fundamentos antropolégicos o
no, esto es, silas bases culturales sobre las cuales se apoya el relativismo
cultural son tan firmes como se pretende. Nuestro juicio no peligra por-
que en realidad la amenaza relativista se torna confusién antropolégica.
El esquema antropolégico segtin el cual las culturas son mundos ensi-
mismados corresponde por lo menos a dos sesgos: el uno es geografico
y se atribuye el particularismo cultural de tal o cual grupo a condiciones
de aislamiento geografico, esto es, escasez de contactos e intercambios
sostenidos con otros pueblos (i.e. estoy hablando en concreto de socieda-
des islefias como los guanches de la isla de Tenerife, los maories de Nue-
va Zelanda, los aborigenes de Tasmania, los habitantes de laisla de Pas-
cua o semiislefias como los seris de Sonora. Schaffhauser 2009, 323-343).
Estos casos ejemplifican la teorfa del “buen salvaje”, en el sentido de que
se trata de grupo culturales (casi) virgenes antes de su encuentro con el
otro cuyo rostro, muy a menudo, era occidental. El otro es de indole
metodoldgica y tiene que ver con la eleccién de la forma etnografica (se
antoja incluso usar aqui el barbarismo “aldeagraffa”) como modo cardi-
nal para la recoleccién de datos e informaciones antropolégicos y cuya
consecuencia consiste en confundir el mundo cultural que se observa
con el método (necesariamente limitado y limitativo) que se usa para
ello. La representaci6n no es el objeto representado sino parte de él. La re-
presentacion, antropoldgica o no, es, ademds, un encuadre. Tiene una
dimensi6n y una connotacién espaciales. Significa en lo que aqui respec-
ta que, bajo la combinacion de este par de sesgos —ya que no todas las
culturas son remotas islas étnicas y existen otros métodos para generar
conocimiento antropolégico- a lo que nos enfrentamos es a una teorfa

41



PHILIPPE SCHAFFHAUSER

de la interioridad y su correlato el lenguaje privado. La bisagra del en-
foque relativista dice, entonces, que las culturas son mundos interiores
que s6lo usan un lenguaje propio. La mal llamada hipétesis Sapir-
Whorf! gira en torno a esa bisagra mediante el papel que ambos lingiis-
tas (y antropdlogos) atribuyen con insistencia al lenguaje en su vertiente
verndcula. El relativismo y el determinismo de la lengua de que nos ha-
blan Sapir y Whorf significa que, siendo francés (i.e. sujeto sociocultural
de ese pais) veo al mundo con ojos moldeados por normas e institucio-
nes francesas, las cuales forman parte, por decirlo as, de la diversidad
moral de las culturas. Sin embargo, pese a mi identidad y ciudadania,
¢qué es Francia culturalmente hablando? Si bien se trata de una socie-
dad nacional milenaria con logros, aciertos y con patrimonio tangible e
intangible consolidado, también estamos hablando de un pais cuya se-
gunda religién es el Islam, de un pais abigarrado cuya poblacién es tam-
bién mestiza como consecuencia del colonialismo francés y, reciente-
mente, del movimiento de poblaciones de los paises del este de Europa,
del ex bloque soviético. Lo francés en términos culturales es la actualiza-
cién ininterrumpida de una interaccién en muchos campos con el resto
del mundo. Es el didlogo entre lo que es familiar y lo que lo es menos,
entre lo que tiene por legitimo y lo que se considera tal.'®

La palabra “diferencia” forma parte del juego de lenguaje del relati-
vismo por mds diversas que sean sus formas de expresion (Todorov
1982, 1989; Girard ef al. 2005). Sin embargo, cabe precisar lo que por dife-
rencia se entiende, aun cuando sea a grandes rasgos. Existen, al menos,
dos significados para la palabra “diferencia” aplicada al campo de la
diversidad cultural: con el primero se contempla la idea de jerarquia con
base en criterios, mds o menos, explicitados y con el segundo la de distin-

17 Tengo entendido que dicha teorfa es més bien la combinacién o convergencia de
dos propuestas sin que resultase de un acuerdo tedrico entre ambos destacados sociolin-
gliistas norteamericanos. En este sentido, mi comentario se avecina al caso de la teorfa
James-Lange en el campo de la psicologfa de las emociones, ya que no derivé de ninguna
forma de concertacién entre el pragmatista norteamericano y su colega danés. En ambos
casos son teorfas reconstruidas a posteriori que no rinden justicia a la posicién de cada uno
de sus autores.

18 Me parece que el principal propdsito de la obra sociolégica de Pierre Bourdieu ha
sido recalcar incansablemente como hilo conductor esas dos facetas de la cultura francesa.

42



REFLEXIONES ACERCA DE UNA PARADOJA

cién sin mds. La diferencia como jerarquia implica una labor de medicién
para evaluar “el peso” o “la estatura” de cada cultura. En este sentido, la
diferencia es el resultado de una suerte de dictamen antropolégico-poli-
tico y remite, desde luego, a pensamientos evolucionistas, etnocentristas
y racistas. La diferencia con distincién sin mds es un valor que forma
parte del razonamiento relativista y, cabe decir, humanista en general.
Plantea un derecho a la diferencia, esto es, la legitimidad de vivir de
modo distinto a lo propio. Apunta al reconocimiento entre culturas. Pero
éste carece de contenido, estd casi vacio fuera de descripciones y datos
empiricos que resaltan la diferencia tanto aqui como alld.

Por consiguiente, el derecho enfdtico a la diferencia entre culturas
pasa por alto toda la problemética de lo que las culturas tienen en co-
mun, y en términos mds pragmatistas qué es lo que en coro y en comtin
las culturas tienen que hacer para ir incrementando su comdn humani-
dad. Es interesante notar, dicho sea de paso, que la palabra “comuni-
dad” pueda remitir al mismo tiempo a realidades muy particulares
(comunidades locales étnicas o religiosas entre otras) tanto como a am-
plios conjuntos (comunidad cristiana 0 Unién Europea, por ejemplo).
De alguna manera, el pensamiento relativista, si bien es una critica occi-
dental del universalismo occidental, desemboca finalmente en lo que
llamaria yo una suerte de etnocentrismo invertido: el alocentrismo. Signi-
fica que el derecho a la diferencia se vuelve un derecho a la igualdad, en
vez de ser una expresion de la igualdad de los derechos donde se pone
de relieve una pretension universal. No podemos ser todos otros, sino
que sdlo podemos acoger su diferencia.

Ahorabien, si se considera a las culturas como un rico y dispar agre-
gado continuo de intercambios, contactos ~llamémoslo de modo muy
aproximado lo cultural-" construyendo de ese modo una perspectiva
mds interaccionista que enfatiza mds este aspecto de la vida de las cultu-
ras en detrimento de sus origenes o supuesta fuerza interna, se derrum-
ban los muros, y por muchos que sean, que separan la supuesta interio-

Y El uso de la expresién lo cultural se justifica como recurso de argumentacién y no
por su valor ontoldgico, pues si al lector se le ocurre preguntarme ;Qué pongo detrds de
esanocién? Fuera de todo contexto, no sabria qué decirle y estaria titubeando entre con-
testar muchas cosas confusas y no responder nada.

43



PHILIPPE SCHAFFHAUSER

ridad cultural de una no menos supuesta exterioridad cultural cuya
representacién empirica no me queda del todo muy clara. El pragma-
tismo es un constructivismo en tanto que el relativismo en muchas de
sus expresiones antropoldgicas es una esencializacién de las culturas. El
pragmatismo considera que las culturas todas estdn en proceso de mo-
dificacion. Considera, por tanto, que es mds interesante atender temas
del presente orientados al devenir de éstas que tardarse mucho en inda-
gar con alarde de precision la etimologfa putativa de tal o cual etnénimo
o de remontar el curso del tiempo para encontrar el sentido sobre los
origenes de los rituales fundacionales del orden social de tal o cual gru-
po étnico remoto o cercano. El relativismo, en cambio, considera central
el problema de los fundamentos sobre los cuales se apuntala una forma
de vida y una visién del mundo colectivos. Decir que la lengua espafiola
es mds precisa, profunda, filoséfica en materia de ontologia que la len-
gua francesa por utilizar los conceptos de “ser” y “estar” en vez el aisla-
do verbo “étre” es esencializar una descripcion lingiifstica que consiste
en decir que en espafiol “étre” dependiendo de los casos y las ocurren-
cias se dice ya sea “estar” o “ser”.

El relativismo considera que la diversidad cultural es un conjunto de
lineas paralelas que nunca se pisan. A partir de ahi es bien dificil enten-
der qué es lo que los seres humanos tenemos en comn e incluso invero-
simil dar por sentado que nuestra comtin humanidad proceda mds de la
ocurrencia de la excepcion que del dominio de la regla. Entre tanto, el
pragmatismo opta por considerar a la humanidad como una tendencia
hacia cada vez mds humanizacién, mediante la relacién educacién-de-
mocracia (Dewey 2002, 235-245). Esa utopia tiene la ventaja, al menos,
de extraer el pragmatismo del debate categérico e inagotable que consis-
te en saber si hombre se escribe con “h” en maytscula o en mindscula.
A diferencia del relativismo, el pragmatismo prefiere sustituir la nocién
de pluralismo que estriba en una concepcién perspectivista donde, si
bien, varias son las maneras de construir la inteligibilidad del mundo,
éstas no son siempre en términos normativos “recomendables” o intere-

0 Ese resto son directamente otras culturas, pues donde termina una empieza otra; o
bien se trata de espacios naturales, no man’s Iand de significados, que constituirfan, segtin
el enfoque relativista, lugares de transicion entre organizaciones sociales distintas.

44



REFLEXIONES ACERCA DE UNA PARADOJA

santes a 0jos nuestros en tanto sujetos culturales centrados. Por diversi-
dad cultural, el pragmatismo optaria mejor por la diversidad humana.
Sibien, el relativismo es un potente acicate para sacudirse y no confor-
marse con un pensamiento universalista dogmatizado —pues el univer-
salismo es una construccién no un hecho- el pragmatismo es otra herra-
mienta para que nuestra mente critica no reciba més latigazos.”

Etnocentrismo o “indispensabilidad” de la razén casera

Hacia 1905, el soci6logo y economista norteamericano William Graham
Sumner (1840-1910) acufia, en su famoso libro Folkways, 1a palabra “etno-
centrismo” con la siguiente definicién: “Ethnocentrism is the technical
name for this view of things one’s own group is the center of every things,
and all others are scaled and with reference to it”.22 (Sumner 1960, 27-28).
De alguna manera, ese neologismo estd en perfecta adecuacién con el
pensamiento evolucionista de Sumner inspirado en las tesis de Herbert
Spencer. Sumner era un sociélogo etnocentrista.”? Sin embargo, antes de

' La metdfora del l4tigo que propongo participa sin duda del lenguaje de la culpa
que, a raiz del desastroso balance sobre la implementacién de valores universales me-
diante procesos y programas coloniales, ha venido a construirse en el pensamiento occi-
dental después de la segunda guerra mundial y cuyas mejores ejemplificaciones son el
posmodernismo y el relativismo antropoldgico. Pero el Occidente (toda vez que se en-
tiende por esta aproximada expresi6n geografica, otra aproximada expresién que es so-
ciedades histéricas colonizadoras y unificadoras a gran escala) sigue, de una u otra for-
ma, conservando, a través de sus intelectuales y circulos oficiales de pensamiento, el
monopolio de la enunciacién de la problematica del otro, ya sea para avasallarlo y justi-
ficar ese trato inicuo o para salvaguardarlo arrincondndolo en sus inconmensurables di-
ferencias. En este sentido, el ya citado libro de Tzvetan Todorov sobre La conquista de
Ameérica (1982), me parece muy importante para comenzar a tener en cuenta la dimensién
ética que conlleva “la cuestién del otro”.

2 “E] etnocentrismo es el nombre técnico de esa manera de ver las cosas en que el
grupo de uno es el centro de todas las cosas y todos los demds son medidos y valorados
con referencia a él”, en Robert King Merton, Teoria y estructura sociales, traduccién de Flo-
rentino M. Torner, Rufina Borqués, México, Fondo de Cultura Econdmica, 1980 (1949).

# Era también un cientifico social norteamericano que vivia en una época donde las
ideas de Spencer estaban de moda en Estados Unidos y donde las voces criticas del evo-
lucionismo spenceriano que eran pragmatistas se consideraban marginales y disidentes.
El etnocentrismo de Sumner también rimaba con conformismo intelectual. Significaria
que el etnocentrismo siempre es expresién de una dominacién.

45



PHILIPPE SCHAFFHAUSER

dar una vuelta de hoja sobre Sumner y su obra magna y atender otro
asunto, me parece importante rescatar al menos dos ideas de ese autor:
vale decir que la palabra etnocentrismo, que ha sido la piedra angular
negativa de la formaci6n en antropologfa en el sentido de que precisa-
mente la antropologfa consiste (genuinamente) en combatir el etnocen-
trismo natural y en cultivar, en cambio, un etnocentrismo critico, haya
sido acufiada por un sociélogo de gabinete; el otro aspecto tiene que ver
con que el etnocentrismo tiene dos vertientes: si bien es descalificacién
del otro y de todo aquello que remita a é], mediante criterios centrados y
unilaterales, también expresa un vinculo fuerte con lo propio, una soli-
daridad respecto de su pueblo, gente, valores, costumbres, historia, len-
gua, cultura, forma de vida. En otras palabras, ser etnocentrista es mani-
festar abiertamente una identidad. En efecto, Sumner consideraba que el
etnocentrismo reforzaba el apego a los valores propios (Saint-Arnaud
1984, 120) a través de una légica de vasos comunicantes: entre mds des-
precio hacia lo otro, més aprecio para con lo suyo. Sin embargo, en el
caso de Sumner es preciso ponderar lo anterior, ya que la sociedad nor-
teamericana en los albores del siglo xx, era compleja, segmentada, dife-
renciada, estratificada, clasista, jerarquizada, lo cual nos llevarfa a pen-
sar que ademds de ser etnocentrista Sumner era sociocentrista, esto es,
concebfa el mundo y acttia en él a partir de un posicionamiento social
que correspondia, grosso modo, al habitus de la clase media alta norteame-
ricana de aquel entonces a la cual pertenecia, esto es, su vertiente intelec-
tual y académica. En otras palabras, significa que muchas eran las for-
mas de etnocentrismo norteamericanas: religiosas, politicas, cientificas,
nacionales, comunitarias, sociales, raciales, etcétera. Este tiltimo punto
que enfatiza la dimensién solidaria del etnocentrismo es lo que quiero
discutir en adelante.

Entre la abundante literatura antropoldgica que da cuenta de la di-
versidad cultural y que se esmera en comprender los fundamentos y las
razones de ella, el libro de Marvin Harris, Bueno para comer (1985) ofrece
materia para reflexionar sobre ese tema y sobre el etnocentrismo. Me pa-
rece emblemadtico del dilema antropol6gico de hoy, tanto como de ayer:
explicar las conductas culturales ya sea de modo internalista o externalis-
ta. En efecto, el materialismo cultural de Marvin Harris, que sirve de
tela de fondo para explicar las razones secundarias (i.e. antropofagia po-

46



REFLEXIONES ACERCA DE UNA PARADOJA

sibilitada por la escasez de proteinas animales) por las cuales los mexi-
cas instituyeron la guerra no s6lo para someter econdmicamente a otros
pueblos a su dominio en ciernes, sino para refrendar, de modo conmina-
torio, la potencia politica y simbélica de México-Tenochtitlan sobre
Mesoamérica toda (Harris 1985, 297-309), plantea un problema de etno-
centrismo, o mejor dicho, de lo que llamarfa yo constructivismo antro-
polégico, esto es, un tipo de explicacién con base en un conocimiento
histéricamente situado y fruto no sélo de la actividad antropoldgica,
sino sobre todo de las condiciones sociales y culturales en que se estaba
haciendo dicha actividad. Refiero explicitamente al &mbito cultural, po-
litico, ideolégico, econdémico, religioso, social propio de la sociedad nor-
teamericana en que Marvin Harris produce conocimiento antropolégico
atendiendo una problemadtica netamente etnohistérica. En pocas pala-
bras, el problema consiste en saber si el materialismo cultural que sirve
de paradigma para explicar las conductas culturales tiene un sesgo etno-
céntrico. Atender este problema requerirfa, desde luego, dedicar un
tiempo especifico dada la complejidad de lo que se plantea a través de
él. Se trata aqui de un tema relativo a la llamada sociologfa del conoci-
miento tal cual ha sido planteada por sus fundadores directos, Max
Scheler y Karl Mannheim e indirectos como Karl Marx, esto es, la rela-
cién entre la produccién del conocimiento cientifico y las condiciones
sociales, histéricas, econdmicas, politicas, religiosas, culturales y mora-
les en que éste viene a producirse

Por lo pronto y aunque sea de modo un tanto escueto, me parece
importante resaltar dos cosas: uno es que aparentemente la interpreta-
ci6én “externalista” de Marvin Harris (es decir “etic”, segtin este autor)
sobre razones secundarias que empujaron el estado azteca aimplemen-
tar el sacrificio humano a gran escala para, ademds de afianzar el pode-
rio politico-militar de México-Tenochtitlan, resolver el problema de la
escasez de carne no contradice las tesis internalistas, 0 emic segtin Ha-
rris, que hacen hincapié en la dimension religiosa y simbélica que preva-
lecfa por ejemplo en una institucion como la Guerra Florida, entre la
Triple Alianza, México-Tenochtitldn, Tlatelolco, Tlacopan, por unladoy
Cholula, Tlaxcala y Huexotzingo por otro. En este sentido el materialis-
mo cultural de Harris, que combina por decirlo asi Marx y Malthus,
vendria a enriquecer los muchos enfoques culturalistas que resaltan

47



PHILIPPE SCHAFFHAUSER

particularismos y diferencias: por un lado, ser guerrero sacrificado y
devorado por otros guerreros, en tiempos de los aztecas, es un evento
cultural tnico y por tanto incomparable e incomprensible desde una
mirada externa;* por otro, ese paradigma resalta las bases materiales en
que estriba toda actividad cultural. Se alude al peso de las estructuras
sociales (como las relaciones de género que, en el campo de la alimenta-
cién, favorecen por lo regular mds a los hombres que a las mujeres en
términos de cantidad y calidad de los productos ingeridos) y las condi-
ciones ambientales (Harris sefiala respecto de los aztecas que las razones
de la antropofagia han de hallarse en la ausencia de grandes presas en
Mesoamérica). Pero el materialismo cultural de ese enfoque pasa por
alto la cuestién de la eleccién cultural para enfrentar y responder de
modo amplio, distinto y hasta creativo el constrefiimiento que provoca-
ban las peculiaridades del medio ambiente en tiempo de los aztecas.
Pragmatistas como Dewey nos ensefian que si bien las culturas son el
fruto de una adaptaci6n a las caracteristicas del medio ambiente, tam-
bién son el producto de las transformaciones de éste para convertirlo en
un hdbitat cada vez mds humano. Finalmente, la tiltima palabra siempre
la tiene la interaccién entre los hombres organizados en sociedades y su
medio ambiente.

Sin embargo, la explicacién de Marvin Harris no parece, a primera
vista, violentar la lectura de los hechos culturales relativos a la sociedad
mexica en vispera de la conquista espafiola siempre que se considere
dicha explicacion como parte de un proceso de interpretacién antropo-
l6gica mds amplio y siempre que se tenga en cuenta que es precisamente
el materialismo de una sociedad de consumo como la norteamericana
en que vivia Marvin Harris lo que produce no sélo el sesgo etnocéntrico,
sino sobre todo la abduccién que posibilita el materialismo cultural.
Como decia W.V.O Quine, la interpretacién empieza en casa. Es también
una alusion a la inscrustabilidad de la referencia al que refieren tanto
Quine como Davidson; es decir lo que Marvin Harris considera ser un

Lo que evidencia una contradiccion, ya que para comprender se requiere de una
competencia cultural propia como el antropélogo culturalista dotado de otro tipo de
competencia cultural puede dar en el blanco de la interpretacién emic desde el punto
de vista de los sujetos culturales cuyas précticas observa y analiza.

48



REFLEXIONES ACERCA DE UNA PARADOJA

punto de vista antropolégico etic (siguiendo ahi la propuesta analitica
del lingiiista misionero Kenneth Pike) por su apego a las tradiciones del
positivismo cientifico constructoras de objetos de estudio y distancia
metodoldgica para observarlos es, en realidad, la expresién también
(que no s6lo) de una “emicidad” consustancial del juicio antropolégico
que no puede desprenderse totalmente del entorno cultural determina-
do en que se emite.

Considero, entonces, que los sustentos del paradigma materialista
cultural son un “etnocentrismo metodolégico y teérico”,* lo que el mis-
mo Marvin Harris definfa como punto de vista etic. O bien lo que se
puede también calificar como una expresién del positivismo que, en este
caso, pasarfa por alto las razones invocadas por los sujetos culturales
para reconstruir causalmente sus précticas alimenticias antropofégicas.
James y Peirce, al igual que otros pragmatistas, distinguen entre conoci-
miento general y conocimiento por familiaridad, lo que Ryle nombra
saber que... y saber como (Ryle 2005). Optarfa por la posicién etic y el otro
por la emic. No obstante, me parece que entre estas dos categorias lo que
importa es alcanzar un grado de familiarizacién que posibilite la recons-
truccién de l6gicas internas. Significa que el punto de vista etic no existe
en sf, sino que refiere al proceso de acceso a otra familiaridad. El punto
de vista etic es en realidad, otro grado de familiarizacién, tal vez el gra-
do cero, con respecto a una familiaridad cultural determinada. Por tan-
to, no es punto de vista de otra naturaleza: acultural. Sin embargo, el
punto de vista cientifico no es una facultad del punto de vista etic,* esto
es cientifico, sino una funcién cultural (poderosa) que apunta a conocer
y o reconstruir familiaridades culturales. Es en este sentido que entien-
do una férmula de Rodrigo Diaz Cruz que me parece muy acertada
cuando traduce el propdsito general de la antropologia como la explora-
cién de una distancia, esto es, una distancia entre lo menos familiar y lo
mds familiar, entre lo que William James denominaba, muy a su manera,

% Jgual se puede comentar sobre la orientacion metodolégica del Durkheim en Las
formas elementales de la vida religiosa, op. cit.

%No deja de llamarme la atencién la identidad cognitiva que existe ante lo descono-
cido, lo no familiar entre el cientifico cientista y el ignorante hijo de la vecina, aun cuando
ambos no cuentan con la misma caja de herramientas para colmar la distancia que los
separa del conocimiento.

49



PHILIPPE SCHAFFHAUSER

creencias muertas y creencias vivas (James 2004). Bajo esta perspectiva,
la ciencia antropolégica serfa una herramienta para enlazar y poner a
dialogar familiaridades culturales. En esta tesitura, la “universalidad”
del propésito de la antropologfa cultural no serfa primeramente ideal (0
conceptual), sino instrumental (metodoldgica). Lo que intercambiamos
y ponemos a dialogar los seres humanos son grados de familiaridad con
tal o cual cultura, grados que conforman nuestra comtn humanidad. Lo
humano, en tanto designio con ambicién colectiva, serfa el hilo conduc-
tor que pudiese unir a las culturas todas.

Ahora bien, si bien la posicién antropoldgica de Marvin Harris pue-
de ser calificada de etnocéntrica, no es, sin embargo, etnocentrista. No es
lo mismo. Ambas actitudes no son similares, sino graduales. La primera
es estructural y plantea una limitacién humana en el sentido que somos
todos productos de la arbitrariedad cultural y sujetos insertos en una
cultura. Dificilmente podemos escapar a las contingencias culturales ni
evadir de nuestras mentes las fronteras de la misma. Sin embargo, es
importante considerar que dichas limitaciones por mds pesadas y efi-
cientes que sean no son siempre un resultado, sino un punto de partida
para actuar y es ahi donde mi posici6n se separa del relativismo: lo cul-
tural es contingencia de nuestra humanidad no determinismo llano de
ésta. Ser etnocéntrico significa no colocarse en el sitio “de ningtin lugar”
y no adoptar “el punto de vista de Dios”. Insisto de manera pragmatista
en que ser etnocéntrico no es el producto de una voluntad, sino la impo-
sibilidad de escapar a nuestra condicién de sujeto cultural sea cual sea.”
El ser etnocentrista remite al naturalismo del sentido comtn que se igno-
ra como tal.*® La segunda es muestra de una voluntad e incluso, como
hubiese dicho Nietzsche, una voluntad de potencia. Preconiza asumir su

¥ Segtin pragmatistas como Peirce, Dewey y James no tenemos la capacidad, los se-
res humanos en tanto sujetos culturales determinados, de suspender nuestras creencias
todas, es més sin ellas no podriamos dudar. Véase Charles S. Peirce in ‘Fixation of belief”
en Popular Science Monthly, noviembre 1877; y Charles S. Peirce, “How to make our ideas
clear?”, en Popular Science Monthly, enero, 1878.

% Esta idea refiere al concepto de ilusio de Pierre Bourdieu o de “universo del discur-
50" de Peirce en el entendido que para jugar un juego cultural o social determinado hay
que dar por sentado las reglas de ese juego haciendolas implicitas. Develar esas reglas
conduce a la suspension del juego.

50



REFLEXIONES ACERCA DE UNA PARADOJA

condici6n cultural como la condicién cultural con pretensién universal,
esto es, para todos hic et nunc. La actitud etnocentrista la encontramos en
el campo de la politica a través del nacionalismo, el irredentismo, el ra-
cismo, el integrismo. Como voluntad, el ser etnocentrista es un extremis-
mo. Es la objetivacion de una condicién cultural que se torna parangén.

Alo largo del seminario al que aludo en la introduccion de este arti-
culo, desarrollé una distincién conceptual sobre formas de etnocentris-
mo que giraba en torno a la idea de relaciones entre politicas culturales
que son también relaciones de poder. Corresponde aqui introducir una
distincién heuristica entre etnocentrismo y, perdén por el barbarismo,
etnocentramiento: el uno es una posicién cultural conscientemente asu-
mida, pues describe un posicionamiento moral y politico y el otro tiene
que ver con la imposibilidad de tematizar todo lo que la diversidad cul-
tural es y por tanto de extraerse por completo del equipamiento cultural
a partir del cual toda representacién del mundo es posible.

Esta distincién alude a las dos posturas posiblemente contradicto-
rias de Claude Lévi-Strauss en Raza e historia y en Raza y cultura (Lévi-
Strauss, 2001) donde primero critica el etnocentrismo considerando que
la antropologia es una salida cardinal al etnocentrismo y una manera de
abogar por valores universales y por nuestra comtn humanidad y don-
de segundo, considera el etnocentrismo “de los pueblos chicos” como la
tnica manera de salvaguardar la diversidad cultural. Entre unay otra
posicién transcurrieron aproximadamente tres décadas que marcan el
paso de un contexto de fin de la segunda guerra mundial marcada por
el trauma del nazismo y del holocausto a un contexto de guerra fria y de
imperialismo del capitalismo y del socialismo real que condujo a aplas-
tar las diferencias culturales. Con base en esta discusién en torno a aque-
llos escritos de Lévi-Strauss, propuse en el marco de ese seminario dis-
tinguir entre etnocentrismo con pretension casera, esto es, el centrismo
de los pueblos chicos, y el etnocentrismo con pretensién irredéntica que
remite a los imperialismos construidos por unas sociedades europeas a
las cuales hemos de afiadir a Estados Unidos y a la otrora Unién Soviéti-
ca. Es evidente que tal distincion es a la vez descriptiva en términos
histéricos, sociol6gicos y antropoldgicos e induce una dimensién ética
en el sentido de que el etnocentrismo casero seria obviamente menos
“perjudicial” que el otro, en términos de relaciones interculturales.

51



PHILIPPE SCHAFFHAUSER

El etnocentrismo de Richard Rorty parece situarse a caballo entre
ambas formas que identifico, esto es, un etnocentrismo para dentro y
otro para afuera. En varios de sus escritos (1991, 1993, 1996), Rorty plan-
tea una suerte de anti antietnocentrismo no sélo como respuesta a Geertz
(Rorty 1996, 275-284) y su articulo “Anti antirrelativismo” (Geertz 1999,
95-127), sino como imperativo filoséfico para defender el relativismo
que alaba. El etnocentrismo de Rorty le permite no caer en la autorrefuta-
cién que sefialaba arriba. Por tanto, Rorty necesita construir o recons-
truir una relacién de solidaridad con respecto a la cultura desde la cual
plantea su propuesta. Se dedica y se empefia en rescatar, lo que a su jui-
cio, vale la pena poner en alto en la cultura norteamericana, esto es, el
pensamiento de ciertos pioneros del pragmatismo como James y sobre
todo Dewey. Considera que el etnocentrismo pragmatista que propone
puede, como se ha dicho arriba, pasar por alto a Peirce. Este reencuentro
con una filosoffa genuinamente norteamericana le permite entablar un
didlogo con varios filésofos “continentales” como Foucault, Derrida,
Wittgenstein, Heidegger, cuyos escritos apuntan, mas o menos, hacia el
llamado pensamiento posmoderno. Asimismo, Rorty defiende ciertas
tesis del liberalismo politico norteamericano a través de una férmula har-
to polémica: “el liberalismo burgués posmoderno”. El etnocentrismo de
Rorty comparte con los filésofos posmodernos un blanco que es la critica
delacienciay, en el caso dela filosoffa, de la tendencia a fundamentar los
programas de esta disciplina en la metodologia cientifica. En este sentido,
Rorty no estd muy alejado de Wittgenstein, Feyerabend o Kuhn y no estd
muy proximo a Putnam (Rorty 1996, 273) cuyo trabajo, en buena medida,
ha consistido en actualizar la obra de Peirce. Rorty considera la ciencia
como un lastre filoséfico en vez de ser como lo creen varios filésofos
como Putnam el principal fundamento de la filosoffa. Sin bien la via
pragmatista que emprende Rorty no es la que quiero transitar, considero
que el autor de Consecuencias del pragmatismo plantea cuestiones de mu-
cho interés en el tema del relativismo en su relacién con el etnocentrismo
y el pragmatismo. Sin caer en la trampa de una propuesta universalista
disfrazada, es decir sin fundamentos universales y por tanto meramente
etnocéntrica, Rorty considera que no todo es igual a todo, que no todo se
vale, lo cual implica que, en ciertas situaciones, es preferible ser etnocen-
trista y defender valores locales que en otras (Rorty 1996, 275). Para Rorty,

52



REFLEXIONES ACERCA DE UNA PARADOJA

el problema del relativismo oscila entre la adopcién de dos principios:
moralidad y prudencia. La primera es un afdn que muy a menudo con-
siste en encontrar (que no construir) la universalidad de los valores con-
siderando la ciencia y sus criterios de objetividad una potente aliada; la
otra describe una actitud de duda e incluso de puesta en tela de juicio o
de suspension de los criterios y valores que se utilizan para pensar las
otras culturas, en el entendido de que esta actividad reflexiva estriba
tanto en el acto de representar como en el de referenciar.

Retomando el nivel de reflexion filoséfica, muy importante por cier-
to, que alcanza Rorty en esa discusion sobre etnocentrismo y relativis-
mo, me parece importante resaltar lo siguiente: El pragmatismo es un
enfoque etnocéntrico y hasta cierto punto etnocentrista que conlleva
una paradoja que es su irrenunciable afdn por tener muy en cuenta la
diversidad de puntos de vista. Bajo este enfoque se puede decir que el
pragmatismo es un perspectivismo. ;Qué quiere decir lo anterior? y
(frente a qué tenemos que prepararnos con tal aseveracion? Es etnocén-
trico, porque el pragmatismo es un producto filoséfico de la historia so-
cial y que la norteamericanidad es parte de la realidad fundacional del
pragmatismo; es etnocentrista, porque varios de sus representantes, en
especial James y Dewey, consideran que hay un hilo conductor entre
democracia, pragmatismo, educacién y norteamericanidad siempre que
consideran que Estados Unidos no es un hecho civilizatorio sino un pro-
yecto en curso. En este sentido, el pragmatismo es un etnocentrismo
critico ya que el pretender escapar a toda contingencia cultural es una
ilusién cuyo espejismo conduce a formas universales ideologizadas. Se-
gtn Dewey (Putnam 1997, 250-255), la gran fuerza y debilidad de la so-
ciedad norteamericana ha radicado siempre en su multiculturalismo: se
albergan en ella muchos puntos de vista, muchas maneras de concebir
lo norteamericano volviéndolo una amplia gama de posibilidades para
actuar y crear; pero también en ella se han originado y se han cebado
profundos conflictos entre comunidades consideradas como islas cultu-
rales desperdigadas e irreconciliables. La gran debilidad de Estados
Unidos es su racismo, donde lo social se justifica por lo cultural (i.e. gros-
so modo, ser blanco equivale a ser privilegiado e integrado y ser negro o
latino equivale a ser pobre y marginal) y viceversa; y su gran fuerza es
que, dadas sus caracteristicas histéricas, migratorias y econémicas, si-

53



PHILIPPE SCHAFFHAUSER

gue siendo una tierra providencial para todo el planeta (Myrdal 1944).
Soci6logos de la llamada escuela de Chicago (Como W.I. Thomas, Ro-
bert E. Park, L. Wirth, entre otros), la famosa ecologia urbana, considera-
ban que en esa ciudad muchas de las culturas, religiones y comunidades
del mundo estaban representadas, lo que si bien generaba desorganiza-
cién social y fenémenos de trastornos emocionales y desarraigo cultural
en sujetos, familias y grupos migrantes, posibilitd también una amplia-
cién de las formas de interaccién y estimulaban la creatividad social.””

En este sentido y con todas proporciones guardadas, Estados Unidos
se ha vuelto un territorio para la interaccién entre muchas culturas, lo
cual no significa que por ser asi la sociedad se haya vuelto el espacio
idéneo para realizar una armonia en las relaciones interculturales. Al
contrario, dicha situacién, porque ha sido el producto de profundas con-
tradicciones y violentos enfrentamientos entre culturas y grupos luchan-
do por sus derechos civiles, ha obligado a ciertos pensadores, como John
Dewey, a reflexionar sobre el papel y la funcién de ciertas instituciones
como la educacion o la democracia para lograr mejoras en dichas relacio-
nes. Ajuicio de pragmatistas como Dewey (2002), en los Estados Unidos
ambas instituciones no son sino necesidades sociales, politicas y cultura-
les y compromisos morales de la intelectualidad estadounidense para
seguir construyendo la sociedad norteamericana como un futuro comtin:
una comunidad democratica liberal ¥ Lo que tenfan en la mente pragma-
tistas como Dewey era la construccion de un futuro para dicha comuni-
dad donde todo y todos tuviesen lugar. La utopia de tal programa radica
en el pluralismo presente que caracterizaba a la sociedad norteamerica-
na en tiempos de James, Dewey o Mead.

En este sentido para precisar un poco mds lo anterior considero
oportuno citar a Dewey para tener en cuenta su posicién respecto al
multiculturalismo imperante en la sociedad norteamericana. Precisa
decir que es una respuesta de Dewey a politicos que criticaban al su-
puesto comunitarismo de grupos culturales norteamericanos:

» El trabajo social nace en Chicago en Hull House a través de la premio Nobel Jane
Addams como un encuentro entre pragmatismo, protestantismo e interaccionismo sim-
bélico. Esto es, creatividad social a la cual aludo. Véase Miguel Miranda Aranda, 2003.

% Desde luego, el adjetivo “liberal” ha de entenderse en su vertiente politica del siglo xix que
enfatiza valores como el individuo en el sentido del respeto a otros individuos que no soy yo.

54



REFLEXIONES ACERCA DE UNA PARADOJA

Términos tales como irlando-americano, hebreo-americano o alemano-
americano son términos falsos, porque parecen asumir algo ya existente
llamado América, a lo cual se pueden afiadir los otros factores. El hecho es
que el genuino americano, el americano tipico, tiene, él mismo, una perso-
nalidad con guiones. Esto no quiere decir que sea en parte americano y que
se aflada algtin ingrediente extranjero. Quiere decir que [...] es internacio-
nal e interracial en su estructura. No es americano y polaco o aleméan. El
americano es polaco-aleman-inglés-francés-espafiol-italiano-griego-irlan-
dés-escandinavo-bohemio-judio, etc. Lo que hay que ver en esto es que el
guién conecta en lugar de separar. Y esto al menos quiere decir que nuestras
escuelas ptblicas ensefiardn a cada factor a respetar a los otros, y se esforzaran
enilustrarnos a todos nosotros acerca de las grandes contribuciones pasadas
de todas las partes de nuestra estructura compuesta (Putnam 1997, 253).

El ciudadano estadounidense es continuidad y consecuencia cultu-
rales. No hay ciudadano norteamericano medio,* pero si estd en medio
de una diversidad que tiene que asumir y para la cual es preciso que
aprenda a responsabilizarse. El etnocentrismo del pragmatismo es plu-
ralista.*? Sin embargo, es un etnocentrismo acogedor, con guién. Articu-
la, conecta, enlaza cada una de las partes de la diversidad cultural que
conforma nuestra comtin humanidad que se trate de Estados Unidos o
de otra parte del mundo.® En materia de antropologfa, me parece que la
reflexién pragmatista apunta mds a plantear la continuidad de los facto-

% He ahi la idea clave del Goffman del ensayo Estigna (1963), esto es, el mito del
hombre medio que s6lo es una representacion sociolégica y demografica muy aproxima-
da para lograr una comodidad metodoldgica e interpretativa. En este sentido, el norte-
americano es también: hombre-mujer-gay-soltero-casado-lesbiana-gordo-flaco-alcoholi-
co- drogadicto-miope-discapacitado-psicopata-recluso-ateo-pacifista-budista-pobre-rico
-urbano-campirano-culto-ignorante-estafador-abstemio y asf sucesivamente.

%2 En este sentido, William James acufia el neologismo “multiverso” para dar cuenta de
esta tension y relacion entre la unicidad del mundo y su pluralidad (Lapoujade 1997).

% México es, sin duda, otro claro ejemplo de pluralismo cultural. Asimismo, vale
mencionar el caso de Francia para tener en cuenta un pais -sociedad e historia— del viejo
continente. Hoy dfa un tercio de los més de 60 millones de franceses tiene origenes ex-
tranjeros por sus abuelos (es el caso de su servidor), lo cual matiza mucho toda preten-
sién nacionalista y racista en fundamentar lo francés en los estrictos limites del territorio
y dela historia hexagonales.

55



PHILIPPE SCHAFFHAUSER

res que unen lo humano con la diversidad cultural que en vez de pro-
fundizar laidea de esencia de lo que la palabra humano significa. Lo que
importa mds para pragmatistas como Richard Rorty es la comunicacién
y la conversacion que los seres humanos tejemos de las diferencias lin-
giifsticas que compartimos todos en tanto sujetos culturales determina-
dos. El chauvinismo norteamericano presente en ciertas alusiones prag-
matistas (Rorty 1991 y 1996) sobre educacién, filosofia o democracia ha
de entenderse ciertamente como un sesgo cultural. Sin embargo, se tra-
ta, ami juicio, de una forma de etnocentrismo “abierto” que concede un
lugar predilecto al ejercicio de la razon critica, en el entendido de que el
pragmatista nunca pierde de vista el cardcter falible tanto de su propio
juicio (y del juicio en general) como del conocimiento en que éste estriba.
Es lo que Alain Girard define como una membresia abierta, es decir,
critica, con respecto a una membresia cerrada. En este sentido, precisa
determinar: ;cudles son las instituciones que impulsan y son garantes
del ejercicio de dicha razon critica? y ;qué condiciones necesita ésta para
incrementarse, es decir, socializarse, generalizarse, democratizarse? De
ahflaimportancia para Dewey de la sociedad como entorno que estimu-
la ese gjercicio y mds especificamente, el papel de la escuela en el fomen-
to de esas condiciones.

En la mente de Dewey, la americanizacién de la sociedad norteame-
ricana (como la mexicanizacion de la sociedad mexicana) requiere de
mds educacion, democracia y apela a una reconstruccién permanente
del quehacer y juicio filoséficos. Estados Unidos ha sido para pragma-
tistas como Dewey o soci6logos como Park, Thomas y otros vinculados
a la universidad Harper de Chicago una realidad practica en la cual
existia un margen de maniobra para actuar y transformar el curso de las
cosas, pero también una realidad sometida al juego de su entorno ya sea
urbano o de otra indole. El cardcter préctico de la realidad es un claro
llamado a la interaccién con el entorno. Atn cuando no sea propiamente
una idea sociol6gica fraguada en esa universidad, no es de sorprenderse
que Estados Unidos y su sociedad haya sido la patria del interaccionis-

3 Véase Alain Girard en “Réhabilitation de I'ethnocentrisme ou habilitation d'un univer-
salisme constructiviste ?” ponencia presentada en el seminario sobre etnocentrismo, 23 de
enero de 2006, Universidad de Perpignan.

56



REFLEXIONES ACERCA DE UNA PARADOJA

mo simbdlico (Mead 1990; Goffman 1963 y 1972) de otro tipo. Dada la
composicién multicultural de la sociedad norteamericana, el etnocen-
trismo del pragmatismo pretende interactuar con lo universal en ese
territorio. Por tanto, el universalismo del pragmatismo no estd en el con-
cepto sino en la experiencia. En este sentido el universalismo pragmatis-
ta es una construccién situada cuyo punto de partida fue la sociedad
norteamericana en los albores del siglo xx.

CONSIDERACIONES FINALES

Al cabo de este estudio sobre las relaciones entre relativismo, etnocen-
trismo y pragmatismo me resta decir un par de cosas para sintetizar la
presente reflexién. En primer lugar, la paradoja del pragmatista estd en
la siguiente expresién que propongo para calificar su orientacién filoso-
fica: centrismo critico pluralista. Si bien, los puntos de vista culturales
son, sin excepcidn alguna, estructuralmente localizados y determinados,
no son idénticos entre si, toda vez que consideramos que dicha diferen-
cia no radica en la identificacién de ciertos valores, sino en el ejercicio y
en la actualizacién de la razén critica fundamentada en el antiescepticis-
mo falibilista. Bajo esta consideraci6n, el (etno)centrismo, sea cual sea, es
el fruto de una actualizacion de centrismos anteriores que no tienden a
remplazar unos viejos por otros considerados mas modernos o en boga,
sino que apuntan a conciliar la diversidad de puntos de vista con la fra-
gilidad (la historicidad) de cada uno. Si bien, las creencias y los conoci-
mientos de toda cultura son perecederos y requieren ser actualizados,
los sujetos culturales necesitamos de ellos para otear el mundo y para
pensar la diversidad cultural y participar de ella.

En segundo lugar, el pragmatismo es un tipo de constructivismo.
Arremete contra el pensamiento dualista, es decir, contra su metafisica y
su propension a “ontologizar” las ideas. En este sentido, dualidades,
como relativismo vs universalismo, no son independientes de las tensio-
nes, conflictos, divisiones que caracterizan las sociedades en que vivi-
mos. Son histéricas. Cuando se es pragmatista, el entorno social es el
sustento e interactda con la definicién de esas idealizaciones. La duali-
dad relativismo universalismo es el espejo en que las sociedades con-

57



PHILIPPE SCHAFFHAUSER

temporaneas se ven a los 0jos. El centrismo critico pluralista del prag-
matista se define por el ejercicio de la critica a través de lo que Dewey
llamaba la experiencia (Dewey 2002, 231-233 y Dewey 1993). Consiste
en decir que si bien todos somos productos culturales e inscritos en 4m-
bitos culturales especificos, esto no significa que tengamos que ser con-
formistas sino que, al contrario, debemos estar atentos, alertas, despier-
tos para detectar eventuales fallas éticas, morales, estéticas, politicas,
epistemoldgicas en nuestros respectivos entornos culturales con los cua-
les hemos trabado relaciones de familiaridad. Y en la medida en que
apostamos que igual sucede con otros sujetos culturales inmersos en
otros dmbitos culturales confrontados con problemas parecidos o muy
distintos a los nuestros, consideramos que existe, en este sentido, un
pluralismo cultural. Esto consiste en decir que todo sujeto cultural de-
terminado, esté donde esté e interactuando con quien sea, contribuye a
agregar humanidad a lo humano, toda vez que la duda temperada por
sus creencias sigue despierta.

Lahumanidad ha de entenderse aqui como un proyecto social y cul-
tural cuyo rostro, segtin Dewey (2004), es la democracia. Como lo sefiala
Geertz (1999, 39), el autor de Democracia y educacion debe ser considera-
do como jun moralista revolucionario! Aboga por una democracia en
marcha, interactuando con el &mbito social y cultural que le correspon-
da. En tanto proyecto significa, de modo pragmatista, que se trata de un
sistema de creencias y acciones impulsadas por la duda, la inconformi-
dad ante un determinado estadio democrético o propiciado por la au-
sencia de democracia. El fin de dicho proyecto estd en la accién misma
que genera y no en alcanzar alguna remota meta.” La finalidad de lo
humano es entonces actuar como tal, aquiy ahora. En este sentido, el
pluralismo pragmatista puede aparecer como una salida a la radicaliza-
cién de la tensién entre etnocentrismo y relativismo y un instrumento
para alentar la critica antropolégica. El pluralismo pragmatista, como
suerte de etnocentrismo moderado, estriba en lo que llamarfa yo un
perspectivismo. Esta postura plantea la diversidad cultural de las for-
mas de vida humana cuya comprensién requiere una elasticidad del

% Como bien decia J. M. Keynes a largo plaza todos estaremos muertos.

58



REFLEXIONES ACERCA DE UNA PARADOJA

punto de vista entre un centro cultural alguno e insoslayable desde el
cual se origina la mirada y, con base en criterios epistémicos y normati-
vos, la construccién pulida y fina de la misma convirtiéndola en una
herramienta para representarse adecuadamente la diversidad cultural.
Los criterios que permiten dicha elasticidad son de orden moral, y tie-
nen que ver con la tradicién democrdtica y la continuacion del proyecto
que se desprende de ella, y con el quehacer antropolégico que consiste
en encontrar en la universalidad de lo humano varias maneras de ser
culturalmente humano. El origen norteamericano del pragmatismo es
una contingencia. No agrega nada al propdsito o valor del mismo, pero
tampoco es conveniente decir que el pragmatismo es una filosofia des-
territorializada porque es una falacia. Bajo esta concepcion, el pluralis-
mo pragmatista como perspectivismo no s6lo es eficiente para dar cuen-
ta de la diversidad cultural sino sobre todo es moralmente aceptable.
Por tanto el pragmatismo, tal cual lo utilizan autores como Dewey o
Mead (Joas, 1997), no pretende solucionar el problema del relativismo
frente al universalismo y sus variantes “etnocentradas” y viceversa, sino
s6lo aspira a cambiar nuestra mirada y nuestra manera de atender ese
problema para primero mostrarnos el enredo en que estamos e indicar-
nos luego por donde habremos de encontrar una salida.

BIBLIOGRAFIA CITADA

BrancHE, Robert, L'épistémologie, nim. 1475, Parfs, Puf, coll. Que sais-je?,
1972.

Boupon, Raymond, Le sers des valeurs, Paris, ur, 1999.

Boutroux, Emile, William James, Paris, Armand Colin, 1911.

CaveLL, Stanley, Le cinéma nous rend-il meilleurs, Paris, coll. Le temps
d’une question, Bayard, 2003.

DavibsoN, Donald, De la verdad y de la interpretacion. Fundamentales contri-
buciones a la filosofia del lenguaje, Barcelona, Gedisa, 2001.

DeLeDALLE, Gérard, Sur la philosophie américaine, Lovaina, De Boeck, coll.
Le point philosophique, 1999.

DewEy, John, Logique. La théorie de I'enquéte, Paris, Presses Universitaires
de France, 1993.

59



PHILIPPE SCHAFFHAUSER

____, Democraciay educacion, Madrid, Ediciones Morata, 2004.

___, Lamiseria de la epistemologia. Ensayos de pragmatismo, Madrid, Bi-
blioteca Nueva, 2000.

___, Elarte como experiencia, México, Fondo de Cultura Econdmica,
1949,

__, Lareconstruccion de la filosofia, Buenos Aires, Aguilar, 1970.

Durknenv, Emile, Pragmatisme et sociologie, Cours inédit prononcé a la
Sorbonne en 1913-1914 et restitué par Armand Cuvillier d’apres des
notes d’étudiants, Paris, Vrin, 1981.

GarreTa, Guillaume, “Le pragmatisme et les sciences sociales aux Etats-
Unis (1880-1920)”, Université de Paris I, Panthéon Sorbonne, UFR e
Philosophie, 1996.

Geerrz, Clifford, Reflexiones antropoldgicas sobre temas filosdficos, Barcelo-
na, México, Buenos Aires, Paid6s, Studio, 2002.

_, Losusos de la diversidad, Barcelona, Paidés, 1CE de la Universidad
Auténoma de Barcelona, 1999.

Gmpens, Anthony, La constitution de la société, Paris, Presses Universitai-
res de France, 1987.

GIrARD, Alain et al., Formes de reconnaissance de I'autre en question?, Per-
pignan, Pup, 2005.

GorrmaN, Irving, Estigma, la identidad deteriorada, Buenos Aires, Amo-
rrortu, 1963.

__, Internados. Ensayo sobre la situacion social de los enfermos mentales,
Buenos Aires, Amorrortu, 1972.

Hacking, Ian, Representar e interpretar, Barcelona, Paidés, col. Problemas
cientificos y filos6ficos, 1996 (1983).

Harwis, Marvin, Bueno para comer. Enigmas de alimentacion y cultura, Méxi-
co, Alianza Editorial, 1985.

James, William, La voluntad de creer, Madrid, Ediciones Encuentro, 2004.

___, Elsignificado de la verdad, Buenos Aires, Aguilar, 1980.

___, Pragmatismo, Buenos Aires, Aguilar, Biblioteca de iniciacién filo-
sofica, 1975.

Joas, Hans, Creatividad, accién y valores: hacia una teoria socioldgica de la
contingencia, México, uam-Iztapalapa, 2002.

__, Elpragmatismo y la teoria de la sociedad, Madrid, Universidad de
Castilla y de la Mancha, 1997.

60



REFLEXIONES ACERCA DE UNA PARADOJA

KunN, Thomas Samuel, La estructura de las revoluciones cientificas, Méxi-
co, Fondo de Cultura Econémica, 1971.

Lapoujapk, David, William James. Empirisme et pragmatisme, Parfs, Presses
Universitaires de France, 1997.

Lasch, Christopher, Le seul et vrai paradis. Une histoire de 1'idéologie du
progres et de ses critiques, Paris, Flammarion, coll. Champs, 2006.

Levi-Strauss, Claude, Race et histoire suivi de Race ef culture, Paris, Unes-
co, 2001.

Lyortarp, Jean-Frangois, La condicion postmoderna, Madrid, Ediciones
Cétedra, 1998.

Marcusg, Ludwig, Filosofia americana: pragmatistas, politeistas, trdgicos,
Madrid, Guadarrama, 1969.

MEeap, George Herbert, Espiritu, persona y sociedad. Desde el punto de vista
del conductismo social, introduccién de Charles W. Morris, México,
Paidos, studio bésica, 1990.

MEerToN, Robert King, Teoria y estructura sociales, Trad. de Florentino M.
Torner, Rufina Borqués, México, Fondo de Cultura Econémica, 1980
(1949).

MiLts, Charles Wright, Sociologia y pragmatismo, con introduccién de
Irving Louis Horowitz, Buenos Aires, Siglo Veinte, 1968.

MiraNDA ARANDA, Miguel, “Pragmatismo, interaccionismo simb6lico y
trabajo social. De cémo la caridad y la filantropia se hicieron cienti-
ficas”, tesis doctoral en antropologia social y cultural, Tarragona,
Universidad de Tarragona, 2003.

MyroaL, Gunnar et al., An american dilema. The negro problem en modern
democracy, New York, Harper, 1944.

NaceL, Thomas, Una vision de ningiin lugar, México, Fondo de Cultura
Econdémica, 1996-1998.

OutnwaItg, William, «L'actualité du paradigme herméneutique» en
Intellecta, 1-2, 26-27,1998, 135-148.

PercE, Charles S., Textes anticartésiens, presentacién y traduccion de
Joseph Chenu, Paris, Aubier, coll. Philosophie de 1'Esprit, 1984.

__, Ecrits sur le signe, edicién, traduccién y presentacion de Gérard
Deledalle, Paris, Seuil, 1978.

__, Lecciones sobre el pragmatismo, Buenos Aires, Aguilar, 1978.

___, “Fixation of belief”, en Popular Science Monthly, noviembre 1877.

61



PHILIPPE SCHAFFHAUSER

____,"How to make ourideas clear?”, en Popular Science Monthly, ene-
ro 1878.

PereLMAN, Chaim, L'empire rhétorique. Rhétorique et arqumentation, Parfs,
Vrin, Coll. Bibliotheque de textes philosophiques, 2000.

Purnaw, Hilary, El pragmatismo. Un debate abierto, Barcelona, Gedisa, col.
Filosoffa, 1999.

____, Laherencia del pragmatismo, Barcelona, Paidés, 1997.

Quing, Willard Van Orman, Le mot et la chose, Paris, Flammarion, coll.
Champs, 1999 (1960).

Rorry, Richard, L'espoir au lieu du savoir: Introduction au pragmatisme,
Paris, Albin Michel, 1996.

__, Objetividad, relativismo y verdad: escritos filosdficos 1., Barcelona,
Paidds, 1996.

__, Conséquences du pragmatisme, Paris, Seuil, 1993.

__, Contingencia, ironia y solidaridad, Barcelona, Paidés, 1991.

Ryg, Gilbert, El concepto de lo mental, Barcelona, Paid6s, 2005.

SAINT-ARNAUD, Pierre, William Graham Sumner et les débuts de la sociologie
américaine, Laval, Presses de I'Université de Laval, 1984.

SCHAFFHAUSER, Philippe, Cartes d'identité Mexicaine: Vers une critique et une
réhabilitation sociologiques des investigations identitaires, Document
d’avancement de I'Habilitation a Diriger des Recherches, sous la direc-
tion d’Ahmed Ben Naoum, Université de Perpignan Via Domitia,
Francia, 2009.

___, “Elgiro pragmatista de la sociologfa: Algunas pistas para pensar
y repensar el concepto de accién”. Ponencia presentada en el Tercer
Congreso Internacional de Sociologfa: “Imaginando la sociologfa del
siglo xx1”, Universidad Auténoma de Baja California, Ensenada,
México, 3-6 de noviembre, 2008.

___,“Note sur quelques aspects du pragmatisme”, www.univ-perp.
fr/1sh/socio. 2004

SUuMNER, William Graham, 1960 (1906), Folkways. A study of the sociological
importance of usages, manners, customs, mores and moral, Nueva York,
Mentor Book, The New American Library.

Toporov, Tzvetan, Nous et les autres. La réflexion frangaise sur la diversité
humaine, Paris, Seuil, 1989.

_ Laconquéte del’Amérique: la question de I'autre, Paris, Seuil, 1982.

62



REFLEXIONES ACERCA DE UNA PARADOJA

WirTGENSTEIN, Ludwig, Recherches philosophiques, Paris, Gallimard, coll.
Bibliotheque de philosophie, 2005.

_, Sobrela certeza, Barcelona, Gedisa, 1988.

__, Tractatus légico philosophicus, Madrid, Alianza, 1975.

FECHA DE RECEPCION DEL ARTICULO: 3 de junio de 2009

FECHA DE ACEPTACION Y RECEPCION DE LA VERSION FINAL: 10 de noviembre de
2009

63





