RELACIONES 113, INVIERNO 2008, VOL. XXIX

SAN AGUEBAUD, CLAUDIUS
Y LA ARQUEOLOGIA

Phil C. Weigand*

EL COLEGIO DE MICHOACAN

La interpretacion de los datos arqueologicos depende en gran parte en
la analogfa con las fuentes historicas o etnograficas. Hay circunstancias
en que las analogias existen, pero son dificiles de aplicar en la arqueo-
logia. Examinamos la existencia de iconoclasismo en la epoca medieval
y en los espacios italianos y de la Francia surefia para buscar si podemos
identificar, sin documentos, el iconoclasismo de los sacerdotes Ague-
baud y Claudius dentro la Iglesia en el siglo noveno. Examinamos en
manera comparativa el iconoclasismo bizantino de la misma epoca y la
prohibicion de iconos entre los isldémicos, buscando posibles relaciones
entre los varios movimientos iconoclasticos.

(Analogfa en arqueologfa, epoca medieval europea, iconoclasismo, Ita-
lia, Francia)

INTRODUCCION

ste trabajo es un ejercicio sobre lo que podemos esperar

E de la arqueologfa, y sobre cuales son las limitaciones
reales de esta subdrea de las disciplinas histéricas, en par-

ticular, la antropologfa. No se trata de una critica de esta

subdrea, sino una breve exploracién sobre sus limitaciones. También
es una exposicion sobre la dependencia de la arqueologfa del drea de
la que, en tltima instancia, se ha derivado: la historia. Aparte de esta

* Wisarika@aol.com

177



PHIL C. WEIGAND

dependencia, los arqueélogos siempre deben recordar que cualquier
valor interpretativo derivado a partir de sus estudios depende de la
exactitud y detalle de la analogfa con el registro histérico o etnogra-
fico. Aunque algunas personas podrfan pensar que estas observa-
ciones son tan evidentes que no necesitan repetirse, de hecho, fre-
cuentemente se olvidan al construir lo que se toma por “teorfa” entre
los arquedlogos. La teorfa basada en la necesidad de analogfa histé-
rica o etnogrdfica, consciente o inconscientemente, es teorfa que estd
basada en esas disciplinas, no en la arqueologia por si misma. Ha
existido una tentacion de repetir teorfas basicamente derivadas de
otras disciplinas relacionadas, afiadiendo nueva jerigonza. Esto en sf
estd bien, pero no debe confundirse con un nuevo cuerpo de teorfa, o
ser presentado como tal.

En realidad, la arqueologia es fundamentalmente un conjunto de
herramientas, métodos y técnicas cientificos disefiados para investi-
gar el pasado, usualmente en situaciones en las que hay muy pocas o
nulas evidencias de otro tipo (Cf. Renfrew y Bahn 1991). Como tal, la
arqueologfa es verdaderamente una ciencia, y sus métodos para ob-
tener datos estdn firmemente basados en las mds fundamentales re-
glas de la investigacion cientifica. Sin embargo, su objetivo bésico,
dar vida social a un registro material limitado y siempre incompleto,
es humanista. Incluso como ciencia, existen limites bésicos de lo que
la arqueologia puede hacer en el nivel interpretativo. Esta observa-
ciéon de ninguna manera menosprecia la misién de la arqueologfa,
una misién tnica y extremadamente importante dentro de las inves-
tigaciones sociales en general. La arqueologia ha sacado a la luz la
existencia de civilizaciones enteras, incluyendo sus propios registros
histéricos; también ha documentado la evolucién de los sistemas so-
cioculturales humanos en todo el mundo. La evolucién bioldgica del
ser humano, desde el Australipithecus hasta el Homo sapiens, se cuen-
ta entre estos logros. Es obvio que estos logros no deben tomarse a la
ligera, de hecho se encuentran entre las aportaciones mds importan-
tes de las ciencias y las humanidades, puesto que han dado a la hu-
manidad, por primera vez, una perspectiva realista aunque todavia
preliminar de nuestro papel y lugar dentro del mundo natural. Sin
embargo, como sefial6 Walter Taylor en su monografia cldsica A Stu-

178



SAN AGUEBAUD, CLAUDIUS Y LA ARQUEOLOGIA

dy of Archaeology (1948), los hechos arqueolégicos como tales estdn li-
mitados a tres categorfas bdsicas, todas ellas susceptibles al método
cientifico de investigacion:

1) procedencia;
2) composicién quimica; y
3) morfologfa.

Todo lo demds, después de estas observaciones de hechos, es in-
terpretacién, la cual por su propia naturaleza se apoya y se basa en la
analogfa.

EL ESCENARIO DE LOS PERIODOS DE LA ANTIGUEDAD TARDIA
Y LA EDAD MEDIA TEMPRANA

El Mediterrdneo entre los siglos vi y Ix fue un mundo inmerso en
cambios sociales y culturales, muchos de ellos répidos e innovadores
(Collins 1991; Cameron 1993; Bowersock et al. 1999; Brown 1992; Cf.
Mazzarino 1966). Este periodo fue tan revolucionario que, para la
costa norte o teatro de Europa, términos como “edad oscura” no ha-
cen justicia al drea o al periodo (Jordan 2001). Claramente, un enorme
retroceso social y politico acompafi6 al colapso del imperio romano
de occidente (Lépez 1967), aunque éste también estuvo acompariado
por una importante y extremadamente dindmica reorganizacién del
Cercano Oriente, del norte de Africa y de la penfnsula ibérica a causa
de las conquistas drabes (Hitti 1946; Brockelmann 1960; Veccia 1970;
Sourdel 1970; Fletcher 1993). El centro de gravedad politico se habia
movido hacia el sur, oeste y este, dejando al norte inmerso en una re-
vitalizacién semipagana de la autoridad de la Iglesia latina centrada
en Roma, y una serie de alineamientos politicos de relativamente cor-
ta vida e inestables, de los cuales el mds importante fue el del reino
franco de Carlomagno (Riché 1983; Barbero 2006; Bullough 1973; Wa-
llace-Hadrill 1983). La discusién de Bloch (1961) ahora estd bastante
anticuada, pero sigue siendo un cldsico que presenta un resumen de
las dramaticas transiciones dentro del teatro europeo.

179



PHIL C. WEIGAND

Con la revitalizacién del conocimiento del mundo clasico en la re-
gion drabe del Mediterrdneo, empezaba a florecer un renacimiento
inusual y profundo, pero creativo. Sin embargo, el retroceso de las
zonas antiguamente parte del imperio romano de occidente fue resul-
tado tanto de la salvaje guerra de conquista contra los ostrogodos
realizada por el emperador bizantino Justiniano a mediados del siglo
V1, que estuvo acompafiada de una gran epidemia, como de las inva-
siones de los bdrbaros durante los siglos anteriores (Vasiliev 1961;
Norwich 1991). Esa guerra fue particularmente catastréfica para
Italia, pero sus efectos se sintieron por toda el drea. El renacimiento
carolingio es el periodo que marca la recuperacion del nadir sociocul-
tural que Justiniano habfa provocado en esa peninsula (Bullough
1973; Brown 1992). Irénicamente, a pesar de que la invasion bizanti-
na se planeé como una restauracién de la “romanidad” a los reinos
bérbaros que estaban entonces en Italia, uno de los principales re-
sultados de esta guerra fue mayor pérdida de conectividad con el
pasado de la época cldsica tardia. Esos reinos habian sido bastante
romanizados, aunque conservando mucho de la esencia de sus
propias tradiciones. Asf pues, parece que no se llegé al nadir con los
reinos bdrbaros que suplieron a la autoridad romana, sino después
de la catastréfica intervencién de los bizantinos a finales del siglo v
y enel vIL

En Italia, la recuperacion puede verse en el proceso de incastella-
mento o congregacion de los asentamientos rurales bajo la direccién
explicita de la clase sefiorial. Lejos de mantenerse estdtica, la peninsu-
la itdlica experimentd una transformacién radical entre los siglos vi y
X. Al trabajo fundamental de Pierre Toubert (1972), frecuentemente, se
le da el crédito de haber reevaluado este periodo. Otros estudios pos-
teriores, especialmente el de Hodges y Francovich (2004), han confir-
mado el bosquejo general que Toubert sugirié originalmente. Hodges
y Francovich excavaron el monasterio benedictino de San Vicenzo al
Volturno (también llamado San Vicenzo Maggiore; figura 1). Tras 25
afios de excavaciones que documentaron la transformaciéon de una
modesta iglesia abadfa a una ciudad mondstica durante finales del si-
glo vi y principios del 1x, estos autores pudieron demostrar muchos
aspectos especificos de la transformacion carolingia. El complejo ori-

180



SAN AGUEBAUD, CLAUDIUS Y LA ARQUEOLOGIA

FIGURA 1. Vista reconstructiva de San Vicenzo Maggiore como se hubiera visto
en ca. 830 d.C. (tomado de Hodges y Watson 1998, 153).

ginal se fund¢ alrededor del afio 703, y recibi6 privilegios de Carlo-
magno en 787, sufriendo su mds importante remodelacién después
de 817. Fue construido para alojar reliquias, concebido como una imi-
tacion de la antigua catedral de San Pedro en Roma. Juannes, un
monje del siglo X1 que fue autor de la obra Chronicon Vulturnese, ofre-
ce la mayor parte de la informacién documental que poseemos sobre
la estructura y su historia. Esta excavacion es importante porque la
ruina representa un “momento” congelado en el tiempo del periodo
de Aguebaud y Claudius. Después de la presencia carolingia en Ita-
lia, evidente durante las guerras civiles de la década de 830 entre

181



PHIL C. WEIGAND

Lothar y Louis y el devastador terremoto de 848, terminé la cons-
truccién y la prosperidad disminuyé. Si bien el complejo de la iglesia
abadia posterior es monumental, de todos modos no hay nada de lo
grandioso o sofisticado de las villas romanas tardfas, como la Piazza
Armerina del siglo v (Wilson 1983"). El patrocinio carolingio cierta-
mente jugé un papel clave, conjuntamente con la recuperacién econg-
mica general una vez que mengud el periodo de agresién bizantina.
Desarrollos paralelos estaban ddndose en la regién de Occitano.

El problema de conceptualizar el periodo en cuestién no reside en
la falta de ejemplos arquitecténicos del periodo carolingio, ya que
existen muchos. Las tradiciones arquitecténicas, sin embargo, se en-
tienden principalmente desde la perspectiva de lo monumental. Los
estudios realizados por Coant (1966) y por Hubert (1952) siguen con-
siderdndose los mds importantes, aunque hay otros més detallados
que incluyen algo de informacién arqueolégica. Hubert (1985) y
Horn y Born (1979) son buenos ejemplos de contextualizacién ar-
queoldgica para la arquitectura del periodo. Un ejemplo de esta épo-
ca es la bien conservada y bien conocida (aunque frecuentemente re-
modelada) basilica de Santa Prassede (Roma, 817-824).

Algo mds pertinente para el presente estudio son las iglesias de la
época en Lyon, ciudad que se convirti6 en arquididcesis durante
tiempos romanos. La catedral Saint Jean, construida entre 1180 y 1480
(de estilo romdnico mezclado con gético) fue construida en el sitio de
tres estructuras religiosas mucho mds antiguas: Ste. Croix, St. Etienne
y un baptisterio. Algunos restos arqueoldgicos de estas estructuras
todavia son visibles en el jardin de la escuela de musica, pero no he
podido encontrar referencias a un detallado reporte del sitio. St. Ire-
née (Irenaeus, 125-202), el mdrtir y primer obispo de Lyon, fue sepul-

! Para una discusion de la organizacién social y la religién del periodo de la
antigiiedad tardia, incluyendo datos arqueoldgicos, véase a Smith (1997) y Knight
(1999). Los trabajos de Potter (1979, basado en la investigacién original de John Ward-
Perkins) y Patterson (2004) muestran la importancia de estudios de tipo “paisaje
cultural”, en sus casos del sur de Etruria y el valle del rio Tiber (respectivamente).
Estos estudios estdn enfocados en la totalidad de la historia de ocupacién humana en
las zonas, aunque obviamente tienen informacién sobre la edad medieval.

182



SAN AGUEBAUD, CLAUDIUS Y LA ARQUEOLOGIA

tado en una cripta debajo de lo que entonces se llamaba la Cathe-
drale. Fue una de las mds tempranas estructuras religiosas de Lyon,
y la cripta que contenfa sus restos se convirtié en un importante
punto de peregrinacién. Esta temprana catedral no debe confundirse
con la més tardia Cathedrale Saint Jean. Las estructuras sobre la crip-
ta fueron reconstruidas en muchas ocasiones, y ahora se conoce como
Eglise St. Iréneé (una estructura del siglo xix). El complejo construido
sobre la cripta existié como estructura religiosa durante la época de
Aguebaud, a principios del siglo Ix. 5i no estuvo cercana a la cripta
de Sn. Irenaeus, entonces el sitio de la Cathedrale Saint Jean serfa la
mads probable ubicacién de su oficina. La Iglesia de los Santos Apds-
toles también fue construida durante el reinado de Aguebaud como
arzobispo. Todas estas estructuras se encuentran casi por completo
destruidas, y en los sitios originales se ha construido y remodelado
tantas veces que no hay nada del periodo temprano que esté clara-
mente visible.

El reciclaje de dioses del pasado cldsico no cesé con su frecuente
conversion espiritual en santos, o con su identificacién con ellos. Esta
reconversién también se extendi6 a sus templos; muchas iglesias cris-
tianas eran reconstrucciones o readaptaciones de templos paganos: el
Pante6n de Roma podria ser el més famoso ejemplo (figura 2). Cons-
truido originalmente por Agrippa en 47 a.C., fue redisefiado a escala
mucho mayor por Adriano, completéndose en 125 d.C. Fue consagra-
do y convertido a iglesia en el afio 609, siendo el primero (pero no el
ultimo) templo romano en ser cristianizado en esa ciudad. Algunos
edificios seculares en Roma también fueron convertidos en iglesias,
tal es el caso de Santa Marfa, que es una parte del enorme complejo
de bafios construido por Diocleciano. Aunque Constantino habia or-
denado que todos los templos paganos fuesen cerrados para media-
dos del siglo v, el proceso de conversién ya estaba en marcha. Al
principio, muchos templos fueron arrasados, y se construyeron igle-
sias en sus cimientos arruinados. Sin embargo, pronto fue evidente
que la reconstruccién era mas econémica. Una de las primeras recon-
versiones de un templo sucedi6 en Asia Menor. El templo dedicado a
Afrodita en Aphrodiias fue reconsagrado a San Miguel a fines del si-
glo v (Bayliss 2004). No deberia sorprendernos el que sitios y dioses

183



PHIL C. WEIGAND

PANTHEON
L] 1% W rardy
[] 1] 0 melres

FIGURA 2. El Panteén de Roma, convertido en iglesia cristiana en 609
(tomado de City Guide: Rome (2000, 171).

romanos se hayan transformado a los lugares sagrados y santos.?
Dada la vitalidad del mundo clasico y el descomunal legado que dej6
tras de si, es entendible el impacto sobre la nueva religion y las otras
estructuras bdsicas del periodo carolingio, incluyendo la tradiciéon
arquitectonica.

? La localizacién de la Iglesia de la Navidad en Belem, un edifico bizantino del
siglo 6, fue escogido oficialmente en el siglo 2 como el lugar del nacimiento de Cristo.
Antes de esta identificacion, la gruta era un lugar sacro para venerar Adonis, funciéon
después compartida con la veneracién de Cristo hasta su prohibicién por
Constantino. La identificacién de Cristo con Adonis en este lugar clave del cristianis-
mo es interesante (Taylor et al. 1993).

184



SAN AGUEBAUD, CLAUDIUS Y LA ARQUEOLOGIA

Aparte de excavaciones como las de Hodges et al., tenemos un
verdadero plano indicando c6mo deberfa verse y qué deberia incluir
un complejo mondstico carolingio con su iglesia. El Consejo de
Aquisgrén (816-817) expresé esto con gran detalle. De este periodo
general viene el plano en forma de cédice del complejo religioso de
Saint Gall (Barral i Altet 1998; figura 3). Esta bastante detallada pers-
pectiva etnogréfica de la arquitectura de la época, conjuntamente con
los mencionados estudios arqueoldgicos, nos ofrece valiosos puntos
de vista, aunque todavia bastante generales, sobre los entornos fi-

FIGURA 3. El plano medieval de Saint Gall, probablemente elaborado
alrededor de 800 d.C. (tomado de Barral i Altet 1998, 153).

185



PHIL C. WEIGAND

FIGURA 4. Plano del palacio de Carlomagno en Aquisgran (790-805)
(tomado de Barral i Altet 1998, 128).

sicos de los conjuntos religiosos del periodo cuando vivieron Ague-
baud y Claudius. La arquitectura civil de esta época ha recibido
mucho menos atencién, exceptuando el complejo palaciego de Carlo-
magno en Aquisgran (Barral i Altet 1998; figura 4), junto con los edifi-
cios seculares estudiados por varios autores en el volumen de Dark
(2004) sobre la regi6én bizantina. En general, sin embargo, la arqueo-
logia de la arquitectura doméstica que no es de la elite no ha recibido
mucha atencién.

Con importantes excepciones, la mayor parte de lo que entende-
mos sobre la arquitectura del periodo carolingio no se ve acompa-
flada de estudios in situ de los artefactos contemporaneos. Las bellas
artes han recibido mucha atencién, y muchos objetos tienen buenas
atribuciones con base en el estilo, materiales y a veces referencias
histéricas. Prospecciones como las realizadas por Kitzinger (1976),
Beckwith (1977) Lasko (1972) y Weitzmann (1982) son ejemplos de es-
tudios refinados y detallados sobre las artes de la época. Por supues-
to, esta falta de contexto con frecuencia se debe a las muchas recons-

186



SAN AGUEBAUD, CLAUDIUS Y LA ARQUEOLOGIA

trucciones, restauraciones y remodelaciones que estas estructuras
religiosas han experimentado en los cientos de afios posteriores a su
construccién original. El saqueo, el cambio de ubicacién y la reconsa-
gracién de artefactos han contribuido al proceso de pérdida de con-
texto. El mercado de antigiiedades de este periodo igualmente tiene
profundidad histérica. Se han formado grandes colecciones tanto
privadas como ptblicas de artefactos del periodo carolingio; un
ejemplo de las primeras es la de John Hunt en Inglaterra, mientras
que entre las segundas estdn la del Museo Britdnico, el Museo Me-
tropolitano de Arte (Nueva York) y del Louvre. Aparte de estatuas
arquitecténicas, mosaicos y paneles labrados, la detallada cuantifica-
cién de artefactos pequefios, localizados en excavaciones cientificas,
es bastante rara. La mayor parte de estos materiales, aunque de he-
cho pueda ser asignable a periodos, regiones, y a veces a talleres
especificos, por lo demds estdn en gran medida separados de sus en-
tornos originales.

ICONOS E ICONOCLASTAS

Conjuntamente con estos importantes y trascendentes cambios en
Europa vino una expansién del verdadero monotefsmo y una orden
contra representaciones icénicas de Dios y del profeta Mahoma en las
enormes dreas que habian caido bajo el control isldmico. En esas zo-
nas se estaba desarrollando un culto a los santos isldmicos (Hitti
1946), pero para entonces todavia era algo modesto comparado con
las variantes catélicas, tanto griegas como romanas (Brown 1981;
Hillgarth 1986; Herrin 1987). El pecado extremadamente serio conoci-
do como shirk o “asociaciéon” que otorga poderes celestiales a cosas o
seres distintos de Ald sigue existiendo hasta la actualidad. Aparte de
prohibir la creacién y representacion de iconos, su adoracion fue algo
inconcebible durante este marco de tiempo. La institucién mds cer-
cana al papado que existié en el mundo isldmico fue la casa del profe-
ta de los chiitas. El monoteismo tan estrictamente promovido por el
Islam tuvo sus raices en el judaismo; esto es algo que claramente no
requiere de mds comentarios. La falta de una rigida jerarquia clerical

187



PHIL C. WEIGAND

durante los primeros siglos; la apelacién directa a las escrituras; la
importancia del madrds como institucién formal de educacién de ti-
po universidad; el papel relativamente no conflictivo jugado por la
ciencia y la filosoffa conjuntamente con la religién; y una relativa au-
sencia de elementos paganos grecorromanos, diferenciaron al Islam
de las variantes del cristianismo en la costa norte del Mediterraneo,
con las cuales convivieron de manera incémoda (Smith 1999; Cornell
1999; Pirenne 1992). En Europa, las influencias del mundo islémico se
dejaron sentir desde su inicio, especialmente en el campo de la eco-
nomia, asf como por las incursiones crénicas de pillaje en las zonas
costeras, por lo que las principales influencias en la arquitectura, en
la filosoffa y en la ciencia llegaron un poco después.

En este contexto, el movimiento iconoclasta que se extendi6 por la
region bizantina de lo que quedaba del mundo griego después de
las conquistas islamicas del oriente cercano y de Egipto, con frecuen-
cia se ha atribuido a dos influencias relacionadas:

1) el regreso a la autoridad de las Escrituras de la Iglesia tem-
prana, ocasionado en parte por el trauma de perder el imperio
en el cercano oriente y Egipto y la consiguiente pérdida de ingre-
sos, de prestigio y de control politico sobre las tierras sagradas
de Palestina y de acceso a ellas (Vasiliev 1961; Norwich 1991); y,

2) las influencias estructurales y teoldgicas que emanaron del sis-
tema religioso verdaderamente monotefsta del mundo isldmico
(Smith 1999).

El movimiento iconoclasta en Bizancio estuvo caracterizado por
un enfoque de arriba hacia abajo, sin mucho apoyo del clero menor o
de la poblacién en general (Tozer 2006; Vasiliev 1961; Norwich 1991).
En este sentido, tiene algo en comtin con el intento de Akhenaten de
reorganizar el sistema religioso del antiguo Egipto, algo a lo que se
resistié casi toda la gente fuera de su séquito inmediato. Cuando mu-
ri6 Akhenaten, el sistema reorganizado también murié. La naturaleza
esporddica e imperiosa de los movimientos iconoclastas entre los bi-
zantinos también ocasiond que fueran de corta vida. Ellos dependfan
directamente de las érdenes del emperador, y se vieron apoyados

188



SAN AGUEBAUD, CLAUDIUS Y LA ARQUEOLOGIA

—con distintos grados de entusiasmo y de efectividad— en gran medi-
da por su séquito y sus criados mds fieles. La imposicion de los decre-
tos iconoclastas se vio acompariada de todo tipo de violencia, inclu-
yendo, por supuesto, la destruccién de iconos religiosos y de otros
artefactos relacionados. Estos actos se vieron acompafiados por la po-
co frecuente destruccion de algunos sitios, y mas frecuentemente, por
expropiaciones, exilios, mutilaciones de pintores de iconos y ejecu-
ciones. Los movimientos iconoclastas bizantinos, y los intentos de re-
formas que los acompafiaron, fallaron miserablemente en gran parte
debido a la naturaleza violenta y desde arriba hacia abajo de los suce-
sos. Quienes adoraban a los iconos, asi como muchas de estas imdge-

FIGURA 5. Icono bizantino de San Nicolds, con bustos de otros santos
en los mérgenes. Finales del siglo x o principios del xi
(tomado de Evans y Wixom 1997, 118, lémina 65).

189



PHIL C. WEIGAND

nes (ademds de sus creadores) y muchos sacerdotes que favorecian a
los iconos simplemente se ocultaron aguardando un cambio de admi-
nistracién. La extendida naturaleza icénica del culto dentro de la Igle-
sia bizantina se recuper6 después de cada espasmo violento, aunque
la pérdida de obras de arte y en algunos casos de obras arquitecté-
nicas fue algo irreparable e irrevocable (Norwich 1991; Cf. Evans y
Wixom 1997; la figura 5 es un ejemplo de un icono de fines del siglo
X 0 principios del x).

El movimiento iconoclasta y los acompafiantes intentos de refor-
ma religiosa entre los bizantinos contrastaron marcadamente con el
sistema isldmico de proselitismo y conversién del paganismo y con
el cristianismo encontrado dentro del drea de sus conquistas. En oca-
siones se usé la fuerza, pero por lo general se practicé la tolerancia de
las otras religiones basadas en el Antiguo Testamento (o sea el judais-
mo y el cristianismo). Convertirse al Islam tenfa sus ventajas en cuan-
to a politicas de pago de impuestos y otros beneficios dentro del sis-
tema (Hitti 1946; véanse varios ensayos en: Gervers y Bikhazi 1990).
Asi, la reforma religiosa (en este caso conversiones), si bien era una
politica de arriba hacia abajo, fue algo gradual e inserto en la estruc-
tura de autoridad de las comunidades locales y regionales. La con-
version al Islam entonces dependié de la libre eleccién individual,
comunitaria o de congregacién. No puede imaginarse un mayor con-
traste con el movimiento iconoclasta y reformador bizantino.?

Podemos preguntarnos si lo que estaba sucediendo en el mun-
do isldmico o dentro de la Iglesia griega influy6 en la naturaleza de la
representacion icénica, ademads de la subestructura ideoldgica que la
justificaba en la Iglesia latina de Roma durante el periodo carolingio.

3 Por supuesto, el fenémeno iconoclasta ha seguido como tema social. Las revolu-
ciones en Francia, en México y en Rusia tuvieron fases violentas iconoclastas, en las
que las imagenes fisicas de la religién se consideraron como afronta al nuevo orden
politico y cultural. La revolucién cultural de China también fue un claro ejemplo de
ideas iconoclastas en accion, inspiradas politicamente. Varias denominaciones protes-
tantes fundamentalistas siguen esta ideologia y préctica hasta hoy, frecuentemente, de
manera militante. Obviamente, el asunto de la legitimidad de las jerarquias eclesids-
ticas y de los iconos sigue hoy inspirando controversia (Wills 2006).

190



SAN AGUEBAUD, CLAUDIUS Y LA ARQUEOLOGIA

La mayor parte de la peninsula ibérica habia estado bajo el domi-
nio de los drabes durante el siglo anterior al nacimiento de Aguebaud
y Claudius, entrando a una “edad de oro” de bienestar y prosperidad
social e intelectual. Como ya se menciond, el Islam de la época no
acepto representaciones iconicas religiosas, y los sentimientos en con-
tra de los iconos también se practicaron violentamente de manera es-
porddica en Bizancio. El movimiento en contra de imdgenes religio-
sas dentro de la Iglesia latina claramente funcioné dentro del amplio
contexto iconoclasta y estricto monotefsmo tan evidente en el resto del
mundo mediterrdneo. Muchas de esas ideas fundamentalistas y mo-
noteistas sin duda tuvieron esos antecedentes (Mayr-Harting 1990;
Brown 1981). Asi, parece probable que por lo menos algunas de las
ideas contrarias a los iconos pudieron haber venido de cualquiera de
las dos fuentes o de ambas. Los contactos entre Bizancio y Roma fue-
ron frecuentes, intensos y generalmente amigables durante este pe-
riodo. Otras fuentes para las influencias monotefstas e iconoclastas
pudieron haber venido del norte de Africa a través de Sicilia, que
también estaba cayendo bajo la influencia de los drabes durante este
periodo general. El renacimiento carolingio, aunque fue importante y
de amplio alcance, no tuvo la misma profundidad intelectual o teolé-
gica comparada con lo que estaba sucediendo en el mundo isldmico.
De hecho, como ya se menciond, muchos de los santos de aquellos
difas todavia eran bastante reconocibles como adaptaciones del pan-
teén romano o del teutén (Rubenstein 1999; Markus 1990; Fox 1987;
Hillgarth 1986). Hasta Mercurio y Venus seguian circulando por el cielo
cristiano. No fue solamente la continua presencia de dioses romanos,
transformados y disfrazados como santos o socios de Satands, sino
también el continuo impacto de las grandes escuelas filoséficas del
periodo romano: el neoplatonismo, el estoicismo y el maniqueismo.

Sin embargo, en lugar de movimientos iconoclastas violentos, lo
que sucedi6 dentro de la Iglesia latina cristiana tan pagana fue dra-
méticamente diferente (Brown 1992, 1997). Los movimientos tempra-
nos de reforma que ocurrieron fueron pacificos comparados con las
politicas iconoclastas de los griegos, por lo que produjeron pocos
trastornos ya sea dentro de la estructura eclesidstica en si misma o
dentro de la comunidad laica en general.

191



PHIL C. WEIGAND

AGUEBAUD Y CLAUDIUS COMO PERSONAJES Y
LA CONTROVERSIA LATINA DEL ICONO

Aunque no fueron los primeros en hacerlo dentro de la Iglesia fran-
ca, Aguebaud y Claudius, dos obispos de principios del siglo 1X, so-
bresalen entre quienes intentaron de manera radical, pero pacifica,
introducir reformas contra el culto latino de los iconos. Aguebaud
naci6 en el drea no drabe del norte de Iberia, y pudo haber tenido
cuando menos algunos antecedentes celtas. Como ya se menciond,
nuestro personaje fue obispo de Lyon, conocida entonces como
Lugdunum, entre 816 y 841. Su nombre también se ha conocido co-
mo Agobardus, Agobard, Agobaud y (San) Aguebatud. Por otra par-
te, Claudius pudo haber tenido antecedentes visigodos, y fue obispo
de Turino en 814-839. Ambos hombres fungieron en la Iglesia princi-
palmente durante el reino carolingio de Louis el Pio. Fueron en parte
contemporaneos de los papas Leo 11, que fallecié en 816, y de Pas-
chalis 1 (817-824). Este tltimo censur6 a Claudius por sus puntos de
vista sobre los iconos expresados abiertamente, aunque tachar a toda
diversidad teoldgica de herejia fue una practica de los siglos inmedia-
tamente anteriores y posteriores. Las siguientes observaciones y citas
sobre Aguebaud y Claudius vienen de estas fuentes: Pullan 1966;
McCracken y Cabaniss 1957; Brown 1996; History of the Christian
Church vol. v: Mediaeval Christianity AD 590-1073; Butler’s Lives of the
Saints (Thurston y Attwater 1956); Schaft-Herzog Encyclopaedia of Re-
ligious Knowledge (Gilmore 1954); L. Van Acker (1981).

La Iglesia latina prefiere adjudicar las influencias iconoclastas de
estos dos pensadores cristianos a los escritos de Pablo y de Agustin
(Cf. Brown 1969, 1996). Sea cual fuere la direccion o direcciones de las
que llegaron las influencias, tanto Aguebaud como Claudius promo-
vieron un tipo de religién mds espiritual, menos materialista y mds
evangélico. Estos sermones estaban en marcado contraste con el ca-
rdcter corrupto y terreno de la Iglesia de Roma de la época, que se en-
contraba completamente inmersa en la sensualidad de su entorno se-
cular, y que cargaba con un clero que en su mayor parte ignoraba las
Escrituras y era tan supersticioso como la poblacién en general, una
continuacién de las tendencias de tiempos anteriores (Salzman 2002;

192



SAN AGUEBAUD, CLAUDIUS Y LA ARQUEOLOGIA

MacMullen 1984; Brown 1996). El mercadeo de los santos, incluyen-
do sus reliquias, se difundié por el drea. En la mente del pueblo y de
la mayoria del clero se pensaba que las reliquias contenfan verdadero
poder. Supuestos fragmentos de la Santa Cruz, huesos y dientes de
santos, pedazos de textiles asociados a ellos, etcétera, se buscaban
con un tipo de fanatismo dificil hoy de comprender, y se gastaron
fortunas en la acumulacién de tales reliquias.

Dondequiera que faltara la autoridad politica carolingia, aunque
fuera temporalmente, especialmente en las regiones teutonas, las re-
novaciones paganas con frecuencia siguieron rdpidamente. En mu-
chas éreas, los ritos latinos con frecuencia se aceptaban por los feli-
greses completamente o tan sélo de manera marginal, incluso en las
mejores circunstancias. Para una importante proporcién de la pobla-
cién europea el cristianismo no traspasaba la piel. La atraccion hacia
supersticiones subyacentes y antiguas, incluso por parte del clero la-
tino, con frecuencia fue muy poderosa y mds efectiva que la de las Es-
crituras (Herrin 1987). En sus peores momentos la Iglesia latina fue
politeista, con los abundantes elementos paganos s6lo débilmente
disfrazados. El remoldeado del cristianismo, logrado en el concilio de
Nicea a principios del siglo 1v, supervisado por las consideraciones
politicas de Constantino el Grande y por el papa latino Gregorio el
Grande a fines del siglo v, habia sido completamente digerido para
el tiempo en que florecieron Aguebaud y Claudius (Brown 1996;
Markus 1990). Sin embargo, ambos personajes se vieron alentados en
sus creencias, al menos en parte, por Louis (el tercer hijo de Carlo-
magno), que se convirtié en emperador del Santo Imperio Romano
en 813. Antes de esto Claudius habia sido capelldn de la corte de Louis
cuando este dltimo fue gobernante de Aquitana, lugar donde
Louis habia comisionado a Claudius para que escribiera comentarios
sobre trabajos cristianos anteriores. Claudius fue nombrado obispo
de Turin en 817, y ahi encontré: “[...] todas las iglesias llenas de ima-
genes sordidas, que son anatema y contrarias a las verdaderas en-
seflanzas”.

Las circunstancias favorables para las predicaciones de Aguebaud
y de Claudius en contra los iconos fueron resultado de una de las de-
cisiones del Concilio de Frankfurt (794), que en parte condend el

193



PHIL C. WEIGAND

decreto del segundo Concilio de Nicea (787) sobre la adoracién de los
iconos. No hay que mencionar que la situacion teol6gica general era
considerablemente fluida durante este periodo.

Aguebaud aprobé los cdnones que prohibian por completo las
imdgenes de cualquier tipo:

Ya que ningtin hombre es esencialmente Dios, excepto Jests nuestro
Salvador, entonces nosotros, como lo mandan las Escrituras, debemos
arrodillarnos ante su nombre solamente, no sea que por honrar a otro
podamos alejarnos de Dios, y tengamos que seguir las doctrinas y tradi-
ciones de los hombres segtin las inclinaciones de nuestros corazones.

Claudius fue mds directo:

Quienquiera que busque en cualquier criatura [incluyendo al hombre] en
el cielo o en la Tierra lo que debe buscar solamente en Dios, es un idélatra.

Mahoma no pudo haber expresado de mejor manera este sentimien-
to. Claudius afiadi6 a lo anterior:

Los mismos santos difuntos no desean ser adorados por nosotros y no
pueden ayudarnos. Mientras vivimos podemos ayudarnos mutuamente
con oraciones, pero no después de la muerte;

Yr
si la imagen que uno adora no es Dios, todavia menos deberd ser ve-
nerada para honra de los santos, quienes en lo minimo se adjudican
honores divinos.

Para Claudius el uso de la crtiz era un poco mejor; €l uso las siguien-
tes analogfas:

ya que Cristo sufri6 en ella [la cruz] nosotros podriamos también adorar
a todas las virgenes porque él nacié de una virgen, a todos los pesebres
porque €l se posé en un pesebre, a cada barco porque él ensefi6 desde un
barco, sf, a cada asno porque él monté en uno al entrar en Jerusalén.

194



SAN AGUEBAUD, CLAUDIUS Y LA ARQUEOLOGIA

Claudius intent6 prohibir los iconos, cruces y crucifijos de las igle-
sias bajo su jurisdiccién, como la tinica manera de eliminar la supers-
ticion. Su obra Apologeticum atque rescriptum Claudii episcopi adversus
Theutmirum abbatem es un enunciado cldsico sobre la critica a las reli-
quias de los santos y al uso indebido de imdgenes religiosas. La si-
guiente es una de las declaraciones més fuertes de Claudius, que hizo
en forma de preguntas:

¢Por qué te humillas y te agachas frente a imégenes falsas? ;Por qué do-
blas el cuerpo, cautivo ante tontas estatuas y figuras terrenas? Dios te hi-
z0 erguido [...] Mira hacia arriba, voltea los ojos hacia arriba, busca a Dios
en cosas celestiales, para que puedas evitar lo que estd abajo [...] ;Por qué
te arrojas al regazo de la muerte con esa imagen sin vida a la que honras?
(Por qué tropiezas ante la ruina del diablo a través de ella y con ella?

De acuerdo con Aguebaud, dado que Cristo es eterno y omnipre-
sente, todos los que son dignos, nacidos ya sea antes o después de la
encarnacién, eran cristianos, y por lo tanto, merecedores herederos
del reino celestial. Era simplemente impio representar a la deidad in-
material en forma humana. Asi, todas las formas de icono son idéla-
tras, ya que éstos no son sino idolos. El fue més allé con la critica de
la Iglesia latina como institucién: deberfa ser humilde y modesta,
usando la riqueza que le era donada para ayudar a los pobres. Los sa-
cerdotes que usaban el oro de la Iglesia para encender velas a medio
dia en honor de sus estatuas (Iéase idolos) o para vestir a sus concu-
binas y amantes eran pecadores en primer grado. Aguebaud pensaba
que el culto a los santos y a las imdgenes, en general, era el método
de Satands para reintroducir el paganismo a la Iglesia. Una ironfa es
que este personaje fue honrado en la regi6n con la canonizacién des-
pués de su muerte, aunque su estatus de santo es disputado. Es lla-
mado san Aguebaud, aparece en los tratados sobre los mdrtires lo-
cales, y se le atribuye un rito de nueve lecciones en el Breviarium
Lugdunese.

Ademds, Aguebaud tenfa miedo de la influencia que los judios te-
nian en Lyon, pues su estatus y poder podrian hacerlos a ellos y a su
fe atractivos a los ojos de su congregacion. Las conversiones al judais-

195



PHIL C. WEIGAND

mo y al Islam eran mucho més frecuentes que de esas dos religiones
al cristianismo. La larga diatriba de Aguebaud contra los judios en la
obra Agobardi Lugdunensis Opera Omnia (Van Acker 1981, 191-195) los
culpa de haber vendido cristianos como esclavos, entre otras acusa-
ciones. Alrededor de 817, Aguebaud tenia esta vision de un nuevo rei-
no cristiano: “[Un mundo] donde no hay gentil o judio, circuncisién
o incircuncisién, barbaro o escita, aquitanio o lombardo, burgundio o
alemdn, esclavo u hombre libre, pero donde Cristo es todo, y todo en
todo” (citado en Riché 1983: 148, traduccién del autor).

Esta cita de Aguebaud sigue de cerca a las Escrituras, siendo casi
una paréfrasis:

Bautizado en el Mesias

T te vistes en el Mesfas,

Asi que ya no hay

Judio o griego,

Esclavo o libre, hombre o mujer,
Pero todos son uno, todos iguales,
En Jestus el Mesias (Gal. 3, 26-28).

Fl también pensé que los emperadores carolingios deberfan se-
guir las 6rdenes del papa romano. Sobre este punto, Claudius obser-
v6 una importante diferencia de opinién: el cargo apostélico de San
Pedro habia terminado con el fin de su vida, por lo que “el poder de
las llaves” habia pasado a todo el orden episcopal. Las peregrinacio-
nes a Roma también eran intitiles, porque el apdstol Pedro ya no po-
drfa ayudar a nadie después de su muerte. Aparentemente esta criti-
ca estd basada en 1) Mt. 23.8-12, y 2) Mt. 6.5-8:

1. Que no les llamen rabino [maestro], ya que no tienen sino un maestro,
y todos ustedes son hermanos. No llamen a nadie en la Tierra padre, ya
que solamente tienen un padre, el que estd en el cielo. Que no les lla-
men dirigentes, ya que solamente tienen un dirigente, el Mesfas. Mdas
bien, hagan que los més grandes entre ustedes sean sirvientes de los
otros. Porque quien se levanta serd rebajado, y quien se rebaje serd
levantado.

196



SAN AGUEBAUD, CLAUDIUS Y LA ARQUEOLOGIA

2. Cuando reces no seas como los que fingen, que prefieren rezar en las
sinagogas y en las plazas publicas, a la vista de otros. En verdad os
digo, esa es toda la ganancia que tendran. Pero td, cuando reces, ve
hasta tu cuarto més interior y cerrando la puerta reza ahi escondido a
tu Padre, y tu Padre que te ve escondido te recompensard. Y cuando
reces, no parlotees como los paganos, quienes piensan que ganan una
audiencia por el nimero de sus palabras. El Padre sabe lo que necesi-
tas antes de que se lo pidas.

Dado que ni Aguebaud ni Claudius podian encontrar alguna au-
toridad en las Escrituras o santos para su culto, argumentaron que los
santos y los iconos eran producto de los hombres, por lo que no eran
inspirados o aceptables para Dios. Aguebaud también pensaba que
las Escrituras en si mismas eran la obra de hombres, y sélo en parte
estaban inspiradas directamente por Dios. Por ejemplo, la historia del
asno de Balaam claramente no era algo inspirado por Dios. Negar la
inspiracién divina de las Escrituras, aunque fuera sélo en parte, era
ciertamente una postura radical para la época. Estos dos hombres
tuvieron la fortuna de haber vivido en una época de ignorancia, pero
todavia algo tolerante en comparacién con la que llegé tan s6lo unos
pocos siglos después en la misma regién. Si hubieran vivido en la
era de la supresion de los cétaros y los waldensianos, muy probable-
mente hubieran sido excomulgados, torturados y quemados por los
dominicos (Cf. Oldenburg 1959). Decir que la supresion de los ca-
taros fue salvaje serfa no hacer justicia a la cruel realidad. Como
serfa de esperarse, en el contexto del libertinaje y materialismo ge-
neralizados entre el clero contempordneo durante el periodo caro-
lingio, tales puntos de vista con frecuencia se recibfan con burlas y
ridiculo. Sin embargo, Louis (el Pio) tomé sus ideas en serio, dadas
las controversias que habia en Bizancio, al igual que sus propias
aparentes predisposiciones. A fines de la década de 820, en presen-
cia de una embajada bizantina, €l convino al sinodo de Paris para
que se debatiese de nuevo el asunto de los iconos. Sin embargo, los
puntos de vista del Libri Corolini se confirmaron nuevamente, lo cual
afirmé las ideas del papa Gregorio (el Grande). Este punto de vista
afirmaba que los iconos tenfan valor pedagégico para los analfa-

197



PHIL C. WEIGAND

betos y los carentes de conocimientos, por lo que eran justificados
(Riché 1983).

A pesar de su sinceridad y de su lectura obviamente literal del sig-
nificado biblico de la Iglesia temprana, aparentemente ni Aguebaud
ni Claudius pudieron adquirir muchos seguidores mds alld de sus
propios criados y ntcleos, de tamafio desconocido, de gente que iba
con ellos. El culto a los santos, y los iconos que le acompafiaban,
incluyendo la cruz, estaba demasiado metido en la Iglesia hibrida ca-
télica-latina/ romana-pagana como para ser opuesto incluso por los
mas bien pensados y sinceros argumentos. Si bien Claudius y Ague-
baud fueron hombres de su época en el contexto de la presencia isld-
mica en Iberia, el norte de Africa y el Cercano Oriente, con los judios
entre ellos, estaban muy fuera de sincronia con el resto de la jerarquia
cristiana en las regiones de Occitano, del norte de Italia y por supues-
to con la misma Roma. Sus ideas, sin embargo, claramente echaron
raices entre parte de la poblacién, aunque fuera de manera subterra-
nea y fuera de la vista de otros. Ellos estuvieron activos precisamente
en aquellas regiones en las que posteriormente florecieron los cétaros
y los waldensianos. Claramente, esto no fue una coincidencia.

RESUMEN Y CONCLUSIONES

Incluso sin la documentacién historica, al igual que con Akhenaten,
para la destruccion de los cétaros y los iconoclastas bizantinos, tene-
mos un claro registro arqueoldgico de lo que sucedié. Sin registros,
podriamos nunca haber conocido el nombre o con exactitud los actos
del més salvaje de los emperadores iconoclastas bizantinos, Theophi-
lus (829-842; Norwich 1991, vol. 2, pp. 24-69). Pero la estela de des-
truccién de arte y de arquitectura que él engendr6 serfa imposible de
conocer de no ser detectada por los arqueélogos. Gibbon dijo lo siguien-
te sobre este personaje: “el cardcter de Theophilus es un raro ejemplo en
el que el celo religioso ha permitido, y quizds magnificado, las vir-
tudes de un hereje y perseguidor”.

Sin las palabras y los registros, sus hechos dejaron una marca
permanente en el registro arqueoldgico. Sin los registros histéricos,

198



SAN AGUEBAUD, CLAUDIUS Y LA ARQUEOLOGIA

las fases finales de la supresion de los cdtaros en la regién de Occi-
tano son evidentes por el rastro de masacres y ciudades saqueadas
entre la violencia generalizada. Con la supresion de los cétaros, por
vez primera los franceses llegaron a controlar gran parte de la regién
de Occitano, separdndola de sus parientes culturales y lingiifsticos,
tanto al este como al oeste, y terminando gran parte de su autonomfa
politica en el proceso, haciendo, de tal manera, una importante reor-
ganizacion de la region. ;Pero qué hay de Aguebaud y de Claudius?
Sin actos iconoclastas conocidos para sefialar sus intentos de re-
forma, y con poco o nulo éxito en implementarlos durante sus vidas,
sin documentos, ;qué existirfa en el registro arqueoldgico para mani-
festar esta importante pero fallida contracorriente en la Iglesia latina
medieval? Puesto que la arqueologfa es una exploracién del registro
cultural para examinar entidades sociales del pasado, se verfa en difi-
cultades para encontrar ya fuera a Aguebaud o a Claudius. Por ejem-
plo, presumiblemente los restos de los aposentos de obispo de Auge-
baud se podrian encontrar con excavaciones en Lyon. Incluso si asi
fuera, ;qué habria para indicar que Augebaud fue un iconoclasta no
destructivo, mds cercano en la lectura de las Escrituras a la Iglesia tem-
prana, a los judios, a los musulmanes y en menor grado a Theophilus
que a sus propios superiores eclesidsticos y a parte de su rebafio?
Tan sélo para postular la existencia de su movimiento dentro de
la Iglesia latina, uno deberfa tener un registro sobresaliente de repor-
tes comparables de sitios arqueolégicos con complejos de iglesias
contemporaneas en Occitano. Deberfan ser docenas de reportes, con
un altamente cuantificado registro de la cantidad de iconos, de cruces
y de otra parafernalia asociada con la veneracién de hombres y de ob-
jetos. Por supuesto, como ya se menciond, existen excelentes reportes
de sitios de las regiones en las que Aguebaud y Claudius vivieron
(como ejemplo podemos mencionar a Hodges y Francovich 2004; Va-
lenti 2004; Toubert 1972). Sin la existencia de ningin documento, in-
cluso los rigurosos enfoques comparativos, como los descritos por
Renfrew y Bahn (1991), muy probablemente no podrian identificar lo
que ocurrié. La arqueologfa de la mayor parte de los sitios religiosos
medievales no se caracteriza por un riguroso enfoque comparativo y
cuantitativo. Ciertamente si hay comparaciones, pero no tienen el ni-

199



PHIL C. WEIGAND

vel cuantitativo y estadfstico necesario para abordar el tema que pos-
tulamos aqui. Suponiendo que de hecho existiera una diferencia cuan-
titativa en la cultura material, los arqueélogos muy probablemente
emitirfan uno o todos los siguientes enunciados de probabilidad:

1) El palacio del obispo en Lyon, aunque antiguo, probablemente
fue pobre y marginal comparado con sus vecinos en la region
de Occitano, por lo que su registro material reflejarfa esta con-
dicion;

2) Los tipos cruciales de artefactos, que con frecuencia se hacfan
de materiales preciosos, o bien que eran raros por si mismos,
como las reliquias, habian sido reciclados o saqueados;

3) Las diferencias podrian explicarse como errores de muestreo de
las unidades de excavacién o de las técnicas empleadas en el
campo; o,

4) Las diferencias no son importantes desde el punto de vista es-
tadistico.

Cualquiera de los puntos mencionados arriba, en cualquier combi-
nacion, o bien todos ellos, serfan inferencias e interpretaciones com-
pletamente legitimas. Ciertos artefactos, como monedas islamicas o
bizantinas, no se podrian incluir confiablemente como explicadores,
ya que la falta de monedas confiables en muchas dreas durante el pe-
riodo carolingio tardio —frecuentemente asediado por guerras de su-
cesién y conflictos generalizados- fue un problema critico. Este fue el
caso, por ejemplo, en el centro y norte de Italia, aunque las monedas
bizantinas (especialmente los folles de bronce, figura 6) eran comunes
en el “talén” de Italia, que todavia estaba bajo su control (Hodges
2006). En San Vicenzo, a pesar de la monumentalidad del monasterio
que se encuentra en ese lugar, solamente se encontraron tres mone-
das (todas en un taller de joyeria, aparentemente destinadas para
usarse como base de metal; Hodges y Francovich 2004). Por lo tanto,
en general, las monedas lombardas y carolingias eran raras en toda
Italia, aunque las segundas fueron comunes en algunas dreas francas,
anglosajonas, frisias y danesas (Hodges 2006). Igualmente, las mone-
das isldmicas fueron ampliamente reconocidas como de calidad su-

200



SAN AGUEBAUD, CLAUDIUS Y LA ARQUEOLOGIA

LIl '|‘||||I|I|||-|‘
O'am.. "1 e .

Ocm. 1 z z

FIGURA 6. Monedas bizantinas tipo folles: a) medio folles 527-565;
b) un folles “M”, 491-867 c) un folles, frente, 491-867;

perior, como indica el cldsico estudio de Pirenne (1992), por lo que
tienen una distribucién bastante amplia, pero a la vez muy restringi-
da. No obstante, la mayor parte de las relaciones econémicas del pe-
riodo bajo discusion fueron de tipo no monetario, por lo que la nu-
mismatica tendrfa poco valor para resolver el problema aqui tratado.

Asi pues, podria contextualizarse a Aguebaud y a Claudius en el
mundo fisico de su época, aunque sélo en un sentido muy general.
De nuevo nos preguntamos: ;dénde estdn ellos como personajes, y su
movimiento reformista, en todo esto? Sin los documentos, breves y
superficiales como son, es muy probable que ellos seguirfan siendo
invisibles en el registro arqueoldgico. La existencia de antecesores de
los cétaros y de los waldensianos solamente podria postularse como
algo que fue l6gico, pero basicamente imposible de demostrar.

BIBLIOGRAFIA

BARBERO, Alessandro, Charlemagne: Father of a Continent, Berkeley, University
of California Press, 2006.

BARRAL I ALTET, Xavier, La Alta Edad Media: de la antgiiedad tardia al afio mil,
Colonia, Taschen, 1998.

BavLiss, Richard, Provincial Cilicia and the Archaeology of Temple Conversion,
Oxford, BAR, International Series #1281, 2004.

201



PHIL C. WEIGAND

BEckwiTH, John, Early Medieval Art: Carolingian, Ottonian, Romanesque, Lon-
dres, Thames and Hudson, 1977.

BLock, Marc, Feudal Society, vol. 1: The Growth of Ties of Dependence, Chicago,
University of Chicago Press, 1961.

Bowersock, G.W., Peter BROWN y Oleg GRABAR, eds., Late Antiquity: A guide
to the Postclassical World, Cambridge, Harvard University Press, 1999.
BROCKELMANN, Carl, History of the Islamic Peoples, Nueva York, Capricorn

Books, 1960.

BROWN, Peter, The Cult of the Saints: Its Rise and Function in Latin Christianity,
Chicago, University of Chicago Press, 1981.

, Power and Persuasion n Late Antiquity: Towards a Christian Empire, Ma-

dison, University of Wisconsin Press, 1992.

, The Rise of Western Christiandom: Triumph and Diversity AD 200-1000,

Oxford, Blackwell Publishers, 1996.

, El primer milenio de la cristiandad occidental, Barcelona, Grijalbo Monda-
dori, 1997.

BuLLouGH, Donald, The Age of Charlemagne, Londres, Paul Elek Publishers,
1973.

CAMERON, A., The Mediterranean World in Late Antiquity: AD 395-600, Londres,
Routledge, 1993.

Crry GUIDE: ROME, Blue Guide: City Guide to Rome, A.C. Black, Londres, 2000.

Coant, K., Carolingian and Romanesque Architecture: 800-1200, Harmon-
dsworth, Pelican History of Art, 1966.

CoLLINS, R., Early Medieval Europe, Londres, Macmillian, 1991.

CORNELL, Vincent J., “Fruit of the Tree of Knowledge: The Relationship Be-
tween Faith and Practice in Islam”, en: John L. Esposito, ed., The Oxford
History of Islam, Nueva York, Oxford University Press, 1999, 63-105.

Evans, Helen y William Wixowm, eds., Art and Culture of the Middle Byzantine
Era: AD 843-1261, Nueva York, Metropolitan Museum of Art, 1997.

FLETCHER, Richard, Moorish Spain, Berkeley, University of California Press, 1993.

Fox, Robin, Pagans and Christians, Nueva York, Penguin Books, 1987.

GERVERS, M, y R.J. BIKHAZI, eds., Conversion and Continuity: Indigenous Chris-
tian Communities in Islamic Lands, Toronto, Pontifical Institute of Medie-
val Studies, 1990.

GILMORE, George W., The New Schaff-Herzog Encyclopedia of Religious Know-
ledge, vol. 1, Grand Rapids, Baker Book House, 1954.

202



SAN AGUEBAUD, CLAUDIUS Y LA ARQUEOLOGIA

HERRIN, Judith, The Formation of Christendom, Princeton, Princeton University
Press, 1987.

HiLLGARTH, .N., ed., Christianity and Paganism: 530-750-The Conversion of
Western Europe, Filadelfia, University of Pennsylvania Press, 1986.

Hirry, Philip, History of the Arabs, Princeton, Princeton University press, 1946.

Hobges, Richard, “Medieval Hilltop Villages of Tuscany”, Minerva, vol. 17,
nam. 1, pp. 46-48.

Hobces, Richard, y Riccardo FRancovicy, Villa to Village: The Transformation
of the Roman Countryside in Italy, c. 400-1000, Londres, Duckworth, 2004.

Hobces, Richard y Lucy WartsoN, “The Discovery of san Vincenzo Ma-
ggiore”, Minerva, vol. 10, ntm. 1, 1998, 41-44.

HorN, W. y E. BOrN, The Plan of St. Gall, 3 vols., Berkeley, University of Ca-
lifornia, 1979.

HuseRr, Jean, L’ Architecture religieuse de Haut Moyen-Age en France, Parfs, Im-
primiérie Nationale, 1952.

—— Nouveau Recueil d’estudes d’archaeolgie et d'historie de la fin du monde anti-
que au Moyen-Age, Ginebra, 1985.

JorDAN, William C., Europe in the High Middle Ages, Nueva York, Penguin
History of Europe Series, Viking, 2001.

KirzINGER, Ernst, The Art of Byzantium and the Medieval West, Bloomington,
Indiana University, 1976.

KNIGHT, Jeremy, The End of Antiquity: Archaeology, Society and Religion: AD
235-700, Stroud, Tempus Publishing, 1999.

Lasko, P, Ars Sacra: 800-1200, Harmondsworth, Pelican History of Art, 1972.

Lorez, Robert, The Birth of Europe, Nueva York, Evans and Company, 1967.

MACMULLEN, Ramsay, Christianizing the Roman Empire: AD 100-400, New
Haven, Yale University Press, 1984.

Markus, R., The End of Ancient Christianity, Cambridge, Cambridge Uni-
versity Press, 1990.

MAYR-HARTING, Henry, The Coming of Christianity to Anglo-Saxon England,
Pennsylvania State University, University Park, 1990.

MAZzZARINO, Santo, The End of the Ancient World, Nueva York, Alfred Knopf, 1966.

MCcCRACKEN, George y Allen Cabaniss, Early Medieval Theology, Filadelfia, Li-
brary of Christian Classics, ndm. 9, 1957.

NoRrwIcH, John J., Byzantium: The Apogee, Londres, The Folio Society, 1991.

OLDENBURG, Zoé, Le Biicher de Montségur, Parfs, Librairie Gallimard, 1959.

203



PHIL C. WEIGAND

PATTERSON, Helen, ed., Bridging the Tiber: Approaches to Regional Archaeology in
the Middle Tiber Valley, Roma, Archaeological Mongraphs of the British
School at Rome, 2004.

PIRENNE, Henri, Mohammed and Charlemagne, Nueva York, Barnes and Noble
Books, 1992.

POTTER, Tim, The Changing Landscape of South Etruria, Roma, Archaeological
Monographs of the British School at Rome, 1979.

PULLAN, B., ed., Sources for the History of Medieval Europe from the mid-Eighth
Century to the mid-Thirteenth Century, Oxford, Blackwell, 1996.

REFREW, Colin y Paul BAHN, Archaeology: Theories, Methods and Practice, Lon-
dres, Thames and Hudson, 1991.

RicHE, Pierre, Les Carolingiens: une famille qui fit I'Europe, Paris, Nachette, 1983.

RUBENSTENN, Richard E., When Jesus became God: The Epic Fight over Christ’s Di-
vinity in the Last Days of Rome, Nueva York, Harcourt Brace and Compa-
ny, 1999.

SaLzMmAN, Michelle R., The Making of a Christian Aristocracy: Social and Reli-
gious Change in the Western Roman Empire, Cambridge, Harvard Uni-
versity Press, 2002.

ScHAFF, Philip, History of the Christian Church, vol. 4, Mediaeval Christianity
A. D. 590-1073, Hendrickon Publishers, 2006.

SMmitH, J.T., Roman Villas: A Study in Social Structure, Londres, Routledge,
1997.

SOURDEL, D., “The Abbasid Caliphate”, The Cambridge History of Islam, vol. 1,
Cambridge, Cambridge University Press, 1970, 104-139.

TAYLOR, Joan E., Greville FREEMAN y Rupert CHAPMAN, Christians and the Holy
Places, Oxford, Clarendon Press, 1993.

TAYLOR, Walter W., A Study of Archaeology, Washington, Memoir of the Ame-
rican Anthropological Association, 1948.

THURSTON, Herbert y Donald ATTWATER, Lives of the Saints, edicion original
por Alban Butler, Filadelfia, Library of Christian Classics, 1956.

Touserr, Pierre, Etudes sur I'ltalie mediévale, 9e-14e S, Variorum Reprints
(1976), Londres, 1972.

Tozer, Henry, History of the Eastern Church, Londres, Elibron, 2006.

VALENTI, Marco, L'Insediamento Altomedievale nelle Campagne Toscane: Paesaggi,
Popolamento e Villaggi tra Ve X Secolo, Florencia, All'Insegna del Giglio, 2004.

VAN ACKER, L., “Agobardi Lugdunensis Opera Omnia”, Opusculum VI,

204



SAN AGUEBAUD, CLAUDIUS Y LA ARQUEOLOGIA

Corpus Christianorum: Series Medievales, Turnout, Brepols, 1981,
115-117.

VaSILIEV, A.A., History of the Byzantine Empire, Madison, University of Wis-
consin Press, 1961.

VEcclA, Laura, “The Patriarchal and Umayyad Caliphates”, The Cambridge
History of Islam, vol. 1, Cambridge, Cambridge University Press, 1970,
57-103.

WALLACE-HADRILL, J.M., The Frankish Church, Oxford, Oxford University
Press, 1983.

WEITZMANN, Kurt, Art in the Medieval West and its Contacts with Byzantium,
Londres, Variorum reprints, 1982.

WILLS, Gary, What Jesus Meant, Nueva York, Viking Press, 2006.

WILSON, RJ.A., Piazza Armerina, Austin, University of Texas Press, 1983.

Traducido por Eduardo Williams

FECHA DE RECEPCION DEL ARTICULO: 7 de mayo de 2007
FECHA DE ACEPTACION Y RECEPCION DE LA VERSION FINAL: 22 de agosto de 2007

205





