
R E L A C I O N E S  1 1 3 ,  I N V I E R N O  2 0 0 8 ,  V O L .  X X I X

177

INTRODUCCIÓN

ste trabajo es un ejercicio sobre lo que podemos esperar
de la arqueología, y sobre cuales son las limitaciones
reales de esta subárea de las disciplinas históricas, en par-
ticular, la antropología. No se trata de una crítica de esta

subárea, sino una breve exploración sobre sus limitaciones. También
es una exposición sobre la dependencia de la arqueología del área de
la que, en última instancia, se ha derivado: la historia. Aparte de esta

SAN AGUEBAUD, CLAUDIUS
Y LA ARQUEOLOGÍA

Phil C. Weigand*
EL COLEGIO DE MICHOACÁN

E

* Wisarika@aol.com

La interpretacion de los datos arqueologicos depende en gran parte en
la analogía con las fuentes historicas o etnograficas. Hay circunstancias
en que las analogías existen, pero son difíciles de aplicar en la arqueo-
logia. Examinamos la existencia de iconoclasismo en la epoca medieval
y en los espacios italianos y de la Francia sureña para buscar si podemos
identificar, sin documentos, el iconoclasismo de los sacerdotes Ague-
baud y Claudius dentro la Iglesia en el siglo noveno. Examinamos en
manera comparativa el iconoclasismo bizantino de la misma epoca y la
prohibicion de iconos entre los islámicos, buscando posibles relaciones
entre los varios movimientos iconoclasticos.

(Analogía en arqueología, epoca medieval europea, iconoclasismo, Ita-
lia, Francia)



PHIL C. WEIGAND

178

dependencia, los arqueólogos siempre deben recordar que cualquier
valor interpretativo derivado a partir de sus estudios depende de la
exactitud y detalle de la analogía con el registro histórico o etnográ-
fico. Aunque algunas personas podrían pensar que estas observa-
ciones son tan evidentes que no necesitan repetirse, de hecho, fre-
cuentemente se olvidan al construir lo que se toma por “teoría” entre
los arqueólogos. La teoría basada en la necesidad de analogía histó-
rica o etnográfica, consciente o inconscientemente, es teoría que está
basada en esas disciplinas, no en la arqueología por sí misma. Ha
existido una tentación de repetir teorías básicamente derivadas de
otras disciplinas relacionadas, añadiendo nueva jerigonza. Esto en sí
está bien, pero no debe confundirse con un nuevo cuerpo de teoría, o
ser presentado como tal.

En realidad, la arqueología es fundamentalmente un conjunto de
herramientas, métodos y técnicas científicos diseñados para investi-
gar el pasado, usualmente en situaciones en las que hay muy pocas o
nulas evidencias de otro tipo (Cf. Renfrew y Bahn 1991). Como tal, la
arqueología es verdaderamente una ciencia, y sus métodos para ob-
tener datos están firmemente basados en las más fundamentales re-
glas de la investigación científica. Sin embargo, su objetivo básico,
dar vida social a un registro material limitado y siempre incompleto,
es humanista. Incluso como ciencia, existen límites básicos de lo que
la arqueología puede hacer en el nivel interpretativo. Esta observa-
ción de ninguna manera menosprecia la misión de la arqueología,
una misión única y extremadamente importante dentro de las inves-
tigaciones sociales en general. La arqueología ha sacado a la luz la
existencia de civilizaciones enteras, incluyendo sus propios registros
históricos; también ha documentado la evolución de los sistemas so-
cioculturales humanos en todo el mundo. La evolución biológica del
ser humano, desde el Australipithecus hasta el Homo sapiens, se cuen-
ta entre estos logros. Es obvio que estos logros no deben tomarse a la
ligera, de hecho se encuentran entre las aportaciones más importan-
tes de las ciencias y las humanidades, puesto que han dado a la hu-
manidad, por primera vez, una perspectiva realista aunque todavía
preliminar de nuestro papel y lugar dentro del mundo natural. Sin
embargo, como señaló Walter Taylor en su monografía clásica A Stu-



SAN AGUEBAUD,  CLAUDIUS Y  LA  ARQUEOLOGÍA

179

dy of Archaeology (1948), los hechos arqueológicos como tales están li-
mitados a tres categorías básicas, todas ellas susceptibles al método
científico de investigación: 

1) procedencia; 
2) composición química; y 
3) morfología. 

Todo lo demás, después de estas observaciones de hechos, es in-
terpretación, la cual por su propia naturaleza se apoya y se basa en la
analogía.

EL ESCENARIO DE LOS PERIODOS DE LA ANTIGÜEDAD TARDÍA
Y LA EDAD MEDIA TEMPRANA

El Mediterráneo entre los siglos VII y IX fue un mundo inmerso en
cambios sociales y culturales, muchos de ellos rápidos e innovadores
(Collins 1991; Cameron 1993; Bowersock et al. 1999; Brown 1992; Cf.
Mazzarino 1966). Este periodo fue tan revolucionario que, para la
costa norte o teatro de Europa, términos como “edad oscura” no ha-
cen justicia al área o al periodo (Jordan 2001). Claramente, un enorme
retroceso social y político acompañó al colapso del imperio romano
de occidente (López 1967), aunque éste también estuvo acompañado
por una importante y extremadamente dinámica reorganización del
Cercano Oriente, del norte de África y de la península ibérica a causa
de las conquistas árabes (Hitti 1946; Brockelmann 1960; Veccia 1970;
Sourdel 1970; Fletcher 1993). El centro de gravedad político se había
movido hacia el sur, oeste y este, dejando al norte inmerso en una re-
vitalización semipagana de la autoridad de la Iglesia latina centrada
en Roma, y una serie de alineamientos políticos de relativamente cor-
ta vida e inestables, de los cuales el más importante fue el del reino
franco de Carlomagno (Riché 1983; Barbero 2006; Bullough 1973; Wa-
llace-Hadrill 1983). La discusión de Bloch (1961) ahora está bastante
anticuada, pero sigue siendo un clásico que presenta un resumen de
las dramáticas transiciones dentro del teatro europeo. 



PHIL C. WEIGAND

180

Con la revitalización del conocimiento del mundo clásico en la re-
gión árabe del Mediterráneo, empezaba a florecer un renacimiento
inusual y profundo, pero creativo. Sin embargo, el retroceso de las
zonas antiguamente parte del imperio romano de occidente fue resul-
tado tanto de la salvaje guerra de conquista contra los ostrogodos
realizada por el emperador bizantino Justiniano a mediados del siglo
VI, que estuvo acompañada de una gran epidemia, como de las inva-
siones de los bárbaros durante los siglos anteriores (Vasiliev 1961;
Norwich 1991). Esa guerra fue particularmente catastrófica para
Italia, pero sus efectos se sintieron por toda el área. El renacimiento
carolingio es el periodo que marca la recuperación del nadir sociocul-
tural que Justiniano había provocado en esa península (Bullough
1973; Brown 1992). Irónicamente, a pesar de que la invasión bizanti-
na se planeó como una restauración de la “romanidad” a los reinos
bárbaros que estaban entonces en Italia, uno de los principales re-
sultados de esta guerra fue mayor pérdida de conectividad con el
pasado de la época clásica tardía. Esos reinos habían sido bastante
romanizados, aunque conservando mucho de la esencia de sus
propias tradiciones. Así pues, parece que no se llegó al nadir con los
reinos bárbaros que suplieron a la autoridad romana, sino después
de la catastrófica intervención de los bizantinos a finales del siglo VI
y en el VII.

En Italia, la recuperación puede verse en el proceso de incastella-
mento o congregación de los asentamientos rurales bajo la dirección
explícita de la clase señorial. Lejos de mantenerse estática, la penínsu-
la itálica experimentó una transformación radical entre los siglos VI y
X. Al trabajo fundamental de Pierre Toubert (1972), frecuentemente, se
le da el crédito de haber reevaluado este periodo. Otros estudios pos-
teriores, especialmente el de Hodges y Francovich (2004), han confir-
mado el bosquejo general que Toubert sugirió originalmente. Hodges
y Francovich excavaron el monasterio benedictino de San Vicenzo al
Volturno (también llamado San Vicenzo Maggiore; figura 1). Tras 25
años de excavaciones que documentaron la transformación de una
modesta iglesia abadía a una ciudad monástica durante finales del si-
glo VIII y principios del IX, estos autores pudieron demostrar muchos
aspectos específicos de la transformación carolingia. El complejo ori-



SAN AGUEBAUD,  CLAUDIUS Y  LA  ARQUEOLOGÍA

181

ginal se fundó alrededor del año 703, y recibió privilegios de Carlo-
magno en 787, sufriendo su más importante remodelación después
de 817. Fue construido para alojar reliquias, concebido como una imi-
tación de la antigua catedral de San Pedro en Roma. Juannes, un
monje del siglo XII que fue autor de la obra Chronicon Vulturnese, ofre-
ce la mayor parte de la información documental que poseemos sobre
la estructura y su historia. Esta excavación es importante porque la
ruina representa un “momento” congelado en el tiempo del periodo
de Aguebaud y Claudius. Después de la presencia carolingia en Ita-
lia, evidente durante las guerras civiles de la década de 830 entre

FIGURA1. Vista reconstructiva de San Vicenzo Maggiore como se hubiera visto 
en ca. 830 d.C. (tomado de Hodges y Watson 1998, 153).

 



PHIL C. WEIGAND

182

Lothar y Louis y el devastador terremoto de 848, terminó la cons-
trucción y la prosperidad disminuyó. Si bien el complejo de la iglesia
abadía posterior es monumental, de todos modos no hay nada de lo
grandioso o sofisticado de las villas romanas tardías, como la Piazza
Armerina del siglo IV (Wilson 19831). El patrocinio carolingio cierta-
mente jugó un papel clave, conjuntamente con la recuperación econó-
mica general una vez que menguó el periodo de agresión bizantina.
Desarrollos paralelos estaban dándose en la región de Occitano.

El problema de conceptualizar el periodo en cuestión no reside en
la falta de ejemplos arquitectónicos del periodo carolingio, ya que
existen muchos. Las tradiciones arquitectónicas, sin embargo, se en-
tienden principalmente desde la perspectiva de lo monumental. Los
estudios realizados por Coant (1966) y por Hubert (1952) siguen con-
siderándose los más importantes, aunque hay otros más detallados
que incluyen algo de información arqueológica. Hubert (1985) y
Horn y Born (1979) son buenos ejemplos de contextualización ar-
queológica para la arquitectura del periodo. Un ejemplo de esta épo-
ca es la bien conservada y bien conocida (aunque frecuentemente re-
modelada) basílica de Santa Prassede (Roma, 817-824).

Algo más pertinente para el presente estudio son las iglesias de la
época en Lyon, ciudad que se convirtió en arquidiócesis durante
tiempos romanos. La catedral Saint Jean, construida entre 1180 y 1480
(de estilo románico mezclado con gótico) fue construida en el sitio de
tres estructuras religiosas mucho más antiguas: Ste. Croix, St. Etienne
y un baptisterio. Algunos restos arqueológicos de estas estructuras
todavía son visibles en el jardín de la escuela de música, pero no he
podido encontrar referencias a un detallado reporte del sitio. St. Ire-
née (Irenaeus, 125-202), el mártir y primer obispo de Lyon, fue sepul-

1 Para una discusión de la organización social y la religión del periodo de la
antigüedad tardía, incluyendo datos arqueológicos, véase a Smith (1997) y Knight
(1999). Los trabajos de Potter (1979, basado en la investigación original de John Ward-
Perkins) y Patterson (2004) muestran la importancia de estudios de tipo “paisaje
cultural”, en sus casos del sur de Etruria y el valle del río Tiber (respectivamente).
Estos estudios están enfocados en la totalidad de la historia de ocupación humana en
las zonas, aunque obviamente tienen información sobre la edad medieval.



SAN AGUEBAUD,  CLAUDIUS Y  LA  ARQUEOLOGÍA

183

tado en una cripta debajo de lo que entonces se llamaba la Cathe-
drale. Fue una de las más tempranas estructuras religiosas de Lyon,
y la cripta que contenía sus restos se convirtió en un importante
punto de peregrinación. Esta temprana catedral no debe confundirse
con la más tardía Cathedrale Saint Jean. Las estructuras sobre la crip-
ta fueron reconstruidas en muchas ocasiones, y ahora se conoce como
Eglise St. Iréneé (una estructura del siglo XIX). El complejo construido
sobre la cripta existió como estructura religiosa durante la época de
Aguebaud, a principios del siglo IX. Si no estuvo cercana a la cripta
de Sn. Irenaeus, entonces el sitio de la Cathedrale Saint Jean sería la
más probable ubicación de su oficina. La Iglesia de los Santos Após-
toles también fue construida durante el reinado de Aguebaud como
arzobispo. Todas estas estructuras se encuentran casi por completo
destruidas, y en los sitios originales se ha construido y remodelado
tantas veces que no hay nada del periodo temprano que esté clara-
mente visible. 

El reciclaje de dioses del pasado clásico no cesó con su frecuente
conversión espiritual en santos, o con su identificación con ellos. Esta
reconversión también se extendió a sus templos; muchas iglesias cris-
tianas eran reconstrucciones o readaptaciones de templos paganos: el
Panteón de Roma podría ser el más famoso ejemplo (figura 2). Cons-
truido originalmente por Agrippa en 47 a.C., fue rediseñado a escala
mucho mayor por Adriano, completándose en 125 d.C. Fue consagra-
do y convertido a iglesia en el año 609, siendo el primero (pero no el
último) templo romano en ser cristianizado en esa ciudad. Algunos
edificios seculares en Roma también fueron convertidos en iglesias,
tal es el caso de Santa María, que es una parte del enorme complejo
de baños construido por Diocleciano. Aunque Constantino había or-
denado que todos los templos paganos fuesen cerrados para media-
dos del siglo V, el proceso de conversión ya estaba en marcha. Al
principio, muchos templos fueron arrasados, y se construyeron igle-
sias en sus cimientos arruinados. Sin embargo, pronto fue evidente
que la reconstrucción era más económica. Una de las primeras recon-
versiones de un templo sucedió en Asia Menor. El templo dedicado a
Afrodita en Aphrodiias fue reconsagrado a San Miguel a fines del si-
glo V (Bayliss 2004). No debería sorprendernos el que sitios y dioses



PHIL C. WEIGAND

184

romanos se hayan transformado a los lugares sagrados y santos.2
Dada la vitalidad del mundo clásico y el descomunal legado que dejó
tras de sí, es entendible el impacto sobre la nueva religión y las otras
estructuras básicas del periodo carolingio, incluyendo la tradición
arquitectónica.

2 La localización de la Iglesia de la Navidad en Belem, un edifico bizantino del
siglo 6, fue escogido oficialmente en el siglo 2 como el lugar del nacimiento de Cristo.
Antes de esta identificación, la gruta era un lugar sacro para venerar Adonis, función
después compartida con la veneración de Cristo hasta su prohibición por
Constantino. La identificación de Cristo con Adonis en este lugar clave del cristianis-
mo es interesante (Taylor et al. 1993).

FIGURA 2. El Panteón de Roma, convertido en iglesia cristiana en 609 
(tomado de City Guide: Rome (2000, 171).



SAN AGUEBAUD,  CLAUDIUS Y  LA  ARQUEOLOGÍA

185

Aparte de excavaciones como las de Hodges et al., tenemos un
verdadero plano indicando cómo debería verse y qué debería incluir
un complejo monástico carolingio con su iglesia. El Consejo de
Aquisgrán (816-817) expresó esto con gran detalle. De este periodo
general viene el plano en forma de códice del complejo religioso de
Saint Gall (Barral i Altet 1998; figura 3). Esta bastante detallada pers-
pectiva etnográfica de la arquitectura de la época, conjuntamente con
los mencionados estudios arqueológicos, nos ofrece valiosos puntos
de vista, aunque todavía bastante generales, sobre los entornos fí-

FIGURA3. El plano medieval de Saint Gall, probablemente elaborado
alrededor de 800 d.C. (tomado de Barral i Altet 1998, 153).

 



PHIL C. WEIGAND

186

sicos de los conjuntos religiosos del periodo cuando vivieron Ague-
baud y Claudius. La arquitectura civil de esta época ha recibido
mucho menos atención, exceptuando el complejo palaciego de Carlo-
magno en Aquisgrán (Barral i Altet 1998; figura 4), junto con los edifi-
cios seculares estudiados por varios autores en el volumen de Dark
(2004) sobre la región bizantina. En general, sin embargo, la arqueo-
logía de la arquitectura doméstica que no es de la elite no ha recibido
mucha atención. 

Con importantes excepciones, la mayor parte de lo que entende-
mos sobre la arquitectura del periodo carolingio no se ve acompa-
ñada de estudios in situ de los artefactos contemporáneos. Las bellas
artes han recibido mucha atención, y muchos objetos tienen buenas
atribuciones con base en el estilo, materiales y a veces referencias
históricas. Prospecciones como las realizadas por Kitzinger (1976),
Beckwith (1977) Lasko (1972) y Weitzmann (1982) son ejemplos de es-
tudios refinados y detallados sobre las artes de la época. Por supues-
to, esta falta de contexto con frecuencia se debe a las muchas recons-

FIGURA4. Plano del palacio de Carlomagno en Aquisgrán (790-805)
(tomado de Barral i Altet 1998, 128).

 



SAN AGUEBAUD,  CLAUDIUS Y  LA  ARQUEOLOGÍA

187

trucciones, restauraciones y remodelaciones que estas estructuras
religiosas han experimentado en los cientos de años posteriores a su
construcción original. El saqueo, el cambio de ubicación y la reconsa-
gración de artefactos han contribuido al proceso de pérdida de con-
texto. El mercado de antigüedades de este periodo igualmente tiene
profundidad histórica. Se han formado grandes colecciones tanto
privadas como públicas de artefactos del periodo carolingio; un
ejemplo de las primeras es la de John Hunt en Inglaterra, mientras
que entre las segundas están la del Museo Británico, el Museo Me-
tropolitano de Arte (Nueva York) y del Louvre. Aparte de estatuas
arquitectónicas, mosaicos y páneles labrados, la detallada cuantifica-
ción de artefactos pequeños, localizados en excavaciones científicas,
es bastante rara. La mayor parte de estos materiales, aunque de he-
cho pueda ser asignable a periodos, regiones, y a veces a talleres
específicos, por lo demás están en gran medida separados de sus en-
tornos originales. 

ICONOS E ICONOCLASTAS

Conjuntamente con estos importantes y trascendentes cambios en
Europa vino una expansión del verdadero monoteísmo y una orden
contra representaciones icónicas de Dios y del profeta Mahoma en las
enormes áreas que habían caído bajo el control islámico. En esas zo-
nas se estaba desarrollando un culto a los santos islámicos (Hitti
1946), pero para entonces todavía era algo modesto comparado con
las variantes católicas, tanto griegas como romanas (Brown 1981;
Hillgarth 1986; Herrin 1987). El pecado extremadamente serio conoci-
do como shirk o “asociación” que otorga poderes celestiales a cosas o
seres distintos de Alá sigue existiendo hasta la actualidad. Aparte de
prohibir la creación y representación de iconos, su adoración fue algo
inconcebible durante este marco de tiempo. La institución más cer-
cana al papado que existió en el mundo islámico fue la casa del profe-
ta de los chiítas. El monoteísmo tan estrictamente promovido por el
Islam tuvo sus raíces en el judaísmo; esto es algo que claramente no
requiere de más comentarios. La falta de una rígida jerarquía clerical



PHIL C. WEIGAND

188

durante los primeros siglos; la apelación directa a las escrituras; la
importancia del madrás como institución formal de educación de ti-
po universidad; el papel relativamente no conflictivo jugado por la
ciencia y la filosofía conjuntamente con la religión; y una relativa au-
sencia de elementos paganos grecorromanos, diferenciaron al Islam
de las variantes del cristianismo en la costa norte del Mediterráneo,
con las cuales convivieron de manera incómoda (Smith 1999; Cornell
1999; Pirenne 1992). En Europa, las influencias del mundo islámico se
dejaron sentir desde su inicio, especialmente en el campo de la eco-
nomía, así como por las incursiones crónicas de pillaje en las zonas
costeras, por lo que las principales influencias en la arquitectura, en
la filosofía y en la ciencia llegaron un poco después. 

En este contexto, el movimiento iconoclasta que se extendió por la
región bizantina de lo que quedaba del mundo griego después de
las conquistas islámicas del oriente cercano y de Egipto, con frecuen-
cia se ha atribuido a dos influencias relacionadas: 

1) el regreso a la autoridad de las Escrituras de la Iglesia tem-
prana, ocasionado en parte por el trauma de perder el imperio
en el cercano oriente y Egipto y la consiguiente pérdida de ingre-
sos, de prestigio y de control político sobre las tierras sagradas
de Palestina y de acceso a ellas (Vasiliev 1961; Norwich 1991); y,

2) las influencias estructurales y teológicas que emanaron del sis-
tema religioso verdaderamente monoteísta del mundo islámico
(Smith 1999).

El movimiento iconoclasta en Bizancio estuvo caracterizado por
un enfoque de arriba hacia abajo, sin mucho apoyo del clero menor o
de la población en general (Tozer 2006; Vasiliev 1961; Norwich 1991).
En este sentido, tiene algo en común con el intento de Akhenaten de
reorganizar el sistema religioso del antiguo Egipto, algo a lo que se
resistió casi toda la gente fuera de su séquito inmediato. Cuando mu-
rió Akhenaten, el sistema reorganizado también murió. La naturaleza
esporádica e imperiosa de los movimientos iconoclastas entre los bi-
zantinos también ocasionó que fueran de corta vida. Ellos dependían
directamente de las órdenes del emperador, y se vieron apoyados



SAN AGUEBAUD,  CLAUDIUS Y  LA  ARQUEOLOGÍA

189

–con distintos grados de entusiasmo y de efectividad– en gran medi-
da por su séquito y sus criados más fieles. La imposición de los decre-
tos iconoclastas se vio acompañada de todo tipo de violencia, inclu-
yendo, por supuesto, la destrucción de iconos religiosos y de otros
artefactos relacionados. Estos actos se vieron acompañados por la po-
co frecuente destrucción de algunos sitios, y más frecuentemente, por
expropiaciones, exilios, mutilaciones de pintores de iconos y ejecu-
ciones. Los movimientos iconoclastas bizantinos, y los intentos de re-
formas que los acompañaron, fallaron miserablemente en gran parte
debido a la naturaleza violenta y desde arriba hacia abajo de los suce-
sos. Quienes adoraban a los iconos, así como muchas de estas imáge-

FIGURA5. Icono bizantino de San Nicolás, con bustos de otros santos
en los márgenes. Finales del siglo X o principios del XI
(tomado de Evans y Wixom 1997, 118, lámina 65).

 



PHIL C. WEIGAND

190

nes (además de sus creadores) y muchos sacerdotes que favorecían a
los iconos simplemente se ocultaron aguardando un cambio de admi-
nistración. La extendida naturaleza icónica del culto dentro de la Igle-
sia bizantina se recuperó después de cada espasmo violento, aunque
la pérdida de obras de arte y en algunos casos de obras arquitectó-
nicas fue algo irreparable e irrevocable (Norwich 1991; Cf. Evans y
Wixom 1997; la figura 5 es un ejemplo de un icono de fines del siglo
X o principios del XI).

El movimiento iconoclasta y los acompañantes intentos de refor-
ma religiosa entre los bizantinos contrastaron marcadamente con el
sistema islámico de proselitismo y conversión del paganismo y con
el cristianismo encontrado dentro del área de sus conquistas. En oca-
siones se usó la fuerza, pero por lo general se practicó la tolerancia de
las otras religiones basadas en el Antiguo Testamento (o sea el judaís-
mo y el cristianismo). Convertirse al Islam tenía sus ventajas en cuan-
to a políticas de pago de impuestos y otros beneficios dentro del sis-
tema (Hitti 1946; véanse varios ensayos en: Gervers y Bikhazi 1990).
Así, la reforma religiosa (en este caso conversiones), si bien era una
política de arriba hacia abajo, fue algo gradual e inserto en la estruc-
tura de autoridad de las comunidades locales y regionales. La con-
versión al Islam entonces dependió de la libre elección individual,
comunitaria o de congregación. No puede imaginarse un mayor con-
traste con el movimiento iconoclasta y reformador bizantino.3

Podemos preguntarnos si lo que estaba sucediendo en el mun-
do islámico o dentro de la Iglesia griega influyó en la naturaleza de la
representación icónica, además de la subestructura ideológica que la
justificaba en la Iglesia latina de Roma durante el periodo carolingio. 

3 Por supuesto, el fenómeno iconoclasta ha seguido como tema social. Las revolu-
ciones en Francia, en México y en Rusia tuvieron fases violentas iconoclastas, en las
que las imágenes físicas de la religión se consideraron como afronta al nuevo orden
político y cultural. La revolución cultural de China también fue un claro ejemplo de
ideas iconoclastas en acción, inspiradas políticamente. Varias denominaciones protes-
tantes fundamentalistas siguen esta ideología y práctica hasta hoy, frecuentemente, de
manera militante. Obviamente, el asunto de la legitimidad de las jerarquías eclesiás-
ticas y de los iconos sigue hoy inspirando controversia (Wills 2006).



SAN AGUEBAUD,  CLAUDIUS Y  LA  ARQUEOLOGÍA

191

La mayor parte de la península ibérica había estado bajo el domi-
nio de los árabes durante el siglo anterior al nacimiento de Aguebaud
y Claudius, entrando a una “edad de oro” de bienestar y prosperidad
social e intelectual. Como ya se mencionó, el Islam de la época no
aceptó representaciones icónicas religiosas, y los sentimientos en con-
tra de los iconos también se practicaron violentamente de manera es-
porádica en Bizancio. El movimiento en contra de imágenes religio-
sas dentro de la Iglesia latina claramente funcionó dentro del amplio
contexto iconoclasta y estricto monoteísmo tan evidente en el resto del
mundo mediterráneo. Muchas de esas ideas fundamentalistas y mo-
noteístas sin duda tuvieron esos antecedentes (Mayr-Harting 1990;
Brown 1981). Así, parece probable que por lo menos algunas de las
ideas contrarias a los iconos pudieron haber venido de cualquiera de
las dos fuentes o de ambas. Los contactos entre Bizancio y Roma fue-
ron frecuentes, intensos y generalmente amigables durante este pe-
riodo. Otras fuentes para las influencias monoteístas e iconoclastas
pudieron haber venido del norte de África a través de Sicilia, que
también estaba cayendo bajo la influencia de los árabes durante este
periodo general. El renacimiento carolingio, aunque fue importante y
de amplio alcance, no tuvo la misma profundidad intelectual o teoló-
gica comparada con lo que estaba sucediendo en el mundo islámico.
De hecho, como ya se mencionó, muchos de los santos de aquellos
días todavía eran bastante reconocibles como adaptaciones del pan-
teón romano o del teutón (Rubenstein 1999; Markus 1990; Fox 1987;
Hillgarth 1986). Hasta Mercurio y Venus seguían circulando por el cielo
cristiano. No fue solamente la continua presencia de dioses romanos,
transformados y disfrazados como santos o socios de Satanás, sino
también el continuo impacto de las grandes escuelas filosóficas del
periodo romano: el neoplatonismo, el estoicismo y el maniqueísmo. 

Sin embargo, en lugar de movimientos iconoclastas violentos, lo
que sucedió dentro de la Iglesia latina cristiana tan pagana fue dra-
máticamente diferente (Brown 1992, 1997). Los movimientos tempra-
nos de reforma que ocurrieron fueron pacíficos comparados con las
políticas iconoclastas de los griegos, por lo que produjeron pocos
trastornos ya sea dentro de la estructura eclesiástica en sí misma o
dentro de la comunidad laica en general. 



PHIL C. WEIGAND

192

AGUEBAUD Y CLAUDIUS COMO PERSONAJES Y
LA CONTROVERSIA LATINA DEL ICONO

Aunque no fueron los primeros en hacerlo dentro de la Iglesia fran-
ca, Aguebaud y Claudius, dos obispos de principios del siglo IX, so-
bresalen entre quienes intentaron de manera radical, pero pacífica,
introducir reformas contra el culto latino de los iconos. Aguebaud
nació en el área no árabe del norte de Iberia, y pudo haber tenido
cuando menos algunos antecedentes celtas. Como ya se mencionó,
nuestro personaje fue obispo de Lyon, conocida entonces como
Lugdunum, entre 816 y 841. Su nombre también se ha conocido co-
mo Agobardus, Agobard, Agobaud y (San) Aguebatud. Por otra par-
te, Claudius pudo haber tenido antecedentes visigodos, y fue obispo
de Turino en 814-839. Ambos hombres fungieron en la Iglesia princi-
palmente durante el reino carolingio de Louis el Pío. Fueron en parte
contemporáneos de los papas Leo III, que falleció en 816, y de Pas-
chalis I (817-824). Este último censuró a Claudius por sus puntos de
vista sobre los iconos expresados abiertamente, aunque tachar a toda
diversidad teológica de herejía fue una práctica de los siglos inmedia-
tamente anteriores y posteriores. Las siguientes observaciones y citas
sobre Aguebaud y Claudius vienen de estas fuentes: Pullan 1966;
McCracken y Cabaniss 1957; Brown 1996; History of the Christian
Church vol. IV: Mediaeval Christianity AD 590-1073; Butler’s Lives of the
Saints (Thurston y Attwater 1956); Schaft-Herzog Encyclopaedia of Re-
ligious Knowledge (Gilmore 1954); L. Van Acker (1981).

La Iglesia latina prefiere adjudicar las influencias iconoclastas de
estos dos pensadores cristianos a los escritos de Pablo y de Agustín
(Cf. Brown 1969, 1996). Sea cual fuere la dirección o direcciones de las
que llegaron las influencias, tanto Aguebaud como Claudius promo-
vieron un tipo de religión más espiritual, menos materialista y más
evangélico. Estos sermones estaban en marcado contraste con el ca-
rácter corrupto y terreno de la Iglesia de Roma de la época, que se en-
contraba completamente inmersa en la sensualidad de su entorno se-
cular, y que cargaba con un clero que en su mayor parte ignoraba las
Escrituras y era tan supersticioso como la población en general, una
continuación de las tendencias de tiempos anteriores (Salzman 2002;



SAN AGUEBAUD,  CLAUDIUS Y  LA  ARQUEOLOGÍA

193

MacMullen 1984; Brown 1996). El mercadeo de los santos, incluyen-
do sus reliquias, se difundió por el área. En la mente del pueblo y de
la mayoría del clero se pensaba que las reliquias contenían verdadero
poder. Supuestos fragmentos de la Santa Cruz, huesos y dientes de
santos, pedazos de textiles asociados a ellos, etcétera, se buscaban
con un tipo de fanatismo difícil hoy de comprender, y se gastaron
fortunas en la acumulación de tales reliquias.

Dondequiera que faltara la autoridad política carolingia, aunque
fuera temporalmente, especialmente en las regiones teutonas, las re-
novaciones paganas con frecuencia siguieron rápidamente. En mu-
chas áreas, los ritos latinos con frecuencia se aceptaban por los feli-
greses completamente o tan sólo de manera marginal, incluso en las
mejores circunstancias. Para una importante proporción de la pobla-
ción europea el cristianismo no traspasaba la piel. La atracción hacia
supersticiones subyacentes y antiguas, incluso por parte del clero la-
tino, con frecuencia fue muy poderosa y más efectiva que la de las Es-
crituras (Herrin 1987). En sus peores momentos la Iglesia latina fue
politeísta, con los abundantes elementos paganos sólo débilmente
disfrazados. El remoldeado del cristianismo, logrado en el concilio de
Nicea a principios del siglo IV, supervisado por las consideraciones
políticas de Constantino el Grande y por el papa latino Gregorio el
Grande a fines del siglo VI, había sido completamente digerido para
el tiempo en que florecieron Aguebaud y Claudius (Brown 1996;
Markus 1990). Sin embargo, ambos personajes se vieron alentados en
sus creencias, al menos en parte, por Louis (el tercer hijo de Carlo-
magno), que se convirtió en emperador del Santo Imperio Romano
en 813. Antes de esto Claudius había sido capellán de la corte de Louis
cuando este último fue gobernante de Aquitana, lugar donde
Louis había comisionado a Claudius para que escribiera comentarios
sobre trabajos cristianos anteriores. Claudius fue nombrado obispo
de Turín en 817, y ahí encontró: “[...] todas las iglesias llenas de imá-
genes sórdidas, que son anatema y contrarias a las verdaderas en-
señanzas”. 

Las circunstancias favorables para las predicaciones de Aguebaud
y de Claudius en contra los iconos fueron resultado de una de las de-
cisiones del Concilio de Frankfurt (794), que en parte condenó el



PHIL C. WEIGAND

194

decreto del segundo Concilio de Nicea (787) sobre la adoración de los
iconos. No hay que mencionar que la situación teológica general era
considerablemente fluida durante este periodo.

Aguebaud aprobó los cánones que prohibían por completo las
imágenes de cualquier tipo: 

Ya que ningún hombre es esencialmente Dios, excepto Jesús nuestro
Salvador, entonces nosotros, como lo mandan las Escrituras, debemos
arrodillarnos ante su nombre solamente, no sea que por honrar a otro
podamos alejarnos de Dios, y tengamos que seguir las doctrinas y tradi-
ciones de los hombres según las inclinaciones de nuestros corazones. 

Claudius fue más directo: 

Quienquiera que busque en cualquier criatura [incluyendo al hombre] en
el cielo o en la Tierra lo que debe buscar solamente en Dios, es un idólatra.

Mahoma no pudo haber expresado de mejor manera este sentimien-
to. Claudius añadió a lo anterior:

Los mismos santos difuntos no desean ser adorados por nosotros y no
pueden ayudarnos. Mientras vivimos podemos ayudarnos mutuamente
con oraciones, pero no después de la muerte; 

y, 
si la imagen que uno adora no es Dios, todavía menos deberá ser ve-
nerada para honra de los santos, quienes en lo mínimo se adjudican
honores divinos. 

Para Claudius el uso de la crúz era un poco mejor; él usó las siguien-
tes analogías: 

ya que Cristo sufrió en ella [la cruz] nosotros podríamos también adorar
a todas las vírgenes porque él nació de una virgen, a todos los pesebres
porque él se posó en un pesebre, a cada barco porque él enseñó desde un
barco, sí, a cada asno porque él montó en uno al entrar en Jerusalén.

 



SAN AGUEBAUD,  CLAUDIUS Y  LA  ARQUEOLOGÍA

195

Claudius intentó prohibir los iconos, cruces y crucifijos de las igle-
sias bajo su jurisdicción, como la única manera de eliminar la supers-
tición. Su obra Apologeticum atque rescriptum Claudii episcopi adversus
Theutmirum abbatem es un enunciado clásico sobre la crítica a las reli-
quias de los santos y al uso indebido de imágenes religiosas. La si-
guiente es una de las declaraciones más fuertes de Claudius, que hizo
en forma de preguntas: 

¿Por qué te humillas y te agachas frente a imágenes falsas? ¿Por qué do-
blas el cuerpo, cautivo ante tontas estatuas y figuras terrenas? Dios te hi-
zo erguido [...] Mira hacia arriba, voltea los ojos hacia arriba, busca a Dios
en cosas celestiales, para que puedas evitar lo que está abajo [...] ¿Por qué
te arrojas al regazo de la muerte con esa imagen sin vida a la que honras?
¿Por qué tropiezas ante la ruina del diablo a través de ella y con ella?

De acuerdo con Aguebaud, dado que Cristo es eterno y omnipre-
sente, todos los que son dignos, nacidos ya sea antes o después de la
encarnación, eran cristianos, y por lo tanto, merecedores herederos
del reino celestial. Era simplemente impío representar a la deidad in-
material en forma humana. Así, todas las formas de icono son idóla-
tras, ya que éstos no son sino ídolos. Él fue más allá con la crítica de
la Iglesia latina como institución: debería ser humilde y modesta,
usando la riqueza que le era donada para ayudar a los pobres. Los sa-
cerdotes que usaban el oro de la Iglesia para encender velas a medio
día en honor de sus estatuas (léase ídolos) o para vestir a sus concu-
binas y amantes eran pecadores en primer grado. Aguebaud pensaba
que el culto a los santos y a las imágenes, en general, era el método
de Satanás para reintroducir el paganismo a la Iglesia. Una ironía es
que este personaje fue honrado en la región con la canonización des-
pués de su muerte, aunque su estatus de santo es disputado. Es lla-
mado san Aguebaud, aparece en los tratados sobre los mártires lo-
cales, y se le atribuye un rito de nueve lecciones en el Breviarium
Lugdunese. 

Además, Aguebaud tenía miedo de la influencia que los judíos te-
nían en Lyon, pues su estatus y poder podrían hacerlos a ellos y a su
fe atractivos a los ojos de su congregación. Las conversiones al judaís-



PHIL C. WEIGAND

196

mo y al Islam eran mucho más frecuentes que de esas dos religiones
al cristianismo. La larga diatriba de Aguebaud contra los judíos en la
obra Agobardi Lugdunensis Opera Omnia (Van Acker 1981, 191-195) los
culpa de haber vendido cristianos como esclavos, entre otras acusa-
ciones. Alrededor de 817, Aguebaud tenía esta visión de un nuevo rei-
no cristiano: “[Un mundo] donde no hay gentil o judío, circuncisión
o incircuncisión, bárbaro o escita, aquitanio o lombardo, burgundio o
alemán, esclavo u hombre libre, pero donde Cristo es todo, y todo en
todo” (citado en Riché 1983: 148, traducción del autor).

Esta cita de Aguebaud sigue de cerca a las Escrituras, siendo casi
una paráfrasis:

Bautizado en el Mesías
Tú te vistes en el Mesías,
Así que ya no hay
Judío o griego,
Esclavo o libre, hombre o mujer,
Pero todos son uno, todos iguales,
En Jesús el Mesías (Gal. 3, 26-28).

Él también pensó que los emperadores carolingios deberían se-
guir las órdenes del papa romano. Sobre este punto, Claudius obser-
vó una importante diferencia de opinión: el cargo apostólico de San
Pedro había terminado con el fin de su vida, por lo que “el poder de
las llaves” había pasado a todo el orden episcopal. Las peregrinacio-
nes a Roma también eran inútiles, porque el apóstol Pedro ya no po-
dría ayudar a nadie después de su muerte. Aparentemente esta críti-
ca está basada en 1) Mt. 23.8-12, y 2) Mt. 6.5-8:

1. Que no les llamen rabino [maestro], ya que no tienen sino un maestro,
y todos ustedes son hermanos. No llamen a nadie en la Tierra padre, ya
que solamente tienen un padre, el que está en el cielo. Que no les lla-
men dirigentes, ya que solamente tienen un dirigente, el Mesías. Más
bien, hagan que los más grandes entre ustedes sean sirvientes de los
otros. Porque quien se levanta será rebajado, y quien se rebaje será
levantado.



SAN AGUEBAUD,  CLAUDIUS Y  LA  ARQUEOLOGÍA

197

2. Cuando reces no seas como los que fingen, que prefieren rezar en las
sinagogas y en las plazas públicas, a la vista de otros. En verdad os
digo, esa es toda la ganancia que tendrán. Pero tú, cuando reces, ve
hasta tu cuarto más interior y cerrando la puerta reza ahí escondido a
tu Padre, y tu Padre que te ve escondido te recompensará. Y cuando
reces, no parlotees como los paganos, quienes piensan que ganan una
audiencia por el número de sus palabras. El Padre sabe lo que necesi-
tas antes de que se lo pidas.

Dado que ni Aguebaud ni Claudius podían encontrar alguna au-
toridad en las Escrituras o santos para su culto, argumentaron que los
santos y los iconos eran producto de los hombres, por lo que no eran
inspirados o aceptables para Dios. Aguebaud también pensaba que
las Escrituras en sí mismas eran la obra de hombres, y sólo en parte
estaban inspiradas directamente por Dios. Por ejemplo, la historia del
asno de Balaam claramente no era algo inspirado por Dios. Negar la
inspiración divina de las Escrituras, aunque fuera sólo en parte, era
ciertamente una postura radical para la época. Estos dos hombres
tuvieron la fortuna de haber vivido en una época de ignorancia, pero
todavía algo tolerante en comparación con la que llegó tan sólo unos
pocos siglos después en la misma región. Si hubieran vivido en la
era de la supresión de los cátaros y los waldensianos, muy probable-
mente hubieran sido excomulgados, torturados y quemados por los
dominicos (Cf. Oldenburg 1959). Decir que la supresión de los cá-
taros fue salvaje sería no hacer justicia a la cruel realidad. Como
sería de esperarse, en el contexto del libertinaje y materialismo ge-
neralizados entre el clero contemporáneo durante el periodo caro-
lingio, tales puntos de vista con frecuencia se recibían con burlas y
ridículo. Sin embargo, Louis (el Pío) tomó sus ideas en serio, dadas
las controversias que había en Bizancio, al igual que sus propias
aparentes predisposiciones. A fines de la década de 820, en presen-
cia de una embajada bizantina, él convino al sínodo de París para
que se debatiese de nuevo el asunto de los iconos. Sin embargo, los
puntos de vista del Libri Corolini se confirmaron nuevamente, lo cual
afirmó las ideas del papa Gregorio (el Grande). Este punto de vista
afirmaba que los iconos tenían valor pedagógico para los analfa-



PHIL C. WEIGAND

198

betos y los carentes de conocimientos, por lo que eran justificados
(Riché 1983).

A pesar de su sinceridad y de su lectura obviamente literal del sig-
nificado bíblico de la Iglesia temprana, aparentemente ni Aguebaud
ni Claudius pudieron adquirir muchos seguidores más allá de sus
propios criados y núcleos, de tamaño desconocido, de gente que iba
con ellos. El culto a los santos, y los iconos que le acompañaban,
incluyendo la cruz, estaba demasiado metido en la Iglesia híbrida ca-
tólica-latina/romana-pagana como para ser opuesto incluso por los
más bien pensados y sinceros argumentos. Si bien Claudius y Ague-
baud fueron hombres de su época en el contexto de la presencia islá-
mica en Iberia, el norte de África y el Cercano Oriente, con los judíos
entre ellos, estaban muy fuera de sincronía con el resto de la jerarquía
cristiana en las regiones de Occitano, del norte de Italia y por supues-
to con la misma Roma. Sus ideas, sin embargo, claramente echaron
raíces entre parte de la población, aunque fuera de manera subterrá-
nea y fuera de la vista de otros. Ellos estuvieron activos precisamente
en aquellas regiones en las que posteriormente florecieron los cátaros
y los waldensianos. Claramente, esto no fue una coincidencia. 

RESUMEN Y CONCLUSIONES

Incluso sin la documentación histórica, al igual que con Akhenaten,
para la destrucción de los cátaros y los iconoclastas bizantinos, tene-
mos un claro registro arqueológico de lo que sucedió. Sin registros,
podríamos nunca haber conocido el nombre o con exactitud los actos
del más salvaje de los emperadores iconoclastas bizantinos, Theophi-
lus (829-842; Norwich 1991, vol. 2, pp. 24-69). Pero la estela de des-
trucción de arte y de arquitectura que él engendró sería imposible de
conocer de no ser detectada por los arqueólogos. Gibbon dijo lo siguien-
te sobre este personaje: “el carácter de Theophilus es un raro ejemplo en
el que el celo religioso ha permitido, y quizás magnificado, las vir-
tudes de un hereje y perseguidor”. 

Sin las palabras y los registros, sus hechos dejaron una marca
permanente en el registro arqueológico. Sin los registros históricos,

 



SAN AGUEBAUD,  CLAUDIUS Y  LA  ARQUEOLOGÍA

199

las fases finales de la supresión de los cátaros en la región de Occi-
tano son evidentes por el rastro de masacres y ciudades saqueadas
entre la violencia generalizada. Con la supresión de los cátaros, por
vez primera los franceses llegaron a controlar gran parte de la región
de Occitano, separándola de sus parientes culturales y lingüísticos,
tanto al este como al oeste, y terminando gran parte de su autonomía
política en el proceso, haciendo, de tal manera, una importante reor-
ganización de la región. ¿Pero qué hay de Aguebaud y de Claudius? 

Sin actos iconoclastas conocidos para señalar sus intentos de re-
forma, y con poco o nulo éxito en implementarlos durante sus vidas,
sin documentos, ¿qué existiría en el registro arqueológico para mani-
festar esta importante pero fallida contracorriente en la Iglesia latina
medieval? Puesto que la arqueología es una exploración del registro
cultural para examinar entidades sociales del pasado, se vería en difi-
cultades para encontrar ya fuera a Aguebaud o a Claudius. Por ejem-
plo, presumiblemente los restos de los aposentos de obispo de Auge-
baud se podrían encontrar con excavaciones en Lyon. Incluso si así
fuera, ¿qué habría para indicar que Augebaud fue un iconoclasta no
destructivo, más cercano en la lectura de las Escrituras a la Iglesia tem-
prana, a los judíos, a los musulmanes y en menor grado a Theophilus
que a sus propios superiores eclesiásticos y a parte de su rebaño?

Tan sólo para postular la existencia de su movimiento dentro de
la Iglesia latina, uno debería tener un registro sobresaliente de repor-
tes comparables de sitios arqueológicos con complejos de iglesias
contemporáneas en Occitano. Deberían ser docenas de reportes, con
un altamente cuantificado registro de la cantidad de iconos, de cruces
y de otra parafernalia asociada con la veneración de hombres y de ob-
jetos. Por supuesto, como ya se mencionó, existen excelentes reportes
de sitios de las regiones en las que Aguebaud y Claudius vivieron
(como ejemplo podemos mencionar a Hodges y Francovich 2004; Va-
lenti 2004; Toubert 1972). Sin la existencia de ningún documento, in-
cluso los rigurosos enfoques comparativos, como los descritos por
Renfrew y Bahn (1991), muy probablemente no podrían identificar lo
que ocurrió. La arqueología de la mayor parte de los sitios religiosos
medievales no se caracteriza por un riguroso enfoque comparativo y
cuantitativo. Ciertamente sí hay comparaciones, pero no tienen el ni-



PHIL C. WEIGAND

200

vel cuantitativo y estadístico necesario para abordar el tema que pos-
tulamos aquí. Suponiendo que de hecho existiera una diferencia cuan-
titativa en la cultura material, los arqueólogos muy probablemente
emitirían uno o todos los siguientes enunciados de probabilidad:

1) El palacio del obispo en Lyon, aunque antiguo, probablemente 
fue pobre y marginal comparado con sus vecinos en la región
de Occitano, por lo que su registro material reflejaría esta con-
dición;

2) Los tipos cruciales de artefactos, que con frecuencia se hacían 
de materiales preciosos, o bien que eran raros por sí mismos,
como las reliquias, habían sido reciclados o saqueados;

3) Las diferencias podrían explicarse como errores de muestreo de 
las unidades de excavación o de las técnicas empleadas en el
campo; o,

4) Las diferencias no son importantes desde el punto de vista es-
tadístico.

Cualquiera de los puntos mencionados arriba, en cualquier combi-
nación, o bien todos ellos, serían inferencias e interpretaciones com-
pletamente legítimas. Ciertos artefactos, como monedas islámicas o
bizantinas, no se podrían incluir confiablemente como explicadores,
ya que la falta de monedas confiables en muchas áreas durante el pe-
riodo carolingio tardío –frecuentemente asediado por guerras de su-
cesión y conflictos generalizados– fue un problema crítico. Este fue el
caso, por ejemplo, en el centro y norte de Italia, aunque las monedas
bizantinas (especialmente los folles de bronce, figura 6) eran comunes
en el “talón” de Italia, que todavía estaba bajo su control (Hodges
2006). En San Vicenzo, a pesar de la monumentalidad del monasterio
que se encuentra en ese lugar, solamente se encontraron tres mone-
das (todas en un taller de joyería, aparentemente destinadas para
usarse como base de metal; Hodges y Francovich 2004). Por lo tanto,
en general, las monedas lombardas y carolingias eran raras en toda
Italia, aunque las segundas fueron comunes en algunas áreas francas,
anglosajonas, frisias y danesas (Hodges 2006). Igualmente, las mone-
das islámicas fueron ampliamente reconocidas como de calidad su-



SAN AGUEBAUD,  CLAUDIUS Y  LA  ARQUEOLOGÍA

201

perior, como indica el clásico estudio de Pirenne (1992), por lo que
tienen una distribución bastante amplia, pero a la vez muy restringi-
da. No obstante, la mayor parte de las relaciones económicas del pe-
riodo bajo discusión fueron de tipo no monetario, por lo que la nu-
mismática tendría poco valor para resolver el problema aquí tratado.

Así pues, podría contextualizarse a Aguebaud y a Claudius en el
mundo físico de su época, aunque sólo en un sentido muy general.
De nuevo nos preguntamos: ¿dónde están ellos como personajes, y su
movimiento reformista, en todo esto? Sin los documentos, breves y
superficiales como son, es muy probable que ellos seguirían siendo
invisibles en el registro arqueológico. La existencia de antecesores de
los cátaros y de los waldensianos solamente podría postularse como
algo que fue lógico, pero básicamente imposible de demostrar.

BIBLIOGRAFÍA

BARBERO, Alessandro, Charlemagne: Father of a Continent, Berkeley, University
of California Press, 2006.

BARRAL I ALTET, Xavier, La Alta Edad Media: de la antgüedad tardía al año mil,
Colonia, Taschen, 1998.

BAYLISS, Richard, Provincial Cilicia and the Archaeology of Temple Conversion,
Oxford, BAR, International Series #1281, 2004.

FIGURA6. Monedas bizantinas tipo folles: a) medio folles  527-565; 
b) un  folles “M”, 491-867  c) un folles, frente, 491-867;

 



PHIL C. WEIGAND

202

BECKWITH, John, Early Medieval Art: Carolingian, Ottonian, Romanesque, Lon-
dres, Thames and Hudson, 1977.

BLOCK, Marc, Feudal Society, vol. 1: The Growth of Ties of Dependence, Chicago,
University of Chicago Press, 1961.

BOWERSOCK, G.W., Peter BROWN y Oleg GRABAR, eds., Late Antiquity: A guide
to the Postclassical World, Cambridge, Harvard University Press, 1999.

BROCKELMANN, Carl, History of the Islamic Peoples, Nueva York, Capricorn
Books, 1960.

BROWN, Peter, The Cult of the Saints: Its Rise and Function in Latin Christianity,
Chicago, University of Chicago Press, 1981.

––––, Power and Persuasion n Late Antiquity: Towards a Christian Empire, Ma-
dison, University of Wisconsin Press, 1992.

––––, The Rise of Western Christiandom: Triumph and Diversity AD 200-1000,
Oxford, Blackwell Publishers, 1996.

––––, El primer milenio de la cristiandad occidental, Barcelona, Grijalbo Monda-
dori, 1997.

BULLOUGH, Donald, The Age of Charlemagne, Londres, Paul Elek Publishers,
1973.

CAMERON, A., The Mediterranean World in Late Antiquity: AD 395-600, Londres,
Routledge, 1993.

CITY GUIDE: ROME, Blue Guide: City Guide to Rome, A.C. Black, Londres, 2000.
COANT, K.J., Carolingian and Romanesque Architecture: 800-1200, Harmon-

dsworth, Pelican History of Art, 1966.
COLLINS, R., Early Medieval Europe, Londres, Macmillian, 1991.
CORNELL, Vincent J., “Fruit of the Tree of Knowledge: The Relationship Be-

tween Faith and Practice in Islam”, en: John L. Esposito, ed., The Oxford
History of Islam, Nueva York, Oxford University Press, 1999, 63-105.

EVANS, Helen y William WIXOM, eds., Art and Culture of the Middle Byzantine
Era: AD 843-1261, Nueva York, Metropolitan Museum of Art, 1997.

FLETCHER, Richard, Moorish Spain, Berkeley, University of California Press, 1993.
FOX, Robin, Pagans and Christians, Nueva York, Penguin Books, 1987.
GERVERS, M, y R.J. BIKHAZI, eds., Conversion and Continuity: Indigenous Chris-

tian Communities in Islamic Lands, Toronto, Pontifical Institute of Medie-
val Studies, 1990.

GILMORE, George W., The New Schaff-Herzog Encyclopedia of Religious Know-
ledge, vol. 1, Grand Rapids, Baker Book House, 1954.



SAN AGUEBAUD,  CLAUDIUS Y  LA  ARQUEOLOGÍA

203

HERRIN, Judith, The Formation of Christendom, Princeton, Princeton University
Press, 1987.

HILLGARTH, J.N., ed., Christianity and Paganism: 530-750-The Conversion of
Western Europe, Filadelfia, University of Pennsylvania Press, 1986.

HITTI, Philip, History of the Arabs, Princeton, Princeton University press, 1946.
HODGES, Richard, “Medieval Hilltop Villages of Tuscany”, Minerva, vol. 17,

núm. 1, pp. 46-48.
HODGES, Richard, y Riccardo FRANCOVICH, Villa to Village: The Transformation

of the Roman Countryside in Italy, c. 400-1000, Londres, Duckworth, 2004.
HODGES, Richard y Lucy WATSON, “The Discovery of san Vincenzo Ma-

ggiore”, Minerva, vol. 10, núm. 1, 1998, 41-44.
HORN, W. y E. BORN, The Plan of St. Gall, 3 vols., Berkeley, University of Ca-

lifornia, 1979.
HUBERT, Jean, L’Architecture religieuse de Haut Moyen-Age en France, París, Im-

primiérie Nationale, 1952.
––––, Nouveau Recueil d’estudes d’archaeolgie et d’historie de la fin du monde anti-

que au Moyen-Age, Ginebra, 1985.
JORDAN, William C., Europe in the High Middle Ages, Nueva York, Penguin

History of Europe Series, Viking, 2001.
KITZINGER, Ernst, The Art of Byzantium and the Medieval West, Bloomington,

Indiana University, 1976.
KNIGHT, Jeremy, The End of Antiquity: Archaeology, Society and Religion: AD

235-700, Stroud, Tempus Publishing, 1999.
LASKO, P., Ars Sacra: 800-1200, Harmondsworth, Pelican History of Art, 1972.
LOPEZ, Robert, The Birth of Europe, Nueva York, Evans and Company, 1967.
MACMULLEN, Ramsay, Christianizing the Roman Empire: AD 100-400, New

Haven, Yale University Press, 1984.
MARKUS, R., The End of Ancient Christianity, Cambridge, Cambridge Uni-

versity Press, 1990.
MAYR-HARTING, Henry, The Coming of Christianity to Anglo-Saxon England,

Pennsylvania State University, University Park, 1990.
MAZZARINO, Santo, The End of the Ancient World, Nueva York, Alfred Knopf, 1966.
MCCRACKEN, George y Allen Cabaniss, Early Medieval Theology, Filadelfia, Li-

brary of Christian Classics, núm. 9, 1957.
NORWICH, John J., Byzantium: The Apogee, Londres, The Folio Society, 1991.
OLDENBURG, Zoë, Le Bûcher de Montségur, París, Librairie Gallimard, 1959.



PHIL C. WEIGAND

204

PATTERSON, Helen, ed., Bridging the Tiber: Approaches to Regional Archaeology in
the Middle Tiber Valley, Roma, Archaeological Mongraphs of the British
School at Rome, 2004.

PIRENNE, Henri, Mohammed and Charlemagne, Nueva York, Barnes and Noble
Books, 1992.

POTTER, Tim, The Changing Landscape of South Etruria, Roma, Archaeological
Monographs of the British School at Rome, 1979.

PULLAN, B., ed., Sources for the History of Medieval Europe from the mid-Eighth
Century to the mid-Thirteenth Century, Oxford, Blackwell, 1996.

REFREW, Colin y Paul BAHN, Archaeology: Theories, Methods and Practice, Lon-
dres, Thames and Hudson, 1991.

RICHÉ, Pierre, Les Carolingiens: une famille qui fit l’Europe, París, Nachette, 1983.
RUBENSTEIN, Richard E., When Jesus became God: The Epic Fight over Christ’s Di-

vinity in the Last Days of Rome, Nueva York, Harcourt Brace and Compa-
ny, 1999.

SALZMAN, Michelle R., The Making of a Christian Aristocracy: Social and Reli-
gious Change in the Western Roman Empire, Cambridge, Harvard Uni-
versity Press, 2002.

SCHAFF, Philip, History of the Christian Church, vol. 4,  Mediaeval Christianity
A. D. 590-1073, Hendrickon Publishers, 2006.

SMITH, J.T., Roman Villas: A Study in Social Structure, Londres, Routledge,
1997.

SOURDEL, D., “The Abbasid Caliphate”, The Cambridge History of Islam, vol. 1,
Cambridge, Cambridge University Press, 1970, 104-139.

TAYLOR, Joan E., Greville FREEMAN y Rupert CHAPMAN, Christians and the Holy
Places, Oxford, Clarendon Press, 1993.

TAYLOR, Walter W., A Study of Archaeology, Washington, Memoir of the Ame-
rican Anthropological Association, 1948.

THURSTON, Herbert y Donald ATTWATER, Lives of the Saints, edicion original
por Alban Butler, Filadelfia, Library of Christian Classics, 1956.

TOUBERT, Pierre, Etudes sur l’Italie mediévale, 9e-14e S, Variorum Reprints
(1976), Londres, 1972.

TOZER, Henry, History of the Eastern Church, Londres, Elibron, 2006.
VALENTI, Marco, L’Insediamento Altomedievale nelle Campagne Toscane: Paesaggi,

Popolamento e Villaggi tra VI e X Secolo, Florencia, All’Insegna del Giglio, 2004.
VAN ACKER, L., “Agobardi Lugdunensis Opera Omnia”, Opusculum VI,



SAN AGUEBAUD,  CLAUDIUS Y  LA  ARQUEOLOGÍA

205

Corpus Christianorum: Series Medievales, Turnout, Brepols, 1981,
115-117.

VASILIEV, A.A., History of the Byzantine Empire, Madison, University of Wis-
consin Press, 1961.

VECCIA, Laura, “The Patriarchal and Umayyad Caliphates”, The Cambridge
History of Islam, vol. 1, Cambridge, Cambridge University Press, 1970,
57-103.

WALLACE-HADRILL, J.M., The Frankish Church, Oxford, Oxford University
Press, 1983.

WEITZMANN, Kurt, Art in the Medieval West and its Contacts with Byzantium,
Londres, Variorum reprints, 1982.

WILLS, Gary, What Jesus Meant, Nueva York, Viking Press, 2006.
WILSON, R.J.A., Piazza Armerina, Austin, University of Texas Press, 1983.

Traducido por Eduardo Williams

FECHA DE RECEPCIÓN DEL ARTÍCULO: 7 de mayo de 2007
FECHA DE ACEPTACIÓN Y RECEPCIÓN DE LA VERSIÓN FINAL: 22 de agosto de 2007 




