
R E L A C I O N E S  1 1 3 ,  I N V I E R N O  2 0 0 8 ,  V O L .  X X I X

143

ste texto intenta explorar la relación entre historia y el
género: de la historia como disciplina y del género como
perspectiva de análisis, suponiendo que ninguno de esos
dos saberes puede permanecer indiferente al otro. Por un

lado, la categoría de género le recuerda a la historia que todo relato
está atravesado por la relación dominantes/dominados, y por el otro,

HISTORIA Y GÉNERO EN MÉXICO.
EN DEFENSA DE LA TEORÍA

Frida Gorbach*
UNIVERSIDAD AUTÓNOMA METROPOLITANA, XOCHIMILCO

E

* fgorbach@yahoo.com.mx

El propósito del artículo es reflexionar alrededor de la relación géne-
ro/historia. Pero más que discutir teóricamente la formación de la dis-
ciplina histórica o el surgimiento del género como perspectiva de aná-
lisis, se trata de analizar la manera cómo esa relación se ha dado en
México, un lugar situado históricamente. Desde el análisis de la influ-
encia que los estudios culturales y los estudios de género, sobre todo los
estadounidenses, han tenido en la historiografía mexicana, me pregun-
to ¿cómo es que nos hemos reapropiado de los desarrollos teóricos pro-
ducidos en el centro?, o de otra manera: ¿acaso esos nuevos desarrollos
han servido para formular cuestiones pertinentes a nuestra situación
particular? Al final insisto en la necesidad de volver a la teoría para
interrogarnos por lo que estamos haciendo, por el tipo de discurso que
utilizamos, por los conceptos de que nos valemos y por el compromiso
político que defendemos; y ello en un intento por pensar otras formas
de escritura de la historia.

(Historia, género, teoría, lo local) 

 



FR IDA GORBACH

144

la historia le hace ver al género que “la mujer” como categoría uni-
versal, como entelequia, como abstracción ubicada fuera del tiempo,
no existe. Mutuamente se recuerdan su apego a la singularidad y a
la consecuente imposibilidad de pensar las cosas fuera de un contex-
to determinado. En una mirada recíproca, tanto los estudios de
género como la historia disciplinar están obligados a poner en situa-
ción cada concepto y a especificar en cada caso las formas concretas
que adquieren ciertas prácticas y ciertas relaciones de poder y domi-
nación.

Así, el objetivo de este texto era en principio mostrar la forma có-
mo la historia y el género se interpelan. Aunque después hubo que
reconocer que ambos saberes pueden permanecer indiferentes, aje-
nos al principio de historicidad por el cual la naturaleza y el ser mis-
mo de los seres humanos está siempre en devenir, portando las mar-
cas de la finitud y el cambio incesante1. En el caso de una ausencia de
interpelación, sucede que la Historia borra el rastro de toda subalter-
nidad y se escribe con mayúscula, mientras el género se estructura en
función de la historia de la Mujer, escrita también con mayúscula. En-
tre estas dos posibilidades se mueve la relación entre historia y géne-
ro, pero lo que aquí me interesa no es tanto discutir teóricamente
acerca de la formación de las disciplinas como plantear una pregun-
ta sobre México, es decir, sobre la manera cómo se ha dado, en esta
situación particular, la relación entre la historiografía y los estudios
de género. 

Así fue como una cosa fue llevando a la otra. El reconocimiento
inicial de un malestar institucional me condujo a la reflexión en torno
a la relación género/historia a partir de la influencia que los estudios
culturales y los estudios de género, sobre todo los estadounidenses,
han tenido en la historiografía mexicana. Y esa influencia, a su vez,
me llevó a pensar la noción de “lo local”, de aquello que nos distin-
gue de los demás y que refiere a una situación histórica determinada,

1 Al respecto véase entre otros a Michel Foucault, Las palabras y las cosas, México,
Siglo XXI, 1986, 334-375; y Reinhart Koselleck, histoira/Historia, Madrid, Trotta, 2004.
Traducción en introducción de Antonio Gómez Ramos. 



HISTOR IA Y  GÉNERO EN MÉX ICO

145

y al final, como una respuesta a ese malestar inicial, este texto salió
en defensa de la teoría. Alrededor de una pregunta se fue tejiendo la
reflexión: ¿de qué manera nos hemos reapropiado de los desarrollos
teóricos producidos en los países centrales?

Es así como en un primer apartado me acerco a la historia desde
el impacto que los estudios culturales han tenido en la historiografía
mexicana de los últimos años, y después, en otro, abordo los estudios
de género desde el estatus que en México han tenido los estudios
históricos de la mujer. En ambos casos, el propósito es acercarse a la
manera cómo nuestras instituciones se han abierto a los nuevos desa-
rrollos teóricos y el sentido que esa apertura ha tenido. Por último,
dedico un tercer apartado a los estudios poscoloniales en un intento
por pensar desde otro lugar la relación entre la historiografía mexica-
na y los estudios de género. Retomando el problema de lo local y el
principio de que no hay historia que no sea situada, me pregunto có-
mo, desde determinadas circunstancias, bajo ciertas relaciones de po-
der, es posible superar las historias particulares para plantear una
pregunta más amplia relacionada con la naturaleza del conocimiento
humano. En el fondo se trata de una pregunta por la relación entre lo
general y lo particular, entre los postulados teóricos y epistemológi-
cos y nuestras historias particulares, y todo en un intento por pensar
otras formas de escritura de la historia.

LA TEORÍA Y LA HISTORIA

Para empezar a decir algo sobre la disciplina de la historia me gusta-
ría describir un malestar que de seguro es compartido. Aunque no es
fácil hacerlo cuando se pretende esquivar la pregunta por sus causas,
ya que ello obligaría a hablar del desarrollo de la disciplina histórica,
de lo que sucede hoy en México, de cierta situación profesional y has-
ta personal, y de las reglas de funcionamiento y organización de la
institución historiográfica mexicana. Implicaría, así, plantearse el pro-
blema en términos de la relación que mantienen los saberes discipli-
narios y nuestras instituciones universitarias, a fin de saber cómo los
saberes estructuran la forma de las instituciones o cómo la organiza-



FR IDA GORBACH

146

ción de las instituciones estructura el saber disciplinario. Pero ello re-
basa con mucho los límites de este trabajo.

Pero si de describir el malestar se trata, una buena manera de co-
menzar podría ser repitiendo lo dicho por la historiadora norteameri-
cana Lynn Hunt en un artículo de los años ochenta donde presenta
un panorama general de la historiografía de su país: la historia, dice,
es uno de esos campos donde incluso aquellos interesados en las nue-
vas discusiones pueden seguir escribiendo de forma perfectamente
tradicional. A esa conclusión llega después de recorrer los distintos
momentos por los cuales la disciplina ha pasado a partir de los años
sesenta: primero, la sociología y el marxismo; después la antropolo-
gía geertziana y su interés en la interpretación y; finalmente, los estu-
dios culturales y su acento en los modelos discursivos y textuales.
Todos esos momentos, escribe, han sido intentos de una apertura que
sin embargo ha tenido un impacto muy menor sobre la forma de es-
cribir historia.2

Es cierto que el texto de Hunt refiere a la situación de la historio-
grafía norteamericana de los ochenta, pero de todas maneras sus pa-
labras resuenan hoy en México casi veinte años después de que emi-
tiera ese diagnóstico. Aquí también, luego del marxismo de los años
setenta, han existido intentos de apertura, sólo que es difícil medir su
impacto. Por ejemplo, según José Manuel Valenzuela, editor del libro
Los estudios culturales en México, estos estudios, tan en boga en los Es-
tados Unidos y tan citados en México, no forman parte de la discusión
académica actual aunque existen como parte integral de una fuerte
tradición nacional de crónica, ensayo y literatura: “Como se apreciará
en los trabajos de este libro, en México y en América Latina existe una
rica tradición de estudios culturales que no forma parte de la discu-
sión académica, ni corresponde a la perspectiva de los cultural stu-
dies”.3 Como si lo impulsara la urgencia por reafirmar la propiedad

2 Lynn Hunt. “History beyond Social Theory” en David Caroll (ed.), The States of
Theory, Stanford, Stanford University Press, 1994, 95-111. Véase también Lynn Hunt
(ed.), The New Cultural History, Berkeley, University of California Press, 1989. 

3 Juan Manuel Valenzuela Arce, “Presentación”, en Juan Manuel Valenzuela (coord.),
Los estudios culturales en México, México, CONACULTA y FCE, 2003, 14.



HISTOR IA Y  GÉNERO EN MÉX ICO

147

de una tradición, Valenzuela no duda en incluir dentro de ella a Her-
nán Cortés, Bernal Díaz del Castillo, fray Bernandino de Sahagún,
Francisco Javier Clavijero, José María Luis Mora, etcétera. De cualquier
manera, el caso es que muchos coinciden en reconocer que a México
los nuevos estudios culturales han entrado a cuentagotas. El mismo
Néstor García Canclini, considerado por la academia norteamericana
como “el mejor conocido de los exponentes de los (que ahora se lla-
man) estudios culturales latinoamericanos”,4 reconoce que su influen-
cia en México ha sido todavía más escasa en el campo de las huma-
nidades que en el de las ciencias sociales.5

Tomo el caso de los estudios culturales no porque considere indis-
pensable incluir esa perspectiva en nuestras historias, sino porque
me intriga lo difícil que nos resulta incorporar los nuevos desarrollos
teóricos. Y esa dificultad, me parece, tiene relación con el síntoma que
Hunt detecta para la historiografía norteamericana. También la histo-
riografía mexicana se ha resistido a la teoría, desde sus inicios, cuan-
do en la década de los cuarenta comenzó su profesionalización. Desde
entonces, el interés puesto en la construcción de una ciencia de la his-
toria llevó a dejar de lado toda interpretación, cualquier acto subjeti-
vo y cualquier interrogación acerca del presente. Por encima de todo
importaba garantizar la verdad de lo acontecido haciendo que el pasa-
do existiera como evidencia.6 Diría incluso que si por algo se ha carac-
terizado la institución historiográfica mexicana es precisamente por un
doble borramiento, el de la reflexión teórica, epistemológica y meto-
dológica, y el del sujeto como lugar de producción del texto histórico. 

Resulta entonces que el malestar del cual hablaba al inicio tiene
relación con la sensación de que desde entonces no nos hemos movi-

4 George Yúdice, “Tradiciones comparativas de estudios culturales: América Lati-
na y los Estados Unidos, en Alteridades, México, UAM-I, núm. 5, 1993, 4. Traducción de
José Hernández Prado. 

5 Néstor García Canclini, Consumidores y ciudadanos: conflictos multiculturales de la
globalización. México, Grijalbo, 1995, “El diálogo norte-sur en los estudios culturales”
(Introducción a la edición en inglés), pp. 13-28. 

6 Al respecto véase el trabajo de Guillermo Zermeño, La cultura moderna de la histo-
ria. Un aproximación teórica e historiográfica, México, El Colegio de México, 2002. 



FR IDA GORBACH

148

do de lugar, que en nuestras universidades e institutos seguimos es-
cribiendo dentro de los marcos de una historia perfectamente con-
vencional. No dejo de reconocer los avances recientes, el cambio que
ha significado el paso de una historiografía cuyo objeto central era la
historia política a otra interesada en el estudio de las relaciones de
poder, la vida cotidiana y los procesos identitarios. Es cierto que bajo
la influencia de los estudios culturales se han ampliado los temas, pe-
ro no estoy segura de que esa influencia haya propiciando un verda-
dero diálogo interdisciplinario y menos que haya conseguido modi-
ficar la forma de escribir historia.

Me parece que seguimos escribiendo de forma perfectamente tra-
dicional, aferrados a la verdad empírica, creyendo que la historia se
define a sí misma en función exclusiva de la evidencia documental.
Sin siquiera cuestionárnoslo, buena parte de los historiadores repeti-
mos las líneas de una tradición que cree que para conocer el pasado
y garantizar su verdad se necesita separar los datos de cualquier in-
terpretación. Copiamos en cada relato particular el modelo de una
historia nacional que se define en función del surgimiento y desarro-
llo del Estado, una entidad ubicada por encima del tiempo y de los
hombres. Escribimos según el ritmo determinado por un tiempo li-
neal y progresivo que apunta hacia una misma finalidad: el progreso
y la civilización, fin natural de la historia nacional. Y así, repitiendo
los lineamientos de esa única historia, terminamos defendiendo nues-
tra particularidad, la de la nación y la de la tradición historiográfica,
sin saber qué es exactamente lo que estamos defendiendo. 

Por eso, para el caso de México me atrevo a repetir lo dicho por
Hunt para los Estados Unidos: hace falta teoría. Y cuando digo “teo-
ría” me refiero no a una entidad abstracta, alejada del mundo de lo
dado, sino al acto mismo de interrogarse acerca de los propios pre-
supuestos y acerca también de las condiciones de posibilidad según
las cuales se constituye precisamente el mundo de lo dado. No es que
demerite el valor de lo empírico ni que proponga el sometimiento
forzoso de los sucesos a los dictados de algún precepto teórico, pero
tampoco es posible negar que lo empírico se desarrolla dentro de una
esfera delimitada teóricamente, que dependemos de un conjunto de
presupuestos ontológicos y epistemológicos acerca de la naturaleza



HISTOR IA Y  GÉNERO EN MÉX ICO

149

de la realidad y el conocimiento humano, y que, como dice Judith
Butler, “el análisis empírico en general no puede ofrecer una ex-
plicación persuasiva de su propia constitución como campo de in-
vestigación”.7 

Hace falta teoría si queremos interrogarnos por lo que estamos
haciendo, por el tipo de discurso que utilizamos, por los conceptos de
que nos valemos y por el compromiso político que defendemos. Y es
que la función teórica constituye un trabajo de crítica: frente a los sig-
nificados dados por sentado; frente a los conceptos rígidos e incorpó-
reos; frente a las verdades fundacionales del conocimiento; frente a
las formas de poder, de dominación y de violencia; y también frente
a la historia nacional, la tradición y las instituciones desde donde
producimos historias. La teoría es crítica sólo en la medida en que es
capaz de enfrentarse al saber establecido negándose a aceptar como
verdadero aquello que una autoridad dice que lo es. Por eso, porque
estamos hablando de un ejercicio reflexivo y crítico, la disciplina his-
tórica no puede pretender el cese de la teoría, y menos si se propone
abrir nuevas modalidades de pensamiento y nuevas perspectivas que
nos permitan ser gobernados de otra forma y por medio de otros
procedimientos.8

LA MUJER Y EL GÉNERO

En los últimos años las historiadoras mexicanas se han preguntado
por el feminismo y su historia, por la construcción social de lo mas-
culino y lo femenino, y por las experiencias, prácticas y representa-

7 Judith Butler, “Conclusiones dinámicas” en Butler, Ernesto Laclau, Slavoj Zizek,
Contingencia, hegemonía, universalidad. Diálogos contemporáneos en la izquierda, Buenos
Aires, FCE, 2002, 274.

8 En palabras de Foucault la crítica sería “…el movimiento por el cual el sujeto se atri-
buye el derecho de interrogar a la verdad acerca de los efectos de poder y al poder acerca
de sus discursos de verdad; la crítica será el arte de la inservidumbre voluntaria, de la in-
docilidad reflexiva”. “¿Qué es la crítica?” en Sobre la Ilustración, Madrid, Tecnos, 2004, 10-11.
Traducción de Javier de la Higuera, Eduardo Bello y Antonio Campillo. 



FR IDA GORBACH

150

ciones de género en la historia mexicana, y para ello han tenido que
enfrentarse a las corrientes predominantes en las instituciones.9 Sin
duda, hoy abundan estudios particulares que ponen el acento en las
condiciones de desigualdad entre hombres y mujeres, sin embargo,
muy pocos de ellos han conseguido superar la fragmentación del ca-
so para plantearse preguntas relativas a las formas de conocimiento.
Eminentemente empíricos en la mayor parte de los casos, esos estu-
dios responden, seguramente, a la urgencia social y política de hacer
visibles a las mujeres, de rescatar del olvido sus voces, nombrándo-
las, reconociéndolas como actores sociales y políticos.10  Sin embargo
y aunque responden a una urgencia de visibilidad, a estas alturas val-
dría la pena preguntarse si hoy esa tarea inicial no es resultado de la
inercia de nuestras instituciones y de su resistencia a incorporar nue-
vos desarrollos teóricos. 

Se dice por todas partes que, en cuestión de género, ha habido un
cambio de prioridad, y que a partir de la década de 1990, el interés en
rescatar la presencia femenina ha ido cediendo para dar prioridad a
las relaciones de poder, al examen de las instituciones y al análisis de
las categorías sociales de “hombre” y “mujer”. Se dice que en estos
últimos diez años se ha pasado de la historia de las mujeres a la histo-
ria de género, lo mismo que sucedió en la academia norteamericana
donde, según Joan Scott, historiadora especialmente conocida en Mé-
xico, el deseo de los ochenta de sacar a la luz la experiencia de las mu-
jeres en un intento por escribir su historia,11 cedió ante el interés por
el género, una categoría de análisis que busca recuperar una postura

9 Véase al respecto Carmen Ramos Escandón (coord.), Género e historia: la historio-
grafía sobre la mujer, México, Instituto Mora, 1997; y de la misma autora “Quinientos
años de olvido, historiografía e historia de la mujer en México”, Secuencia, Revista de
Historia y Ciencias Sociales, Nueva época, núm. 36, 1996, 121-150. 

10 Sobre la institucionalización de los estudios de género en México, véase Ana Lau
“El nuevo movimiento feminista a fines del milenio” en Eli Bartra, Anna. Ma. Fernán-
dez y Ana Lau, Feminismo en México, ayer y hoy, México, UAM, 2000, 12-36. Véase tam-
bién Gabriela Cano, “Más de un siglo de feminismo en México”, Debate feminista, vol.
14, octubre 1996, 345-360. 

11 Joan Scott, “El problema de la invisibilidad”, en Carmen Ramos Escandón
(comp.), Género e historia, México, Instituto Mora, 1992.



HISTOR IA Y  GÉNERO EN MÉX ICO

151

crítica.12 Si hoy Scott se pregunta hasta dónde el feminismo ha ga-
nado o perdido después de que en los Estados Unidos se ha conse-
guido la institucionalización de los estudios de género y la posesión
de una porción de la disciplina histórica, en México hace falta anali-
zar si esa pregunta es pertinente. Sabemos que nuestra historia es dis-
tinta y que, pese a los avances, difícilmente podemos afirmar que el
género haya conquistado una presencia institucional relevante. En es-
te caso es difícil determinar bien a bien dónde estamos situadas, y si
realmente las historiadoras interesadas en la perspectiva de género
hemos pasado de la historia de las mujeres a la historia de género.
En este sentido, varias historiadoras y feministas mexicanas recono-
cen la ausencia de reflexión teórica. Mary Goldsmith, por ejemplo, se-
ñala que en América Latina “los estudios de género y de la mujer se
encuentran en otro momento; no obstante su aparente proliferación,
estos estudios están todavía en una etapa inicial de corte más prag-
mático”; Teresita de Barbieri, por su parte, sostiene que en “los espa-
cios académicos latinoamericanos los debates han sido más laterales,
aunque no inexistentes. Problema que deberá ser analizado en el fu-
turo”; y Elí Bartra no puede dejar de reconocer que es “probable que
en algunas cuestiones nosotras, en México y América Latina, apenas
vamos cuando ellas, en los Estados Unidos y Europa, ya vienen de
regreso”.13 

Sin que podamos determinar con precisión el por qué de la ausen-
cia de debate, aquí nadamos “en aguas todavía mas revueltas” y así
aseguramos estar colocadas dentro de una perspectiva de género
aunque sigamos aferradas a la búsqueda de presencias femeninas. In-
sistimos en la necesidad de introducir las nuevas perspectivas, pero
la tarea aceptada institucionalmente es aquella encaminada a definir

12 Joan Scott, “la historia del feminismo” en María Teresa Fernández, Carmen Ra-
mos y Susie Porter (coords.), Orden social e identidad de género. México, siglos XIX y XX,
México, CIESAS, Universidad de Guadalajara, 2006. 

13 Mary Goldsmith, “Feminismo e investigación social. Nadando en aguas revuel-
tas”; “Teresita de Barbieri, “Acerca de las propuestas metodológicas feministas”; y Eli
Bartra, “Presentación”, en Eli Bartra (comp.), Debates en torno a una metodología femi-
nista, PUEG, UNAM, 2002, 1998, pp. 54, 105 y 7 respectivamente.



FR IDA GORBACH

152

una identidad de género. Reivindicamos una mirada otra desde la
cual analizar los fenómenos políticos contemporáneos, pero resulta
difícil explicar en qué consiste esa mirada. Nos congratulamos por
los nuevos espacios institucionales, pero quién podría asegurar que
exista una verdadera discusión académica. Esa es la cuestión. Se pre-
tende una mirada distinta cuando no es posible decidirse por cuál es
el punto de vista feminista. Se busca en el pasado las voces de las mu-
jeres pero no se cuestiona la posibilidad misma de ese acceso. Se in-
tenta un análisis minucioso de las distintas concepciones del mundo
de las mujeres sin preguntarse siquiera qué sentido tiene ese análisis
cuando aquellas se estructuran, como sucede con todo grupo subal-
terno, según el modelo dominante. 

Es como si viviéramos dentro de un paréntesis que no distingue
etapas, según dice Bartra refiriéndose al movimiento feminista mexi-
cano: estamos pasando a una nueva etapa sin haber cumplido con los
requisitos de la previa: de una etapa prefeminista, “aquella que ignora
las diferencias jerárquicas entre hombres y mujeres”, hemos pasado a
otra posfeminista en la que ya se ha “amasado lo combativo del movi-
miento feminista”, se ha alcanzado la institucionalización y han sur-
gido feminismos “marginales” que cuestionan al “dominante”, y ello
sin haber transitado por la etapa “plenamente feminista” en que se
descubre la opresión y se lucha por la emancipación.14 Pero más allá
de las etapas que Bartra distingue, su percepción es interesante en
tanto que presenta, casi con una imagen, la manera ambigua y difusa
cómo nos situamos frente a los saberes. La cita me habla de cómo en
México hemos sido víctimas de las paradojas que engendra el choque
violento entre los discursos; cómo la ausencia de reflexión nos ha he-
cho repetir confusamente esquemas ajenos a nuestras necesidades y
nuestra historia. Y así sucede que repetimos sin distinguir las razones
que nos llevan a seguir peleando por rescatar la presencia femenina,
sin preguntarnos si basta con nombrar a las mujeres y hasta contar el
número de renglones que los hombres usaron para referirse a ellas,

14 “Tres décadas de neofeminismo en México”, Bartra, Fernández y Lau, Feminismo
en México, ayer y hoy, México, UAM, 2000, 53-54.



HISTOR IA Y  GÉNERO EN MÉX ICO

153

para que se transforme nuestra manera de mirar el mundo, si luchar
por un espacio en los programas de estudio, en las disciplinas, en las
instituciones universitarias, es suficiente para modificar la política
universitaria. Tampoco nos hemos preguntado, junto con Scott, si la
tarea de hacer visible lo invisible no nos ha llevado a crear presencias,
identidades finales, de las cuales precisamente muchas queremos li-
berarnos. 

Toda esta reflexión que surgió a partir de la preocupación de la his-
toriografía mexicana de género por rescatar la presencia femenina en
la historia, tiene en la mira una pregunta concreta por la escritura de la
historia: ¿es que documentar las experiencias de las mujeres del pa-
sado es suficiente para cambiar la forma de pensar y escribir la histo-
ria? Considero que la búsqueda de la visibilidad femenina –si algo así
es posible– difícilmente puede por sí misma cuestionar la estructura
de las viejas narrativas. Limitarse a añadir mujeres a la historia no re-
suelve el problema de la invisibilidad analítica de la mujer, y rescatar
sus vidas no corrige el sesgo androcéntrico de los modelos explicati-
vos. O para decirlo de forma todavía más contundente: aún con mu-
jeres la historia oficial permanece inconmovible. Y es que el problema
no viene de la investigación empírica en sí, sino del nivel teórico y
analítico de la disciplina, de las categorías disciplinarias que la orga-
nizan. A los estudios históricos de género se les puede aplicar lo mis-
mo que Henrietta L. Moore detecta para una antropología feminista
que se enfrenta “a una empresa mucho más compleja: remodelar y re-
definir la teoría antropológica”.15

Por eso creo que más que hacer visibles a las mujeres, sería mejor
volver productiva la invisibilidad histórica de lo femenino. Más que
definir la identidad primaria de la mujer, haría falta criticar la catego-
ría de identidad; y más que añorar una presencia perdida, habría que
hacer de la perspectiva de género una herramienta útil para cuestio-
nar las suposiciones de las disciplinas, algo que el feminismo esta-
dounidense de los ochenta ya se había planteado aunque sin éxito.
Lejos del binomio feminidad-mujeres, el género podría convertirse

15 Henrietta L. Moore. Antropología y feminismo, Madrid, Cátedra, 2004, 15. 



FR IDA GORBACH

154

en una categoría capaz de descentrar la narrativa, dislocar la historia
oficial y mostrar las relaciones de poder-saber que la fundamentan.
Lo femenino, en este caso, constituiría un elemento que forma parte de
los sistemas discursivos mismos pero que simultáneamente los trasto-
ca, algo que emerge justo en el momento en que se desarma la posibi-
lidad misma del discurso. De ahí que la invisibilidad de lo femenino
pueda tener el poder de trastocar las líneas oficiales de la historia.16

ENTRE LA HISTORIA Y EL GÉNERO

A lo largo del texto me he preguntado por la influencia que los estu-
dios culturales y los estudios de género han tenido en la historiogra-
fía mexicana de años recientes. Por un lado, me he quejado porque
los nuevos desarrollos teóricos entran a México a cuentagotas, y por
otro, he dudado de lo imprescindible que esos estudios puedan ser
para escribir nuestras historias. Reconozco que se trata de una postu-
ra ambigua considerando que por una parte propongo mirar hacia
fuera en un intento por incluirnos en la discusión académica del cen-
tro, y por otra, reivindico una tradición propia y a través suyo marco
una distancia frente al exterior. Pero tengo que reconocer también
que esa ambigüedad no es personal, sino que forma parte constituti-
va de un modo de ser institucional e, incluso, me atrevería a decir, na-
cional: de muchas maneras, seguimos debatiéndonos entre los dos
polos que han caracterizado la discusión sobre la identidad nacional
y que nos hacen repetir las líneas de la historia y el pensamiento eu-
ropeos convirtiéndolas en el fundamento de una identidad nacional
y, simultáneamente, nos hacen rechazarlas convencidos de la necesi-
dad de reivindicar la singularidad de una tradición.17 

16 Esta alternativa la plantean actualmente los estudios poscoloniales. Al respecto
véase Gyan Prakash, “Subaltern Studies as Postcolonial Criticism”, The American His-
torical Review, núm. 99, 1994.

17 Un desarrollo más amplio sobre este tema puede encontrarse en Frida Gorbach,
“Hysteria and History: a Meditation on Mexico” en Social Text, núm. 92, Duke Univer-
sity Press, 2007, 85-101



HISTOR IA Y  GÉNERO EN MÉX ICO

155

De esa ambigüedad lo que me interesa aquí es la pregunta por la
manera cómo nos hemos reapropiado de las nuevas perspectivas teó-
ricas. Puede ser que la discusión acerca de la identidad nacional se
haya debatido entre la idea de imitar las líneas de un pensamiento
que podría considerarse ajeno, o de negar, en aras de la tradición,
cualquier posibilidad imitativa, pero lo importante aquí, considero,
es saber si esos nuevos desarrollos teóricos nos han servido para for-
mular cuestiones pertinentes a nuestra situación particular. Digamos
que la pregunta es por los procesos de traducción cultural, esto es,
por la forma cómo hemos conseguido que las categorías y los concep-
tos provenientes de los estudios culturales y los estudios de género
estadounidenses pasen por el tamiz de “lo local”. 

Pero ¿en qué consiste “lo local”? Pregunta demasiado grande, por
lo que prefiero acercarme a ella desde una discusión aparentemente
tangencial pero que en el fondo determina las reglas a las que estamos
sometidos la mayoría de los historiadores mexicanos. Sucede que ac-
tualmente alrededor de 60% de los ingresos de los profesores depende
de las políticas de evaluación institucional y de sus complejos sistemas
de pago por méritos,18 y sucede también que las revistas norteameri-
canas y europeas tienen un estatus y una autoridad superiores que
las de circulación nacional, por lo que se vuelve casi obligatorio pu-
blicar en inglés, en las redes de publicación centrales. Digo esto por-
que esa situación incita a la siguiente duda: ¿hasta dónde la apropia-
ción que hacemos de la teoría producida en el centro responde en
buena medida a las necesidades que imponen los mecanismos de
evaluación institucional? 

Difícil saberlo, pero lo que sí es fácil es encontrarnos de pronto ha-
ciendo hasta lo imposible por enmarcar los textos dentro del discur-
so académico de los centros, adaptándolos a sus exigencias, aunque
éstas estén lejos de nuestros tiempos, de nuestros discursos y nuestra
retórica, y de las discusiones que nos interesan y preocupan. Sin dar-

18 Imanol Ordorika, “El mercado en la academia”, en Imanol Ordorika (coord.), La
academia en jaque. Perspectivas políticas sobre la evaluación de la educación superior en Mé-
xico, México, UNAM, Porrúa, 2004. 



FR IDA GORBACH

156

nos mayor cuenta, de repente somos víctimas de “las ironías de la
construcción geopolítica del conocimiento” y publicamos historias
particulares para que después algún historiador de los países centra-
les las teorice y nos las devuelva con el estatus de conocimiento esta-
blecido. Resulta así que como comunidades periféricas somos consu-
midoras del conocimiento central acerca de nosotras mismas.19 

Sucede así que para reflexionar por la forma cómo nos apropia-
mos de las perspectivas centrales se vuelve necesario pensar “lo lo-
cal” desde un lugar que no sea la dicotomía imitación/negación pro-
pia del debate nacional. Y es en esta búsqueda que, inevitablemente,
aparecen los estudios poscoloniales, una perspectiva teórica que se
ha desarrollado también en los países centrales y que a México ha en-
trado con una dificultad todavía mayor,20 y que pone en el centro de
la discusión los efectos que el eurocentrismo ha tenido sobre la escri-
tura de la historia. Para Gyan Prakash, uno de sus principales expo-
nentes, los estudios postcoloniales surgen, no como un mero tema de
investigación, sino como una categoría analítica, como una fuerza crí-
tica que busca revertir el eurocentrismo; de ahí que no sea suficiente
criticar la trayectoria colonial de explotación y enriquecimiento que
Occidente impuso al resto del mundo, sino que resulta necesario ex-
tender esa critica al conocimiento disciplinario y especialmente al ti-
po de procedimientos que autoriza la disciplina de la historia.21

19 Y así resulta que una crítica al imperialismo tiene que ser primero articulada en
el centro antes de poder convertirse en un proyecto aceptable para las comunidades
periféricas. A. Zurres Canagarajah, A Geopolitics of Academic Writing, Pittsburgh, Uni-
versity of Pittsburgh Press, 2000, p. 237. 

20 Al respecto, Saurabh Dube, en una antología de estudios poscoloniales que pu-
blica El Colegio de México, se sorprende de que “el debate histórico y la crítica cultu-
ral en el mundo hispanohablante, en particular América latina, ha(ya) permanecido
más o menos herméticos a estos desarrollos”. “Introducción”, Dube (coord.), Pasados
Poscoloniales, México, El Colegio de México, 1999, 19. Según este autor, los únicos libros
escritos sobre el tema son el de Silvia Rivera y Rossana Barragán (eds.) Debates post-
coloniales: una introducción a los estudios de la subalternidad, Bolivia, 1997, y el número 12
de la revista del Departamento de Historia de la Universidad Iberoamericana, Historia
y Grafía, 1999. 

21 Gyan Prakash, “Subaltern Studies as Poscolonial Criticism”, The American His-
torical Review, núm. 99, 1994, p. 304. 



HISTOR IA Y  GÉNERO EN MÉX ICO

157

En este sentido, Aníbal Quijano, un historiador peruano quien
desde los años sesenta escribe sobre imperialismo, nacionalismo y
dependencia en América Latina y a quien los estudios poscoloniales
estadounidenses han sacado a la luz, propone pensar a América La-
tina a partir de una racionalidad, hoy mundialmente hegemónica,
que articuló alrededor suyo todas las experiencias, las historias, los
productos culturales, las subjetividades y las formas de conocimiento
de los países colonizados. De acuerdo con él, dos mitos sostienen
los fundamentos de esa racionalidad: “uno, la idea-imagen de la his-
toria de la civilización humana como una trayectoria que parte de un
estado de naturaleza y culmina en Europa. Y dos, otorgar sentido a
las diferencias ente Europa y no-Europa como diferencias de natura-
leza (racial) y no de historia de poder”.22 Hay que pensar a México y
América Latina, nos dice, desde esa nueva perspectiva temporal de la
historia que reubicó a los pueblos colonizados en el pasado de una
trayectoria histórica cuya culminación es Europa (el evolucionismo)
y, al mismo tiempo, que hizo de la raza, una supuesta estructura
biológica que ubica a los unos en situación natural de inferioridad
respecto a los otros, el eje fundamental de esa historia (dualismo).

Resulta entonces imposible separar la cuestión de “lo local” de
esos dos mitos que colocaron en una situación de inferioridad natu-
ral a los países colonizados. Ante la fuerza de esa visión es imposible
pensar nuestra historia fuera de esa plataforma del saber que Occi-
dente impuso al resto del mundo y que ha definido la autoridad que
domina el discurso de la historia. Resulta igualmente imposible pensar
“lo local” como conformado por un contenido específico, distinto a las
líneas de la narración maestra que se llama “la historia de Europa”.23
Mejor dicho, “lo local” constituye una suerte de pliegue que habita las
mismas estructuras de dominación, o una especie de velo a través del

22 Aníbal Quijano, “Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina”,
Anuario Mariateguiano, vol. IX, núm. 9, Lima, 1997. 

23 Al respecto véase Dipesh Chakrabarty, “La poscolonialidad y el artilugio de la
Historia: ¿Quién habla en nombre de los pasados “indios”?” en Saurabh Dube
(coord.), Pasados coloniales, México, El Colegio de México, 1999, 624. Traducción de
Germán Franco Toriz. 



FR IDA GORBACH

158

cual esas estructuras se distorsionan. “Lo local”, entonces, podría defi-
nirse de la misma manera en que Quijano resume nuestra tragedia:

Aquí la tragedia es que todos hemos sido conducidos, sabiéndolo o no,
queriéndolo o no, a ver y aceptar aquella imagen como nuestra y como
perteneciente a nosotros solamente. De esta manera seguimos siendo lo
que somos. Y como resultado no podemos nunca identificar nuestros
verdaderos problemas, muchos menos resolverlos, a no ser de una mane-
ra parcial y distorsionada.24

Desde esta perspectiva, no podemos seguir refugiándonos en la
particularidad, relatando historias empíricas sin mayor conexión en-
tre sí. Pues si de lo que se trata es de revertir el eurocentrismo, se
vuelve indispensable reconocer los principios sobre los cuales la dis-
ciplina histórica se erige. Desde ese lugar, el trabajo de la historia no
puede reducirse a mostrar una pluralidad multicultural ya que ello
no neutraliza el discurso dominante, y la perspectiva de género, por
su parte, no puede aparecer como una categoría más fundamental
que otras como la raza, la clase o la nación.25 Tanto la historia como el
género necesitan cuestionar la autoridad del discurso histórico, re-
plantear sus postulados teóricos y buscar la manera de superar la
fragmentación propia de los estudios particulares planteándose pre-
guntas generales relacionadas con las formas de producción del co-
nocimiento. 

Si la historia tiene como objetivo poner en situación, esto es, llevar
los absolutos al terreno incierto de lo histórico, más que de pluralidad
habría que hablar de antagonismo y analizar las prácticas de saber y
poder, concretamente, las relaciones violentas, desiguales, solidarias,

24 Aníbal Quijano, “Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina”, op.
cit., p. 226.

25 El problema es que cuando la diferencia sexual es presocial, inefable, aunque sea
una estructura vacía, queda a salvo de la crítica debido a que se declara a sí mismo ofi-
cialmente como anterior a cualquier operación social. Butler, “Universalidades en
competencia” en Butler, Laclau, Zizek, Contingencia, hegemonía, universalidad. Diálogos
contemporáneos en la izquierda, op. cit., p. 150.



HISTOR IA Y  GÉNERO EN MÉX ICO

159

que nos enfrentan a unos contra otros. Si los estudios de género se
proponen cambiar el modo como nos relacionamos socialmente, más
que de género habría que teorizar acerca de cuáles son las interseccio-
nes que se establecen entre las distintas clases de diferencias en cada
situación particular. En lugar de buscar el significado de ser mujer,
valdría descomponer las identidades enfrentándolas a lo singular y a
lo excepcional, pues sólo de esta manera, la historia podrá demostrar
que el género es una realidad social que siempre debe enmarcarse en
un contexto determinado.26 Visto así, “lo local” consistiría en una es-
trategia que nos permite reapropiarnos no sólo de la producción de
conocimiento sino también de una historia de la que hemos sido ex-
cluidos. Como estrategia, “lo local” permitiría analizar las maneras
cómo tiene lugar cierta conexión violenta entre discursos y conocer, a
través de las mismas rupturas de la narratividad, las violencias fun-
dacionales de una episteme. Esta sería, diría Butler, la tarea del traduc-
tor poscolonial.27 De otra manera el discurso occidental seguirá sien-
do el que determine qué es historia y qué no, y las demás historias no
serán otra cosa que historias secundarias las cuales existen como va-
riaciones de una metanarrativa mayor, occidental y eurocéntrica.28

BIBLIOGRAFÍA

BARTRA, Eli, Anna Ma FERNÁNDEZ y Ana LAU, Feminismo en México, ayer y hoy,
México, UAM, 2000.

BARTRA, Eli, “Tres décadas de neofeminismo en México”, en: Eli Bartra, Anna
Ma. Fernández y Ana Lau, Feminismo en México, ayer y hoy, México, UAM,
2000, 53-54.

BARTRA, Eli (comp.), Debates en torno a una metodología feminista, PUEG, UNAM,
2002, 1998.

26 Moore, Antropología y feminismo, op. cit., p. 223. 
27 Butler retomando el planteamiento de Gayatri Chakravorty Spivak. “Reesceni-

ficación de lo universal: hegemonía y límites del formalismo” en Butler, Laclau, Zizek,
Contingencia, hegemonía, universalidad, op. cit., p. 44. 

28 Moore, p. 220.



FR IDA GORBACH

160

BUTLER, Judith, Ernesto LACLAU, Slavoj ZIZEK, Contingencia, hegemonía, univer-
salidad. Diálogos contemporáneos en la izquierda, Buenos Aires, FCE, 2002.

DE BARBIERI, Teresita, “Acerca de las propuestas metodológicas feministas” en
Eli Bartra (comp.), Debates en torno a una metodología feminista, PUEG, UNAM,
2002, 1998, 103-139.

CANAGARAJAH, A. Zurres, AGeopolitics of Academic Writing, Pittsburg, Univer-
sity of Pittsburg Press, 2000. 

CHAKRABARTY, Dipesh, “La poscolonialidad y el artilugio de la Historia: ¿Quién
habla en nombre de los pasados ‘indios’?” en Saurabh Dube (coord.), Pa-
sados coloniales, México, El Colegio de México, 1999, 623-658. Traducción
de Germán Franco Toriz. 

CANO, Gabriela, “Más de un siglo de feminismo en México”, Debate feminista,
vol. 14, octubre 1996, 345-360. 

DUBE, Saurabh (coord.), Pasados Poscoloniales, México, El Colegio de México,
1999. 

FERNÁNDEZ, María Teresa, Carmen RAMOS y Susie PORTER (coords.), Orden so-
cial e identidad de género. México, siglos XIX y XX, México, CIESAS, Universi-
dad de Guadalajara, 2006.

FOUCAULT, Michel, Las palabras y las cosas, México, Siglo XXI, 1986.
––––, Sobre la Ilustración, España, Tecnos, 2004. Traducción de Javier de la Hi-

guera, Eduardo Bello y Antonio Campillo. 
CANCLINI GARCÍA, Néstor, Consumidores y ciudadanos: conflictos multiculturales

de la globalización, México, Grijalbo, 1995.
GOLDSMITH, Mary, “Feminismo e investigación social. Nadando en aguas re-

vueltas” en Eli Bartra (comp.), Debates en torno a una metodología feminista,
PUEG, UNAM, 2002, 35-62.

GORBACH, Frida, “Hysteria and History: a Meditation on Mexico” en Social
Text, núm. 92, Duke University Press, 2007, 85-101

Historia y Grafía, núm.12, Universidad Ibereoamericana, 1999. 
HUNT, Lynn, “History beyond Social Theory”, en: David Caroll (editor), The

States of Theory, Stanford, Stanford University Press, 1994, 95-111. 
HUNT, Lynn (ed.), The New Cultural History, Berkeley, University of California

Press, 1989. 
KOSELLECK, Reinhart, histoira/Historia, Madrid, Trotta, 2004. Traducción en in-

troducción de Antonio Gómez Ramos. 
MOORE, Henrietta L., Antropología y feminismo, Madrid, Cátedra, 2004.



HISTOR IA Y  GÉNERO EN MÉX ICO

161

ORDORIKA, Imanol, “El mercado en la academia”, en: Imanol Ordorika (coord.)
La academia en jaque. Perspectivas políticas sobre la evaluación de la educación
superior en México, México, UNAM, Porrúa, 2004. 

PRAKASH, Gyan, “Sublatern Studies as Poscolonial Criticism”, The American
Historical Review, núm. 99, 1994.

QUIJANO, Aníbal, “Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina”,
Anuario Mariateguiano, vol., IX, núm. 9, Lima, 1997. 

RIVERA, Silvia y Rossana BARRAGÁN (eds.) Debates post-coloniales: una introduc-
ción a los estudios de la subalternidad, Bolivia, 1997

SCOTT, Joan, “El problema de la invisibilidad” en Carmen Ramos Escandón
(comp.), Género e Historia: La historiografía sobre la mujer, México, Instituto
Mora, 1992.

––––, “la historia del feminismo” en María Teresa Fernández, Carmen Ramos
y Susie Porter (coords.), Orden social e identidad de género. México, siglos XIX
y XX, México, CIESAS, Universidad de Guadalajara, 2006. 

RAMOS ESCANDÓN, Carmen (coord.), Género e historia: La historiografía sobre la
mujer, México, Instituto Mora, 1997. 

––––, “Quinientos años de olvido, historiografía e historia de la mujer en Mé-
xico”, Secuencia, Revista de Historia y Ciencias Sociales, Nueva época,
núm. 36, 1996, 121-150. 

VALENZUELAARCE, Juan Manuel (coord.), Los estudios culturales en México, Mé-
xico, CONACULTA y FCE, 2003.

YÚDICE, George, “Tradiciones comparativas de estudios culturales: América
Latina y los Estados Unidos”, en Alteridades, México, UAM-I, núm. 5, 1993.
Traducción de José Hernández Prado. 

ZERMEÑO, Guillermo, La cultura moderna de la historia. Un aproximación teórica
e historiográfica, México, El Colegio de México, 2002. 

FECHA DE RECEPCIÓN DEL ARTÍCULO: 21 de diciembre de 2007
FECHA DE ACEPTACIÓN Y RECEPCIÓN DE LA VERSIÓN FINAL: 7 de febrero de 2008

 




