
Los mismos pero diferentes: 
menonitas en Chihuahua 

The same but different: Mennonites in Chihuahua

Ruhama Abigail Pedroza García

Recibido: 20 de abril de 2018
Aceptado: 1 de mayo de 2019

D. R. © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México-Instituto de Investigaciones Sociales. Revista Mexicana 
de Sociología 82, núm. 2 (abril-junio, 2020): 255-279. Ciudad de México. ISSN: 0188-2503/20/08202-01.

Resumen: En 1922, los menonitas en México 
eran un pueblo de origen europeo que hablaba 
una lengua desconocida, se casaban exclusiva-
mente entre ellos y criaban a sus hijos dentro 
de la iglesia Altkolonier. Hoy en día, los me-
nonitas que viven en el municipio de Cuauh- 
témoc, Chihuahua, se caracterizan por una 
creciente y rica diversidad interna, distintos 
procesos de estratificación, un desarrollo eco-
nómico que implica la apertura con el merca-
do exterior, y la aparición del mestizaje entre 
ellos. Este artículo ofrece un panorama de am-
bos procesos: el de identificación y el de dife-
renciación entre los menonitas de Chihuahua.

Palabras clave: menonitas, identidad, 
mestizaje, territorio, procesos de 
estratificación.

Abstract: In 1922, the Mennonites in Mexico 
were a people of European origin, who spoke 
an unknown language, married exclusively 
among them, and raised their children with-
in the Altkolonier church. Today, Mennonites 
living in the municipality of Cuauhtémoc, Chi-
huahua, are characterized by a growing and 
rich internal diversity, different stratification 
processes, an economic development that 
implies openness to the foreign market, and 
the emergence of miscegenation among them. 
This article offers an overview of both proces- 
ses: identification and differentiation among 
Chihuahua Mennonites.

Keywords: Mennonites, identity, 
miscegenation, territory, stratification 
processes.



256 Revista Mexicana de Sociología 82, núm. 2 (abril-junio, 2020): 255-279.

El presente artículo desarrolla algunos de los resultados de la inves-
tigación de corte etnográfico que realicé para la tesis de doctorado 

en Antropología Social, entre junio de 2014 y junio de 2015, al interior 
de la Colonia Manitoba, municipio de Cuauhtémoc, Chihuahua, México. 
Los testimonios aquí presentados, así como algunos de los comentarios al 
margen, que se señalan como “notas de campo”, son resultado de la ob-
servación participante y de la realización de entrevistas a profundidad que 
llevé a cabo en ese entonces. El universo de estudio se centró en unidades 
domésticas donde convivieran abuelos, padres e hijos, con el fin de com-
prender los procesos de generación, desarrollo y contención del conflicto 
en el contexto de una “esfera generacional”, que implica “jerarquías, di-
ferencias de experiencia y de poder reconocidas y asumidas por todas las 
partes” (Troya y Rosemberg, 2001). Y dado que la religión resultó ser un 
factor identitario de vital importancia al interior de la comunidad, busqué 
también entrevistar a hombres y mujeres que se adscribieran a las distintas 
corrientes religiosas propias de los menonitas. 

Los menonitas forman un grupo étnico que ha sido considerado por los 
medios de comunicación y las empresas turísticas como una comunidad 
que ha logrado conservar sus tradiciones y costumbres, gracias al relativo 
aislamiento en el que se encuentran, dejando de lado las dinámicas econó-
micas, sociales y regionales en las que participan. En consecuencia, a 97 
años de su llegada a México, provenientes de Canadá, no se conoce mucho 
ni de su forma de organización ni de los cambios que la sociedad meno- 
nita ha vivido en décadas recientes. En este sentido, la comunidad menonita 
ha sido concebida como estática y homogénea; asimismo, se conoce poco 
sobre el proceso de migración, colonización y transformación del paisaje 
en el territorio que ha ocupado desde hace casi 100 años en el estado de 
Chihuahua.

En resumen, la historia de las grandes migraciones menonitas ha sido: 
de Prusia a Ucrania (1540- 1789), de Ucrania a Canadá (1789-1874),  
y de Canadá a México (1874-1922). En 1922, al territorio mexicano arribó 
solo una parte de la comunidad menonita (6 000 personas en total, con sus 
pertenencias), que se asentó en Canadá a partir de 1874. En esta ocasión, 
como en las anteriores, la comunidad migrante era dirigida por una fac-
ción religiosa conocida como los Altkolonier (Old Colony), que se separó 
del resto y decidió migrar por múltiples razones, entre las que podemos 



257Revista Mexicana de Sociología 82, núm. 2 (abril-junio, 2020): 255-279.

contar las religiosas, las socioeconómicas y político-culturales (Sawatzky, 
1971: 29). Es cierto que, al inicio de la colonia menonita, las costumbres, 
la religiosidad, la endogamia, la lengua, las bases de la organización so-
cial y económica, así como la organización administrativa, mantenían la 
forma que tenían en Canadá, pero con el paso del tiempo, el crecimiento 
demográfico de la comunidad, la introducción de nuevas tecnologías agro-
pecuarias y el intercambio con otros menonitas, sobre todo canadienses, 
algunos miembros de la comunidad comenzaron a cuestionar el estilo de 
vida Altkolonier heredado por sus padres, lo que dio como resultado un 
cambio paulatino que ha configurado el campo religioso entre los menonitas 
como lo conocemos hoy. 

En nuestros días, los menonitas son un grupo étnico no indígena asenta-
do en nuestro país desde hace más de 90 años, sin reconocimiento expreso 
por parte del gobierno nacional; por ejemplo, su lengua, el plattdeuscht, 
con más de 30 000 personas hablantes,1 no es reconocida por el Instituto 
Nacional de Estadística y Geografía (inegi). Sus procesos autonómicos son 
fuente de conflicto con el gobierno del municipio dentro del cual se asienta 
la Colonia (que, por supuesto, no existía cuando los menonitas llegaron). 
Y aunque su trabajo contribuye a la generación de riqueza de la región de 
Cuauhtémoc, sus métodos de explotación de los recursos naturales los han 
enfrentado con distintos tipos de organizaciones campesinas (Quintana, 
2013: 190-191). 

El énfasis de mi trabajo de investigación en aquel entonces se centró en 
la identidad, en los cambios y en la continuidad de ciertos elementos, así 
como en la apropiación, la adaptación, la resistencia y la negociación de 
otros. Cuando los menonitas llegaron, el territorio que ocuparon estaba lejos 
de cualquier asentamiento mestizo o mexicano2 que representara la nece- 
sidad de convivencia; con el paso del tiempo y el surgimiento del municipio 
de Cuauhtémoc, como veremos más adelante, el contacto interétnico se 
impuso, volviéndose el pan de cada día. ¿Cómo logra una comunidad rela-
tivamente pequeña en términos numéricos “conservar” su identidad, lengua, 
religión, fenotipo, formas de organización social y económica en medio del 

1	 Este cálculo lo obtuve de mis informantes en 2015; sin embargo, Bautista Flores y Sánchez Carlos 
(2018) hablan de 50 000 menonitas en Chihuahua.

2	 Ambos términos emic con los que los menonitas se refieren a sus vecinos no menonitas y no indígenas.



258 Revista Mexicana de Sociología 82, núm. 2 (abril-junio, 2020): 255-279.

contacto y del conflicto interétnico? En este trabajo presento los resultados 
de la hipótesis de investigación que planteé en aquel momento: desde su 
llegada, los menonitas han construido su identidad como comunidad a par- 
tir del establecimiento de sus propias fronteras étnicas (Barth, 1976), so-
bre la base de la apropiación territorial y la “consanguinidad imaginaria”3 
(D’Andrea, 2000), a pesar y a través de los procesos de conflicto social y 
cultural que han transformado el contenido cultural de esas fronteras. 

Marco conceptual
A la llegada de los menonitas a México (1922),4 la iglesia Altkolonier 
imponía un orden sobre el mundo basado en un estilo de vida austero que 
giraba en torno a la agricultura como principal fuente de sustento; a la 
comunidad como espacio generador del lazo identitario entre sus miem-
bros; y a la vida familiar como centro de organización social. Siguiendo a 
Ferdinand Toennies (1968), los menonitas se organizaron desde el inicio 
del movimiento en el siglo xvi, bajo la forma de la Gemeinschaft, donde 
la vida de familia, la vida rural de aldea y la vida de villa prevalecían y 
eran reproducidas conscientemente por sus miembros. En este sentido, Max  
Weber (2004) y su noción del honor étnico, de la formación de un senti-
miento de origen común y solidaridad obligada en torno a la referencia a  
un pasado compartido, fue uno de los detonantes que alimentaron la búsque-
da, en este trabajo, de lo que llamo “elementos aglutinantes” de la identidad, 
que funcionan como ejes en torno y sobre los cuales la comunidad menonita 
ha logrado sobrevivir como un grupo étnico.5 Uno de estos elementos, para 
mí el más importante, es la frontera étnica que, siguiendo a Fredick Barth, 
es “canalizadora de la vida social [que] ocasiona una organización a me-

3	 “La consanguinidad imaginaria puede argumentarse […] alegando como prueba todas las semejanzas 
que parecen revelar un ‘pasado compartido’: rasgos somáticos, lengua, cultura, tradiciones comparti-
das, religión, mitos y memoria”. D´Andrea (2000), citado por Giménez (2006: 138).

4	 Para conocer más sobre la historia y el proceso de asentamiento de los menonitas en México, ver Bau-
tista Flores y Sánchez Carlos, 2018; Taylor Hansen, 2005.

5	 “Existe un específico sentimiento ‘étnico’, a menudo muy persistente, allí donde ha permanecido vivo 
por cualquier motivo el recuerdo del nacimiento de una comunidad exterior, en virtud de una escisión 
pacífica o migración […] del seno de una comunidad matriz. Pero está condicionado por la comunidad 
política de recuerdos o, sobre todo en los primeros tiempos, por la persistencia del lazo con las ‘comu-
nidades culturales’” (Weber, 2004: 320).



259Revista Mexicana de Sociología 82, núm. 2 (abril-junio, 2020): 255-279.

nudo muy compleja de relaciones sociales y conducta” (1976: 17), y que 
se refiere esencialmente a los límites sociales que un grupo construye para 
sí frente a otros, mediante los cuales es reconocido por otros, y a los que 
abona la propia interacción interétnica. Como dije, mi propósito al realizar 
una etnografía sobre los menonitas se centró en responder el interrogante 
sobre cuáles podrían ser los factores, condiciones o procesos que promo-
vían la continuidad identitaria al nivel de la comunidad, a casi 100 años de 
su llegada al país. Estos procesos están anclados en un segundo elemento 
aglutinador identitario, que es, desde mi punto de vista, la persistencia de 
vínculos sociales como la tradición y la construcción, generación a gene-
ración, de un continuum genealógico doble, es decir, tanto religioso o, en 
palabras de Daniele Hervieu-Leger (1996), “espiritual”, como biológico, de 
sangre. El tercer elemento sobre el cual la comunidad menonita se constru-
ye está representado por un espacio físico de apropiación local, en el que 
las relaciones cara a cara definen no sólo las bases de la convivencia y el 
sentido de pertenencia, sino también las condiciones de su desarrollo, así 
como sus sanciones, sobre la base de un territorio físico, adquirido, apropia-
do, delimitado y transformado desde 1922 en México. Es decir, siguiendo 
a Pablo de Marinis (2010) y su revisión sobre el concepto de comunidad 
en Max Weber, la comunidad que los menonitas han formado a través del 
tiempo se sustenta no sólo en los lazos simbólicos o étnicos, sino también 
a través de la propiedad privada, las relaciones económicas y la capacidad 
de agencia corporativa política.

Durante mi permanencia en la Colonia Manitoba, pude constatar el 
peso que tienen tanto la construcción de fronteras étnicas como la “con-
sanguinidad imaginaria” y la apropiación territorial en la construcción de 
la identidad étnica o comunitaria de los menonitas. Estos dos factores han 
facilitado la elección/construcción/definición del contenido de esas “seme-
janzas” (D´Andrea, 2000), que se identifican como criterios de pertenencia 
a la comunidad; de acuerdo con mi observación en el campo entre los me-
nonitas, son: la lengua, el fenotipo, las prácticas culturales, el matrimonio 
endogámico, y la religiosidad. 

En este trabajo me he propuesto presentar al lector un panorama de corte 
etnográfico sobre las dinámicas identitarias que se construyen bajo estos 
elementos de identificación que pueden observarse en las instituciones so-
ciales de la religión, la familia, la delimitación y apropiación del territorio 



260 Revista Mexicana de Sociología 82, núm. 2 (abril-junio, 2020): 255-279.

y el desarrollo económico endógeno. Esto corresponde al primer apartado; 
en el segundo abordo las transformaciones de largo plazo que la comunidad 
menonita experimenta, y algunas de sus respuestas frente al cambio. 

Elementos de identificación

Fe y familia
La Gemeent, expresión de la comunidad étnico-religiosa menonita, es una 
forma de organización en la que la iglesia Atlkolonier logró establecer su 
posición dominante, mediante la observación de ciertos lineamientos, prohi-
biciones, normas, tabúes, y ciertas pautas en las relaciones sociales. El poder 
de la iglesia, desde sus orígenes, se ha basado en la construcción de un linaje 
imaginario (Hervieu-Leger, 1996), que ubica a la institución religiosa como 
la guardiana de la memoria histórica y el mito de origen menonita; por lo 
tanto, como legítima transmisora de la tradición que emana de esa memoria.

El tejido psicosocial a través del cual es posible ejercer este poder sólo 
se explica al comprender que, en la Gemeent, todos y cada uno de sus 
miembros están relacionados entre sí mediante la construcción de un linaje 
doble: el espiritual, que he mencionado antes, y el de sangre. De esta forma, 
la cohesión de la familia es vista como una tarea cuyos alcances impactan 
al resto de la comunidad, y viceversa: la unidad común es celosamente 
vigilada y sus efectos sobre las familias influyen en el comportamiento de 
sus miembros. 

La bienvenida a la sociedad de los adultos, por ejemplo, sólo se logra 
mediante un único rito de paso, tanto para hombres como para mujeres: 
el bautismo, que tiene no sólo un significado espiritual, sino mayormente 
social: representa el paso del estado infantil a la vida del adulto. La unión 
matrimonial, por ejemplo, sólo es avalada por la iglesia y la familia cuan-
do los contrayentes han sido previamente bautizados. Con el bautismo se 
obtiene el reconocimiento de la responsabilidad que cada miembro tiene 
de velar por el bienestar de la comunidad.

Así, la organización interna de la Colonia Manitoba en México está 
conformada por el binomio iglesia-gobierno. La iglesia menonita Altko-
lonier ha logrado asegurar su gobierno sobre las colonias y los campos, 
monopolizando las funciones de lo sagrado en la figura del “obispo” y del 



261Revista Mexicana de Sociología 82, núm. 2 (abril-junio, 2020): 255-279.

“ministro”6 y delegando las funciones de “lo civil” en los hombres7 de la 
colonia, previo establecimiento de los mecanismos legítimos por los cuales 
un hombre puede ser nominado, elegido y votado.

La pertenencia a la Gemeent combina la obligatoriedad de las observan-
cias civiles y religiosas como parte indivisible de la vida del “pueblo de 
Dios” (Wall Redekop, 1969; Sawatzky, 1971), mientras que un sentimiento 
ascético intramundano,8 siguiendo a Max Weber (1991), se refleja en los 
lineamientos éticos que la iglesia impone a la comunidad. El alcohol, el 
cigarro, las fiestas nocturnas con música fuerte, practicar algún deporte y 
entablar relaciones sentimentales con los mexicanos9 está prohibido. Las 
mujeres no pueden vestir como hombres (es decir, con pantalón), y no es 
bien visto que las mujeres casadas establezcan relaciones de amistad con 
otros hombres cuando sus esposos no están en casa.

Los deberes religiosos de hombres y mujeres, así como sus horarios 
dentro de los campos conservadores, también están definidos. Se deben 
observar con diligencia todas las fechas rituales, que en este caso inclu- 
yen Jueves y Viernes Santo y Domingo de Resurrección, así como Pente-
costés (que es la única fecha en que se realizan los bautizos), Acción de 
Gracias y Navidad. El matiz que acompaña la observancia puntual de estos 
deberes religiosos se encuentra en el hecho, casi imperceptible para el ob-
servador ocasional, de las redes familiares que se han ido tejiendo dentro 
de la Colonia con el paso del tiempo. El prójimo, en este caso, puede ser 
algún pariente en primero, segundo o tercer grado.

Estar en buenos términos con la Gemeent significa entonces estar en 
buenos términos con la propia familia nuclear y extendida. Una persona 
considerada como un mal elemento será pronto señalada y juzgada por  
 

6	 Ambos ocupan posiciones jerárquicas distintas dentro de la iglesia y la comunidad, pues el obispo está 
por encima del ministro, y sólo hay dos obispos en la actualidad en la Colonia Manitoba, por ejemplo.

7	 Es regla general que las mujeres entre los Altkolonier no pueden ocupar ningún cargo administrativo 
en la comunidad (notas de campo, 2014-2015).

8	 El ascetismo activo funciona en el interior del mundo, al afirmar su poder sobre el mundo; el ascetis-
mo racionalmente activo intenta dominar lo que es animal y perverso por medio del trabajo en una 
“vocación” mundana. Este ascetismo se opone básicamente al misticismo en cuanto éste se resuelve 
en una completa huida del mundo (Weber, 1991: 60).

9	 La distinción entre menonitas y mexicanos es una construcción emic. Incluso en su discurso identita-
rio, ellos, aunque ciudadanos mexicanos por nacimiento, se identifican más como menonitas; de ahí 
la distinción entre ellos y sus vecinos.



262 Revista Mexicana de Sociología 82, núm. 2 (abril-junio, 2020): 255-279.

la comunidad mediante la herramienta social del chisme y el cotilleo. Y 
no sólo ella, sino toda su familia, corre el riesgo de sufrir la reprobación 
social y su sanción.

Territorio y fronteras
El territorio adquirido fue colonizado de inmediato. La delimitación de 
las propiedades siguió el patrón de los asentamientos canadienses, respe-
tando incluso el orden de vecindad de su antiguo hogar (Sawatzky, 1971).  
Las aldeas tenían una calle principal sobre las que se asentaban las casas, 
todas las casas contaban con su propio traspatio y tierra de labor, cuyos 
límites marcaban la frontera con otros “campos”, separados por un camino 
de tierra. En cada aldea o campo10 se destinaban algunas porciones de tierra 
para la pastura común, la iglesia y la escuela, la casa de reunión comunitaria 
y el panteón, y se conservaron los nombres traídos desde Canadá (como 
Manitoba), o provenientes de su lengua materna (plattdeutsch): Blumenthal, 
Blumenort, Bergthal, Hochfeld, Steinbach, entre otros. Y al principio de 
la colonización, se establecieron “cincuenta y siete campamentos (‘cam-
pos’) formados por un número viable de familias (entre 18 y 24), con una 
dotación de casi 65 hectáreas de tierra para cada una” (Castro Martínez, 
2000: 67).

La transformación del territorio debió haber sido notable. Hasta antes 
de la llegada de los menonitas, aquellos parajes se usaban principalmente 
para la ganadería y había apenas algunas rancherías, ocupadas sobre todo 
por los peones que trabajaban para la Casa Zuloaga. Con el paso del 
tiempo, la llanura vacía comenzó a llenarse de casas de madera y adobe 
que conectaban desde su interior con las caballerizas. La tierra comenzó 
a ser cultivadas, las escuelas comenzaron a funcionar, el paisaje étnico 
se transformó.

Entre 1922 y 1926 emergió también lo que hoy puede considerarse el 
territorio lingüístico menonita más grande de América Latina, donde se 
habla plattdeutsch, que es no sólo la lengua materna entre los menonitas 
étnicos, sino un elemento de identificación fuerte, transmitido oralmente, y 

10	 Este es el nombre emic para los asentamientos menonitas en la Colonia Manitoba.



263Revista Mexicana de Sociología 82, núm. 2 (abril-junio, 2020): 255-279.

que aunque ha comenzado a cambiar con la incorporación de vocabulario 
en inglés y español, permanece vivo.

En la actualidad, hay aproximadamente 50 000 hablantes de plattdeutsch 
en las colonias menonitas que se encuentran en el estado de Chihuahua, 
aunque la mayoría se concentren en la Colonia Manitoba.11 Todas las ac-
tividades formativas (como la escuela, la religión y el aprendizaje de un 
oficio o habilidad), las relaciones cotidianas en los campos, los encuentros 
familiares y la socialización de los infantes, se realizan en plattdeutsch. 

La lengua es uno de los componentes más sólidos de las fronteras sim-
bólicas que se levantan entre el mundo menonita y el mestizo. De hecho, en 
el interior de la Colonia Manitoba se hablan cuatro lenguas distintas, cuyo 
uso es funcional e ideológico: el español es el idioma principal del inter-
cambio comercial y las relaciones interétnicas entre mestizos y menonitas  
y menonitas-rarámuris; el inglés es el idioma de los intercambios trans-
nacionales y de las relaciones de parentesco que se conservan en Canadá 
principalmente, aunque también en Estados Unidos; el alemán moderno  
que se enseña en las escuelas menonitas liberales es el idioma de lo sagrado, 
se utiliza en la iglesia principalmente, mientras que el plattdeutsch es el 
idioma de lo cotidiano. 

Otra de las fronteras entre el territorio mestizo y el menonita tiene que 
ver con la propiedad privada y su transmisión. La mayoría de las familias 
menonitas que llegaron en 1922 adquirieron de la Colonia las tierras que 
después serían transmitidas a sus descendientes, en función de sus posi-
bilidades. Pero los títulos de propiedad quedaron a nombre de la Colonia  
y son administradas por sus representantes, lo que limita la posibilidad  
de vender una propiedad a un miembro ajeno a la comunidad. Además, entre 
los menonitas, la tierra es una posesión altamente valorada, fuertemente 
vinculada con la identidad del pueblo como fuente de sustento y trabajo. 

Respecto a la base física del territorio que abarca la Colonia Manitoba, 
cabe destacar que, hasta la fecha, los menonitas han logrado mantener 
su propio paisaje, que se diferencia de los asentamientos mestizos a su 
alrededor, a pesar de los cambios en la arquitectura y el uso de suelos que 
las nuevas generaciones han comenzado a introducir en décadas recientes.

11	 Hay colonias menonitas en otros municipios de Chihuahua, así como en otros estados de la República, 
como Zacatecas, Durango, Campeche y Quintana Roo.



264 Revista Mexicana de Sociología 82, núm. 2 (abril-junio, 2020): 255-279.

Al respecto, una tercera frontera simbólica y material tiene que ver con 
la construcción de nuevas vías de comunicación en territorio menonita. 
Como señala Margarita Estrada Iguíniz, las vías de comunicación pue-
den ser entendidas como “elemento de transformación del espacio y de 
la sociedad; pero también de que las diferencias persistan” (2003: 230). 
En este caso, las vías y redes de comunicación que conectan la Colonia 
Manitoba con los asentamientos mestizos aledaños se han construido en 
torno al intercambio económico y como vías “de paso”. 

El Corredor Comercial es, como su nombre lo dice, un corredor de 40 
kilómetros que atraviesa de sur a norte la Colonia Manitoba, y a cuyos 
lados se levantan negocios, industrias y empresas de menonitas, enfocadas 
en su mayoría al sector agropecuario (semillas, fertilizantes, maquinaria, 
refacciones, alimento para el ganado, queserías, etcétera). También pro- 
liferan los servicios (restaurantes, hoteles, bancos, farmacias, laborato-
rios clínicos, tiendas de autoservicio, librerías que al mismo tiempo son  
mercerías, etcétera). 

Su construcción, en la década de los años noventa, implicó una transfor-
mación en el paisaje rural menonita, así como un reordenamiento del espacio 
y del tiempo en función del cambio en la dinámica dentro del territorio 
menonita que el Corredor trajo consigo. No sólo comenzaron a establecerse 
poco a poco las empresas que luego le darían fama de “polo de desarrollo 
económico”, sino que con el Corredor también nació la industria del turis-
mo y se generó un flujo de tránsito local y foráneo que ha partido la vida 
cotidiana menonita en dos: la vida que se desarrolla en torno a la dinámica 
económica, y la vida íntima en el interior de los campos menonitas. 

Sin embargo, el hecho de que no existan, a la fecha, líneas de transporte 
público para los miles de trabajadores mestizos que laboran en el Corredor 
Comercial es un indicador de la perspectiva bajo la cual los menonitas étni-
cos perciben, defienden y construyen su territorio. Asimismo, que todos los 
lugares públicos dentro de la Colonia Manitoba se ubiquen exclusivamente 
sobre el Corredor Comercial es otro indicador sobre el entendimiento que 
tiene la comunidad respecto al espacio propio y el espacio del intercam- 
bio. Con base en mis observaciones en campo, puedo decir que, a partir  
de las seis de la tarde, que es la hora en que los negocios, empresas e indus-
trias sobre el Corredor Comercial terminan de laborar, la Colonia Manitoba 
es sólo para los menonitas.



265Revista Mexicana de Sociología 82, núm. 2 (abril-junio, 2020): 255-279.

Esta resistencia y, hasta cierto punto, esta señal del poder de negociación 
del gobierno menonita en algunas ocasiones han llegado a poner en entredicho 
el poder administrativo del municipio de Cuauhtémoc, puesto que la lógica 
mestiza y la menonita sobre la gestión, la construcción y la definición del 
territorio son, en definitiva, muy distintas. Mientras que la cultura política 
municipal funciona bajo la forma del clientelismo y la dependencia del erario 
del campesino, por ejemplo, la cultura política menonita responsabiliza a cada 
propietario, empresario, empleado, etcétera, de su propia administración y 
éxito. O bien, mientras que las decisiones administrativas que afectarán a la 
comunidad de Ciudad Cuauhtémoc se toman desde las oficinas del gobierno,  
las decisiones que afectan a la comunidad dentro de cada campo o en el 
interior de la Colonia Manitoba se toman en asamblea. La diferencia entre 
ambas culturas y los alcances para la gobernabilidad se vuelven evidentes 
también en el grado de confianza en las instituciones y en sus representan- 
tes que hay en la Colonia Manitoba.

Desarrollo económico endógeno
Por desarrollo económico endógeno entiendo, siguiendo a Antonio Vázquez 
Barquero, citado por Heli Hassan Díaz González (2014: 11): “Un proceso 
de crecimiento y cambio estructural en el que lo social se integra con lo 
económico debido a que son los actores públicos y privados quienes toman 
las decisiones encaminadas a mejorar la competitividad de las regiones, 
resolver problemas locales y mejorar el bienestar de la sociedad”.

Entre los menonitas étnicos, la puesta en escena de todos estos elementos 
dio como resultado la creación de un tipo de solidaridad que responde a la 
construcción de una imagen propia, sobre la base de la familia, el celo por 
el territorio y la pertenencia. Los niños y las niñas son socializados en el 
seno familiar para cumplir con las expectativas y los roles que la comunidad 
menonita les ha asignado para el buen funcionamiento de la misma. Los 
espacios de aprendizaje del oficio y el trabajo se dan en un primer momento 
a la sombra de las redes familiares: el padre enseña a sus hijos el oficio, 
mientras que la madre transmite a las niñas el conocimiento útil para la 
labor de la casa. Los tíos y las tías ofrecen oportunidades remuneradas de 
poner en práctica lo aprendido, y siempre hay lugar para uno más en el 
negocio familiar. La comunidad extendida ofrece a los jóvenes un espacio 



266 Revista Mexicana de Sociología 82, núm. 2 (abril-junio, 2020): 255-279.

seguro y consensuado (sobre todo en el salario, los horarios y expectativas) 
para comenzar a trabajar fuera de casa.

Sin embargo, los mecanismos de esta solidaridad no deben engañarnos; 
entre los menonitas hay también diferencias económicas profundas que han 
dado como resultado la formación de estratos. No obstante, el desarrollo 
económico endógeno se sostiene sobre esta dinámica interna, entre cuyos 
elementos psicosociales está el orgullo étnico, para citar a Max Weber 
(2004: 319), y la conveniencia de tratar con “un igual”.

Por otro lado, con el paso del tiempo, la introducción y la mejora de las 
tecnologías para el campo y la producción de excedente social permanente12 
favorecieron la aparición de la industria (sobre todo en lo que corresponde 
a la transformación/producción de alimentos y semillas y la agroquímica), 
así como del comercio de bienes y servicios. La diversificación de las 
ramas económicas requirió de nuevas capacidades laborales y otro tipo de 
habilidades, intrínsecamente relacionadas con otra clase de herramientas 
educativas y sociales, que los menonitas no tardaron en adquirir o buscar 
entre sus vecinos mexicanos.

Elementos de diferenciación
Siguiendo a Juan Carlos Revilla, Carlos de Castro Pericacho y Francisco 
Tovar Martínez (2015), cuando escriben acerca de la diferencia entre  
la identidad colectiva y la cultura, esta última determinante del abani- 
co de identidades posibles y su significado, y la primera como un proceso 
de construcción social e histórica de cierta visión del ser:

[…] dada la multiplicidad de identidades de cada sujeto, los individuos entran 
en dinámicas complejas de igualación y diferenciación, que en algunos casos 
se sitúan en el nivel interpersonal de la identidad social, pero en otros pueden 
situarse en el nivel colectivo, no tanto por saliencia, como por posibilidad de 
actuación colectiva y por lógicas colectivas de acción (2015: 6).

12	 “La creación de este excedente social permanente permite no sólo la supervivencia más elemental 
de la sociedad, sino también la posterior división del trabajo y aun el crecimiento poblacional… La 
realización de un excedente social permanente requiere formas específicas de organización social y 
económica que sean consistentes con la producción individual de algo más que simplemente los me-
dios inmediatos de subsistencia” (Smith, 2006: 9-10). 



267Revista Mexicana de Sociología 82, núm. 2 (abril-junio, 2020): 255-279.

Es decir, aunque los individuos autoadscritos a cierta visión del ser (iden-
tidad) compartan una misma cultura, no todos comparten una identidad 
única, lo que les permite tener, dentro de los límites étnicos del grupo al  
que pertenecen, cierta capacidad de elección y cierto margen de diferen-
ciación los unos con los otros. Por un lado, la pertenencia a la comunidad 
étnica los identifica, como he dicho antes, a partir de ciertos rasgos comunes 
y compartidos: la lengua, el fenotipo, las prácticas culturales, el matrimonio 
endogámico y la religiosidad. Por otro lado, la posibilidad de elegir otros 
significados y otros marcos de acción, aun dentro de los límites del grupo 
del que forman parte, da como resultado procesos de diferenciación interna 
que no necesariamente llevan al rompimiento de los vínculos de los que 
ya he hablado.

Los menonitas de nuestros tiempos viven la tensión entre tradición  
y modernidad y el choque generacional que implica. La iglesia única  
(Altkolonier), que llegó en 1922, experimentó el cisma interno a finales de la 
década de los años sesenta y la posterior diversificación del campo religioso 
en el interior de la colonia. En medio de este proceso se construyeron nuevos 
horizontes de identificación étnica; como resultado, la introducción de nue- 
vas formas de pensar y actuar, que chocaron con, mas no sustituyeron, las 
formas tradicionales socialmente aceptadas de concebirse como menonita. 

A pesar de que la imagen que persiste en el imaginario popular sobre 
los menonitas que es más folklórica que real, los estudios más recientes 
(Bautista Flores y Sánchez Carlos, 2018) nos hablan de comunidades cuyos 
miembros se identifican entre sí a partir de distintos elementos por lo gene-
ral compartidos, como la religión, los lazos de parentesco y la lengua, pero 
que se diferencian a partir de las distintas interpretaciones y prácticas que 
se dan en materia religiosa y en las distintas propuestas y posturas desde 
las cuales el pueblo menonita va construyendo su memoria y proyectando 
su futuro. Así, podemos ubicar al menos tres grupos que han aprendido a 
convivir dentro de la Colonia Manitoba, en medio de sus conflictos: los 
Altkolonier, los Kleingemeinde y los autodenominados menonitas “libe-
rales”. La convivencia de estos tres grupos nos habla no sólo de la pérdida 
gradual de influencia de la iglesia menonita tradicional sobre la comuni-
dad, sino también de la creciente y cada vez más compleja estratificación 
social y la nueva pluralidad que encontramos en los ámbitos educativos, 
religiosos y familiares.



268 Revista Mexicana de Sociología 82, núm. 2 (abril-junio, 2020): 255-279.

Gilberto Giménez señala: “Las identidades étnicas no son homogéneas ni 
pacíficas ad intra. Generalmente están atravesadas por conflictos derivados 
de la interferencia de sub-identidades internas como son la identidad de 
género y clase” (2009: 150). Entre los menonitas, una de estas subidentida-
des internas es la religiosa. A finales de la década de los años sesenta, los 
menonitas vivieron una ruptura interna que se tradujo en términos de cisma 
religioso y desgarre del tejido social, y que dio como resultado la aparición 
del grupo autodenominado “liberal”, un cambio en la estratificación en el 
interior de la Colonia Manitoba, la aparición de los matrimonios mixtos y 
de un sistema educativo diferenciado en su interior.

Cambio religioso y social
Siguiendo a Pierre Bordieu (2006), el campo religioso nos habla del vínculo 
que bajo ciertas condiciones históricas se crea en torno al interés religioso 
y la demanda ideológica. Es decir, una de las funciones de la religión es 
proporcionar una visión coherente del mundo, que a su vez imprima y exija 
a sus fieles ciertas conductas, pensamientos y visiones (habitus). Como en 
todo campo, la necesidad de legitimación y articulación de éste con otros 
cae en manos de los especialistas religiosos, mientras que son los laicos, 
aunque no lo sepan, quienes sostienen la estructura ideológica del sistema 
religioso al que se adscriben, mediante su demanda y la observación de sus 
principios, tanto en el discurso como en la práctica. 

En la Colonia Manitoba, el campo religioso, entendido como el espacio 
dentro del cual se da la competencia entre las distintas propuestas instituidas 
que se asumen como administradoras legítimas de lo sagrado, se ha ido 
conformando con el paso del tiempo, de la iglesia única Altkolonier (bajo 
cuyos auspicios migraron aproximadamente 6 000 menonitas en la segun- 
da década del siglo xx), a la reciente aparición del proselitismo de los 
Testigos de Jehová,13 pasando por una serie de cismas, desgarres y refor-

13	 Información recabada en campo, 2014-2015. Me sorprendió saber, por boca de una viuda menonita, que 
había recibido visitas de los misioneros de los Testigos de Jehová, y todavía más, enterarme de que ellos, 
que son mestizos, han aprendido alemán bajo para evangelizar a los menonitas. Al parecer, y según una 
de mis informantes, ya hay conversiones a esta religión, y los nuevos creyentes se congregan en Ciudad 
Cuauhtémoc. Es de señalar que, por lo menos hasta el momento en el que realicé mi trabajo de campo, 



269Revista Mexicana de Sociología 82, núm. 2 (abril-junio, 2020): 255-279.

mas que han dado pie a una intensa y diversa actividad religiosa entre los 
menonitas étnicos que habitan la Colonia Manitoba.

Entre los factores que han posibilitado el surgimiento de nuevas opciones y 
de la competencia entre ellas están las transformaciones sociales, económicas 
y culturales que los habitantes de la Colonia Manitoba han experimen- 
tado desde que sus abuelos y padres llegaran a México. Con el paso del 
tiempo y el ensanchamiento de la brecha entre ricos y pobres, así como la 
aparición de nuevos estratos en la comunidad, las necesidades de sus miem-
bros fueron diversificándose también. Dos de los temas que ejemplifican estos 
cambios tienen que ver con la búsqueda de una mejora en la educación y  
la modernización de los procesos agrícolas en la Colonia Manitoba, en un 
primer momento (1935-1960), así como con la influencia externa que la  
expansión del comercio y la introducción de nuevas industrias ejercieron 
sobre la segunda generación de pioneros menonitas en México (1960-1980).

Para los hijos de los pioneros, los ya nacidos que también migraron 
cuando niños o los que nacieron en territorio mexicano, la mejora en la 
educación resultó un tema de importancia central. La educación menoni- 
ta tradicional, que todavía conserva la iglesia Altkolonier, o, dicho de otra 
manera, la mayoría de las familias en la Colonia Manitoba, consta de seis 
años de educación religiosa, que incluye la enseñanza de operaciones arit-
méticas básicas, así como la lectura y escritura del alemán. Los niños y las 
niñas asisten a la escuela desde los seis hasta los 11 años, luego de lo cual 
son incorporados al trabajo fuera o dentro de casa.

La inquietud por la mejora de la educación, que en términos concretos 
se ha traducido en la incorporación de los programas educativos seculares 
de los países donde se encuentran, así como la enseñanza del idioma nativo 
y otras herramientas para el aprovechamiento de las nuevas tecnologías de 
cada época, no fue un tema propio del capítulo en México. Los estudios 
registran que, a lo largo de la historia de la comunidad menonita étnica en  
el mundo, siempre ha habido grupos disidentes que han buscado preci-
samente esto. Harry Leonard Sawatzky (1971) habla sobre un numeroso 
grupo que se quedó en Canadá, a quien la exigencia del gobierno por 
abrir el sistema educativo al currículum oficial no le pareció una amenaza.  

los menonitas “de a pie” no consideraban una amenaza a los Testigos de Jehová, y todavía más, les cau-
saba sorpresa que conocieran tanto de la Biblia y que hubieran aprendido alemán bajo.



270 Revista Mexicana de Sociología 82, núm. 2 (abril-junio, 2020): 255-279.

En México la petición surge de nuevo, precisamente cuando los hijos de 
los pioneros comenzaron a tener a sus propios hijos.

Fue así que, a finales de la década de los años sesenta, un puñado de 
familias caracterizadas por la diversificación de sus ocupaciones económicas 
—que incluían, además de la agricultura, la industria y el comercio— fun-
daron su propia escuela fuera de la Colonia, en un lugar conocido hasta 
ahora como Quintas Lupita. La reacción de la iglesia Altkolonier no se hizo 
esperar, y los innovadores fueron excomulgados, lo que en términos del 
imaginario menonita representaba en aquellos tiempos la “muerte social”. 
Al nivel de comunidad, la ruptura fue cara para los sujetos que se atrevieron 
a seguir adelante. Mis informantes me relataron casos de excomunión, de 
persecución religiosa interna, de ruptura de lazos familiares y de expulsión 
de la Gemeinde y del hogar paterno que sufrieron los nuevos conversos por 
haberse atrevido a enviar a sus hijos a la nueva escuela. Junto con estas di-
námicas de repudio y violencia, sobrevino la disgregación de los miembros 
de la familia, la transformación del vecindario en el interior de la Colonia, 
pues algunas familias tuvieron que salir de sus campos y asentarse en otros 
lugares, la aparición de una nueva iglesia menonita dentro de la Colonia, 
así como el surgimiento de las categorías “liberal” y “conservador” para 
distinguir a los nuevos grupos. 

No obstante, el relato de quienes vivieron de cerca el cisma incluye el 
surgimiento de nuevas iniciativas en cuanto a opciones de trabajo, alterna-
tivas para el comercio y la creación de otro tipo de instituciones que hasta 
antes del cisma de los años sesenta no se habían visto en la Colonia y que 
buscaban responder al clima macroeconómico del país (como la creación 
posterior de la primera Unión de Crédito para el campo entre los menoni-
tas). Además, me relataron el inicio del “mestizaje” entre los menonitas, con 
los primeros matrimonios mixtos y las nuevas conformaciones familiares 
entre menonitas étnicos pertenecientes a otras iglesias, que llegaron a la 
Iglesia de la Conferencia buscando “libertades” que en sus propias iglesias 
no tenían.14 

14	 Como estaba prohibido casarse entre miembros de iglesias menonitas distintas, muchas parejas perte-
necientes a diferentes iglesias comenzaron a llegar a Blumenau, que es también como se conoce esta 
iglesia de la Conferencia, buscando casarse por la iglesia a pesar de sus diferencias.



271Revista Mexicana de Sociología 82, núm. 2 (abril-junio, 2020): 255-279.

En una reflexión posterior, el pastor Benjamín E. me informó que, al 
principio, el nuevo grupo cometió muchos errores, “quisieron correr, ir 
demasiado rápido, y la gente no estaba lista para eso”. Las excomunio-
nes en tan grande número, por otro lado, contribuyeron al enrarecimiento 
del delicado equilibrio en el interior de la comunidad. Sin embargo, la  
puerta de lo que posteriormente podríamos llamar la “modernidad reli-
giosa” entre los menonitas estaba abierta. 

En este mismo sentido, Claudia Rangel Lozano plantea:

Los procesos de cambio social y religioso que se plantean en diversos planos 
de la realidad, a saber: la situación económica que prevalece en las comuni-
dades […] la adscripción a nuevas iglesias […] que parece responder a una 
nueva racionalidad que deja vislumbrar el acceso a una mejor calidad de vida, 
la existencia de liderazgos políticos y sociales en confrontación (2011: 184).

En la actualidad, es posible analizar la competencia que se da dentro del 
campo religioso entre los menonitas de la Colonia Manitoba, a partir de 
dos grandes vertientes: por un lado, los procesos de diferenciación religio-
sa que comenzaron a finales de la década de los años sesenta, donde se 
puede ubicar el surgimiento de la iglesia conocida como la Conferencia 
Menonita de México (la primera iglesia disidente entre los menonitas  
en México, o la así llamada iglesia “liberal”), y más adelante, de otros cua-
tro movimientos religiosos que se reconocen entre sí como menonitas, pero 
que se diferencian constantemente. Por otro lado, los procesos de diversidad 
religiosa interna, propios de sociedades en crecimiento y modernización, 
que hicieron posible la entrada a escena, a partir de los años ochenta, de 
otros movimientos religiosos de corte principalmente evangélico en la 
Colonia Manitoba. Entre ellos se encuentran los ya mencionados Testi- 
gos de Jehová, los Amish, la Iglesia Luterana Gemeinde Gottes, las iglesias 
de corte carismático Leben Wasser y Castillo del Rey, la Iglesia Menonita 
Misionera de Canadá, entre otras. 

Procesos de estratificación
A su llegada a México, Sawatzky (1971) registra la presencia de dos estratos 
socioeconómicos entre los menonitas: los Wirte, o dueños de la tierra, y  



272 Revista Mexicana de Sociología 82, núm. 2 (abril-junio, 2020): 255-279.

los Anwohner, los que no tenían tierra. Los dueños de la tierra generalmente 
eran agricultores con ciertos recursos económicos que podían invertir en la 
agricultura, su labor principal, así como en otro tipo de negocios o empre-
sas. Los que no tenían tierra, también agricultores en su mayoría, debían 
rentar o trabajar en las tierras de los primeros y algunos desarrollaban  
otro tipo de oficios como complemento a su salario o ganancias. En 1922, 
los estratos socioeconómicos entre los menonitas se conformaban a partir 
de la posesión de dos elementos: tierra y capital, y la riqueza o prosperidad  
familiar se percibía como dependiente de las habilidades de cada jefe  
de familia en los negocios, así como de la capacidad de las mujeres para 
administrar los recursos del hogar. La acumulación de capital y la posi-
bilidad de invertir en algunos negocios se hicieron de formas distintas y 
en ritmos diferentes. Hubo quienes lograron invertir sus recursos en el 
comercio o la incipiente industria metal-mecánica; otros, por el contrario, 
fueron perdiendo terreno en materia de negocios. En este punto es necesa- 
rio considerar, junto con Rivas Rivas:

La “diferenciación social” en términos de las condiciones para adquirir una 
mayor porción de bienes tangibles o intangibles valorados, lo que nos permite 
hablar de Desigualdad Social. Lo interesante es que teniendo como base este 
último concepto, surge el de Estratificación Social, al definirlo como la des-
igualdad institucionalizada que existe en un sistema de relaciones sociales que 
determina quién recibe qué y por qué […] y de esta forma podemos conocer 
los mecanismos de distribución de este sistema (Rivas Rivas, 2008: 2).

Además, como sabemos, la generación de nuevos estratos sociales y 
económicos, dentro de un contexto agrícola y semiurbano, está relaciona- 
da no sólo con el tipo de ingreso de cada familia, sino también con una 
serie de condiciones culturales (como que las mujeres aprendan español 
u otro idioma), y capitales sociales (entre los menonitas, por ejemplo, el 
parentesco juega un papel central). Como también señalan Kathya Araujo 
y Danilo Martuccelli (2011): 

A la triada (empleo, ingresos, educación) se le añade una pluralidad de otros 
factores, como el capital social, la naturaleza de las redes sociales, las formas 
de pertenencia, los diferenciales de estereotipo social, la capacidad de acceso 



273Revista Mexicana de Sociología 82, núm. 2 (abril-junio, 2020): 255-279.

y control de los códigos culturales dominantes, la importancia de los lugares 
de residencia (los barrios), el hecho de ser o no propietario de su vivienda, los 
efectos que la vida personal y familiar (separaciones, decesos, y otros) tienen 
en las trayectorias sociales (2011: 3).

De esta forma, desde su llegada a México, la pirámide de la estratifica-
ción social se ha ido ensanchando en su base y estrechando en la punta. 
En la actualidad, los estratos sociales que participan en la construcción 
desigual de las relaciones sociales en la Colonia Manitoba pueden agru-
parse como sigue:

1) Los empresarios, industriales y grandes agricultores se encuentran en 
la cima en términos de ingresos monetarios, redes sociales y de influencia. 
Ellos invierten a su vez en el campo y otros negocios, y han dado forma a  
lo que hoy en día se conoce como Corredor Comercial Menonita. Antes  
de la diversificación de la economía, los trabajadores recibían un jornal a 
cambio de su fuerza de trabajo en el campo, por ejemplo, o el artesano o 
maestro vendía sus productos o servicios, pero con la aparición de las empre-
sas y comercios, aparece también el estrato asalariado entre los menonitas.

2) A éstos los siguen las medianas empresas, que forman una parte 
importante del desarrollo endógeno, donde se inserta el sector servicios: 
sitios turísticos, hoteles, restaurantes, tiendas de autoservicio, empresas 
de telefonía, computación, gasolineras, escuelas particulares, entre otros.

3) Hay también un grupo de profesionistas, en su mayoría “mexicanos”,15  
pero también menonitas, que ofrece sus servicios a la comunidad que vive 
en la Colonia Manitoba. Ellos son médicos, enfermeras, abogados, con-
tadores, administradores, agrónomos, maestros de escuela, entre otros, y 
pertenecen a familias menonitas liberales.

4) Encontramos también pequeños negocios y talleres, como llante-
ras, talleres mecánicos, tiendas de refacciones, vulcanizadoras, librerías 
y papelerías, bazares, entre otros, que son impulsados básicamente por 
familias. Seguidos del trabajo temporal, principalmente ocupado por mes-
tizos de la región e indígenas de la Sierra Tarahumara, y que se desarrolla 
durante todo el año, según el ciclo de cada cultivo, pero que alcanza su 
pico más alto entre los meses de agosto-noviembre.

15	 Término emic para los mestizos no menonitas que rodean la Colonia Manitoba.



274 Revista Mexicana de Sociología 82, núm. 2 (abril-junio, 2020): 255-279.

5) El trabajo doméstico figura en esta estratificación, porque representa 
una de las primeras opciones laborales de las jóvenes Altkolonier al térmi-
no de su educación (12 años aproximadamente), como su primer trabajo 
fuera de casa. Siguiendo a Raymond Edward Pahl (1984), que este sea el 
primer empleo de muchas mujeres menonitas es congruente con los valo- 
res preindustriales de las familias, en este caso menonitas, que impulsaban 
a las hijas a contribuir con el gasto familiar antes de contraer matrimonio. 
Las jóvenes, con el tiempo, pueden buscar otros trabajos como secretarias, 
afanadoras de comercios o empresas, limpiando oficinas, cocineras o ayu-
dantes en varios de los restaurantes que hay en el Corredor Comercial o en 
las escuelas particulares, entre otros. Aunque esta movilidad no representa 
un ascenso significativo en la escala social, sí forman parte de una estrate-
gia familiar de trabajo, que beneficia al grupo doméstico de origen (1984).

6) Por último, aparece un grupo importante de mujeres, tanto liberales 
como Altkolonier, que se autoemplean en el hogar, cuya principal carac-
terística es estar ejerciendo la maternidad. Como también señala Pahl: 
“Después del matrimonio, los patrones de trabajo [de las mujeres] son 
estructurados por las exigencias de la crianza de los hijos, y su nivel de 
actividades económicas como empleadas se ve frecuentemente obstaculiza-
do por limitaciones impuestas o reales atribuibles a sus roles de esposas y 
madres” (1984: 84; la traducción es mía). No obstante, las mujeres casadas 
no dejan de contribuir a la economía familiar, pues continúan trabajando 
en sus casas: ofreciendo sus servicios como costureras, dependientes  
de pequeñas tiendas de abarrotes caseras, panaderas, dependientes de sus 
propios bazares, vendiendo zapatos, plásticos, cosméticos por catálogo, 
entre otras cosas. Las panaderas se dedican a hornear galletas para estable-
cimientos como cafeterías o lugares turísticos bajo pedido. Muchas mujeres 
menonitas amas de casa contribuyen con este trabajo a la economía familiar. 
Algunas familias complementan el gasto con la siembra de traspatio, la 
venta de leche y la cría de animales de corral como pollos y cerdos.

Matrimonios mixtos
En la década de los años ochenta hizo su aparición el fenómeno de los 
matrimonios mixtos entre los menonitas, principalmente liberales. Recor-
demos que los hijos de los disidentes de la década de los años sesenta, 



275Revista Mexicana de Sociología 82, núm. 2 (abril-junio, 2020): 255-279.

es decir, la segunda generación de menonitas nacidos en México, fueron 
enviados a escuelas con programas de estudio incorporados a la Secretaría 
de Educación Pública, y tuvieron la oportunidad de salir de la Colonia, 
para hacer carreras técnicas en las escuelas públicas o privadas de Ciudad 
Cuauhtémoc, e incluso en la capital del estado. La interacción con los 
“mexicanos” fue inevitable, como tampoco pudo evitarse el establecimiento 
de relaciones afectivas y la formación de este tipo de matrimonios entre 
menonitas y mestizos.

Pero ni siquiera entre los menonitas liberales, más abiertos al cambio y 
la innovación, estos matrimonios fueron bien recibidos. La señora Trudy 
R. recuerda su propia experiencia al respecto como una mezcla de conflic-
tos de intereses y racismo, recubiertos de motivos religiosos. Esta nueva 
modalidad de matrimonios, relacionados con las transformaciones econó-
micas y sociales que el cisma promovió, dinamizó las relaciones entre los 
ahora distintos grupos menonitas en la Colonia Manitoba. En las familias 
menonitas en las que hubo matrimonios mixtos, los suegros tuvieron que 
aceptar que su linaje se mezclaría con otras sangres, las suegras quisieron 
aprender a hablar español para interactuar con sus nueras, yernos y nietos, 
y estos, a su vez, tuvieron que decidir hasta qué punto y de qué forma se 
“sumarían” a la familia que les daba la bienvenida.

También se abrieron las puertas del debate sobre la mezcla de sangres. 
Para los abuelos y líderes de la Colonia, e incluso para los padres Altkolonier, 
y es probable que para muchos padres menonitas liberales, los matrimonios 
mixtos representaban (y todavía lo hacen) una amenaza al orden social, 
político y económico de la Colonia. Por ejemplo, en cuestiones de herencia, 
la importancia del matrimonio endógeno y homógamo apuntaba, entre otras 
cosas, a asegurar que la tierra o el capital pasarían a manos de otro menonita 
(varón). La prohibición de vender a gente ajena a la comunidad la tierra es 
otro indicador del fuerte vínculo que hay entre el parentesco y la propiedad 
de la tierra entre los menonitas. Entre estos, los hijos e hijas heredan por 
igual, es por eso que cuando una mujer menonita contrae matrimonio con 
un hombre no menonita, la continuidad en términos de transmisión de la 
herencia se ve amenazada.

Otro de los cambios que trajeron consigo los matrimonios mixtos fue 
la aparición del mestizaje entre los menonitas. El nuevo grupo conocido 



276 Revista Mexicana de Sociología 82, núm. 2 (abril-junio, 2020): 255-279.

como “menomex”16 trajo “bajo el brazo” un cambio en las relaciones que 
las familias de ambos lados establecieron con los hijos mestizos, sus pa-
dres, y entre ellos. Sobre todo, en términos del papel que los parientes, la 
comunidad y las iglesias habrían de jugar en el proceso de socialización de 
los infantes, en los distintos aspectos que cada una de las partes considera 
importante. ¿Quién habría de decidir qué enseñarles a estos niños? No sería 
la Gemeent, ni la familia mexicana, o menonita, sino los padres, quienes 
cargarían con esa responsabilidad.

En este sentido, las decisiones que cada pareja mixta toma afectan el 
grado de integración de los niños mestizos en sus distintas comunidades, lo 
cual ha traído consigo situaciones novedosas para ambas partes y oportu-
nidades para explorar los límites de cada cultura, aunque también resultan 
una oportunidad de aprecio/comparación de las distintas experiencias 
interculturales a las que cada niño (a) está sometido.

Los cambios más notables que han experimentado estos niños y sus 
padres estriban en la forma de crianza y en la adopción de la cultura. Por 
ejemplo, la lengua materna que aprenden es el español, mientras que el 
plattdeuscht es relegado a la “lengua de los abuelos”. Este hecho, dentro 
de un territorio todavía lingüísticamente homogéneo, tiene repercusiones 
no menores en el surgimiento de una subcultura mestiza en la Colonia 
Manitoba, además de que es posible que la “lengua de los abuelos” muera 
en las futuras generaciones de menonitas mestizos.

Conclusiones
En este artículo he partido desde una perspectiva sobre la identidad étnica 
como una construcción social de significados compartidos, que se trans-
forma pero que no desaparece, y que es resignificada desde la práctica y 
apropiación de lo que llamé al principio criterios de pertenencia, como la 
lengua, el fenotipo, las prácticas culturales, el matrimonio endogámico  
y la religiosidad. 

He mostrado el papel que ciertos factores, como la propiedad de la tierra, 
el desarrollo económico endógeno y un fuerte sentido de “honor étnico” 

16	 El término emic para referirse a los hijos e hijas de los matrimonios mixtos.



277Revista Mexicana de Sociología 82, núm. 2 (abril-junio, 2020): 255-279.

juegan en los procesos de identificación y consolidación de una identidad 
étnica fuerte pero flexible, donde la familia y la religión, a pesar de los 
cambios y diferencias, todavía hacen las veces de “aglutinante social”. 

Estos tres elementos (territorio, economía y lazos de parentesco) 
cumplen una doble función, desde mi perspectiva. Por un lado, hacen 
las veces de marco para la cristalización de significaciones sociales que 
se instituyen como guardianes de la identidad y condiciones materiales 
para su desarrollo. Su importancia es tal en este proceso, que la comu-
nidad menonita, a lo largo de sus migraciones, ha buscado y defendido 
su derecho a poseer un territorio y desarrollar sus propias formas de 
organización social y económica. Son elementos de identificación que 
aglutinan la visión del ser menonita compartida por los distintos grupos 
que conforman la Colonia en la actualidad. 

Por otro lado, el territorio, la organización económica y las relaciones 
de parentesco reales e imaginadas son al mismo tiempo la base sobre la 
cual se desarrollan los procesos de diferenciación interna, dentro de los 
límites étnicos de la comunidad menonita. La flexibilidad para la adap-
tación y apropiación entre los menonitas es otra de las características de 
esta comunidad étnica, que ha sido puesta a prueba una y otra vez a lo 
largo de su historia. En el pasado, la mayoría de los cambios introducidos 
en la Colonia Manitoba habrían alentado otra migración con el paso del 
tiempo. Siguiendo la historia de las migraciones menonitas precedentes, 
la resistencia a los cambios en las relaciones de poder en el interior de las 
colonias se resuelve primero con el recurso de la excomunión, y cuando 
el germen de la “rebeldía” amenaza con hacer estallar las redes del poder 
ejercido por la iglesia, se opta por el abandono del lugar donde el conflicto 
amenaza el equilibrio de fuerzas (Sawatzky, 1971; Wall Redekop, 1969). 
Pero fueron los mismos lazos de parentesco, la propiedad de la tierra y la 
interdependencia en la organización económica lo que permitió la disiden-
cia y la construcción identitaria que incorporó horizontes y cosmovisiones 
distintas, sin producir algún tipo de etnocidio identitario. 

La Colonia Manitoba en el municipio de Cuauhtémoc, Chihuahua, es 
hoy en día un ejemplo de la capacidad de afrontar y generar cambios y 
continuidades de las comunidades que se aglutinan en torno a un fuerte 
sentido de identidad, así como de los procesos de adopción y adaptación 
culturales de los grupos étnicos no indígenas en nuestro país.



278 Revista Mexicana de Sociología 82, núm. 2 (abril-junio, 2020): 255-279.

Bibliografía
Araujo, Kathya, y Danilo Martuccelli (2011). “La inconsistencia posicional: un 

nuevo concepto sobre la estratificación social”. Revista cepal 103: 165-178.
Augé, Marc (1993). Los no lugares: espacios del anonimato. Barcelona: Gedisa.
Barth, Fredrik (1976). Los grupos étnicos y sus fronteras. La organización social 

de las diferencias culturales. México: Fondo de Cultura Económica.
Bautista Flores, Elizabeth, y Óscar Arturo Sánchez Carlos (2018). “Diáspora 

transnacional de comunidades entre menonitas de México y Brasil”. Revista 
Mexicana de Sociología 80 (4): 739-765.

Bourdieu, Pierre (2006). “Génesis y estructura del campo religioso”. Relaciones. 
Estudios de Historia y Sociedad 37 (108): 29-83.

Castro Martínez, Pedro (2000). Ciudad Cuauhtémoc, Chihuahua. Crónica de su 
fundación. México: Universidad Autónoma Metropolitana-Iztapalapa.

Castro Martínez, Pedro (2016). “Ciudad Cuauhtémoc, Chihuahua: un fruto social 
de la Revolución Mexicana”. Revista Polis 1 (1): 171-196.

D’Andrea, Dimitri (2000). “Le ragioni dell’etnicità tra globalizzazione e declino 
della politica”. En Identità e conflitti, editado por Furio Cerutti y Dimitri 
D’Andrea. Milán: Angeli. 

Díaz González, Heli Hassan (2014). “Los capitales intangibles como fuentes de 
reflexividad económica en el sistema productivo local: el caso del corredor 
Cuauhtémoc-Rubio”. Tesis de maestría en Desarrollo Regional. México: El 
Colegio de la Frontera Norte.

Estrada Iguíniz, Margarita (2003). Estación de tres cumbres. Proximidad y dife-
rencia entre dos pueblos de Morelos. México: Centro de Investigaciones y 
Estudios Superiores en Antropología Social.

Giménez, Gilberto (2006). “El debate contemporáneo en torno al concepto de 
etnicidad”. Cultura y Representaciones Sociales (1) 1: 129-144.

Giménez, Gilberto (2009). Identidades sociales. México: Consejo Nacional para 
la Cultura y las Artes-Instituto Mexiquense de la Cultura.

Hervieu-Leger, Daniele (1996). “Por una sociología de las nuevas formas de 
religiosidad: algunas cuestiones teóricas previas”. En Identidades religiosas y 
sociales en México, coordinado por Gilberto Giménez. México: Universidad 
Nacional Autónoma de México-Instituto de Investigaciones Sociales/Instituto 
Francés de América Latina.

Marinis, Pablo de (2010). “La comunidad según Max Weber: desde el tipo ideal 
de la Vergemeinschaftung hasta la comunidad de los combatientes”. Papeles 
del ceic 58.

Pahl, Raymond Edward (1984). Divisions of Labour. Oxford: Blackwell.



279Revista Mexicana de Sociología 82, núm. 2 (abril-junio, 2020): 255-279.

Quintana, Víctor M. (2013). “Nuevo orden alimentario y disputa por el agua en 
el norte de México”. Apuntes. Revista de Ciencias Sociales 40 (73): 175-202. 
Disponible en <https://doi.org/https://doi.org/10.21678/apuntes.73.691>.

Rangel Lozano, Claudia (2011). “Cambio y conversión religiosa: conflicto y 
emergencia de comunidades religiosas en la montaña de Guerrero”. En Plu-
ralización religiosa de América Latina, coordinado por Olga Odgers Ortiz, 
183-203. México: El Colegio de la Frontera Norte/Centro de Investigaciones 
y Estudios Superiores en Antropología Social.

Revilla, Juan Carlos, Carlos de Castro Pericacho y Francisco Tovar Martínez 
(2015). “La articulación de las identidades sociales colectivas: una perspectiva 
situada”. Papeles del ceic 2.

Rivas Rivas, Ricardo (2008). “Dos enfoques clásicos para el estudio de la estra-
tificación social y de las clases sociales”. Espacio Abierto 17 (3): 367-389.

Sawatzky, Harry Leonard (1971). They Sought a Country. Mennonite colonization 
in Mexico. Los Ángeles-Londres: Universidad de California Press-Berkeley.

Smith, Neil (2006). La producción de la naturaleza: la producción del espacio. 
(Traducido de Uneven Development. Nature, Capital and the Production of 
Space. Nueva York: Blackwell, 1990.) México: Universidad Nacional Autóno-
ma de México-Facultad de Filosofía y Letras-Sistema de Universidad Abierta.

Taylor Hansen, Lawrence Douglas (2005). “Las migraciones menonitas al norte 
de México entre 1922 y 1940”. Migraciones Internacionales 3 (1).

Toennies, Ferdinand (1968). “De la comunidad a la sociedad”. En Los cambios 
sociales, de Amitai y Eva Etzioni. México: Fondo de Cultura Económica.

Troya, Estela, y Florence Rosemberg (2001) “Cambios en los comportamientos 
actuales de las familias”. Antropológicas 18: 5-11.

Wall Redekop, Calvin (1969). The Old Colony Mennonites. Dilemmas of Ethnic 
Minority Life. Maryland: The John Hopkins Press.

Weber, Max (1991). La ética protestante y el espíritu del capitalismo. México: 
Colofón. 

Weber, Max (2004). Economía y sociedad. México: Fondo de Cultura Económica.

Ruhama Abigail Pedroza García
Doctora en Antropología Social por el Centro de Investigación y Estudios  
Superiores en Antropología Social. ciesas. Temas de especialización: etni-
cidad, religiosidad, conflicto interétnico. Benito Juárez 87, Tlalpan Centro I, 
Tlalpan, 14000, Ciudad de México. ◉


