Caracas heterotdpica. Espacios identitarios

y fronteras simbdlicas

PABLO ANTONIO CARABALLO CORREA*

Resumen: Este articulo analiza las fronteras
internas que dividen a Caracas y los imagina-
rios e identidades que dan sentido a los espacios
heterotépicos que la componen. Dichas fronte-
ras se expresan en la distincion simbolica entre
“Este” y “Oeste”, urbanizaciones y barrios, que
reproduce la jerarquia social y moral dominan-
le. En este contexto, los jovenes excluidos son
producidos como cuerpos fronterizos que articu-
lan la ciudad al tiempo que sintetizan su exte-
rioridad. El cardcter heterotopico de Caracas es
la materializacion de la exclusion simbolica que
atraviesa discursos que formalmente se oponen,
pero coinciden en la criminalizacion de la po-
breza y de los jovenes populares.

Abstract: This article analyzes the internal
borders that divide Caracas and the imagi-
naries and identities that fill the heterotopic
spaces comprising it. These borders are expres-
sed in the symbolic distinction between “East”
and “West”, wrbanizations and slums, which
reproduces a social and moral hierarchy. In
this context, excluded young men are produced
as border bodies that articulate the city while
summarizing their exteriority. The heterotopic
natwre of Caracas is the materialization of the
symbolic exclusion that cuts through the types of
rhetoric that formally oppose, yel coincide in the
criminalization of poverty and youth from low-
income neighborhoods.

Palabras clave: fronteras simbdlicas, heterotopia, espacio, clasismo, identidades, poder.
Key words: symbolic borders, heterotopia, space, classism, identities, power.

undada en 1567, Caracas es hoy la capital de la Republica Boli-
variana de Venezuela y asiento principal de los érganos del Poder
Pablico Nacional. El Distrito Metropolitano de Caracas esta for-

mado por el Distrito Capital (Municipio Libertador) y cuatro municipios
del Estado Miranda. Cuenta con un régimen politico-administrativo es-
pecial que comprende, ademas de las alcaldias municipales, una Alcaldia
Mayor (que abarca todo el Distrito Metropolitano) y, desde 2009, una
Jefatura de Gobierno del Distrito Capital, designada por la Presidencia
de la Republica. De acuerdo con el censo de 2011, la poblacién total del

* Magister en Educacién por la Universidad Pedagégica Experimental Libertador,
Venezuela. Maestro en Estudios Culturales por el Colegio de la Frontera Norte, Tijuana.
Temas de especializaciéon: género, sexualidades y deseo, juventudes. Tijuana, Baja Cali-
fornia, México.

D.R. © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México-Instituto de Investigaciones Sociales. Revista Mexicana de Sociologia 81,
nam. 1 (enero-marzo, 2019): 37-61. Ciudad de México. ISSN: 0188-2503/19/08101-02.



38 PABLO ANTONIO CARABALLO CORREA

area metropolitana es de 2904 376 habitantes. Pese a las demarcaciones
institucionales, Caracas! es una ciudad compleja, cuya estructura, flujos
y divisiones internas no siempre responden a imperativos burocraticos.
El presente articulo analiza la produccién fragmentaria de Caracas, las
fronteras que la definen y las identidades, sentidos e imaginarios sociales
que llenan de contenido los espacios que la componen. Siguiendo a Jorge
Brenna (2011: 12), entendemos las fronteras en un sentido metaférico,
como “limites que se crean, muros que se levantan para identificarnos
con unos y categorizar a otros”, “la linea de mayor enfrentamiento entre dos
alteridades” (cursivas del autor). Las fronteras generan coordenadas sim-
bélicas de delimitacién, exclusiéon y jerarquizacién que se materializan
en espacios diferenciados. Desde este punto de vista, el espacio no es un
hecho (natural o cultural) preexistente, pasivo y neutro, sino un producto
social que abarca “lo imaginario, los proyectos y proyecciones, los sim-
bolos y las utopias” (Lefebvre, 2013: 72), y que “mediante interaccién o
retroaccion, [...] interviene en la produccién misma” (2013: 55-56). El
espacio es, pues, producto y productor de sentidos, acciones y pensa-
mientos (Soja, 2008: 34).

El articulo se divide en tres partes. En la primera se desarrolla el
concepto de heterotopia para entender la configuracién de clase de la
geografia caraquena y el trazado de fronteras simbélicas que distinguen
entre el “Este” y el “Oeste” de la ciudad, las urbanizaciones y los barrios,
como espacios heterotépicos. En la segunda parte analizamos la violencia
implicada en esas fronteras que, exacerbadas por la hostilidad y el mie-
do, generan una radicalizacién moral de las diferencias. En la tercera,
proponemos que los jévenes excluidos de la ciudad moderna son produ-
cidos como los cuerpos fronterizos por excelencia: agentes de articulacién
funcional de la ciudad y al mismo tiempo exterior constitutivo del orden
hegemonico.

El contexto de analisis es el periodo de ascenso y consolidacién del
proyecto chavista, iniciado con la presidencia de Hugo Chévez (1999-
2013) y continuado por Nicolas Maduro (2013), en un escenario de
extrema polarizacién. El articulo se basa en una revision de fuentes
documentales y secundarias, cuya selecciéon no pretende ser exhaustiva,

! Lo que se conoce hoy como la Gran Caracas agrupa tanto al Distrito Metropolita-
no como a otras poblaciones de los estados Miranda y Vargas. Dicha denominacién no es
oficial, pero instituciones publicas y privadas la emplean con fines administrativos. En el
presente trabajo hablaremos de Caracas para referirnos al Distrito Metropolitano, como
conglomerado que retine los cinco municipios sefialados.

Revista Mexicana de Sociologia 81, nim. 1 (enero-marzo, 2019): 37-61.



CARACAS HETEROTOPICA. ESPACIOS IDENTITARIOS Y FRONTERAS SIMBOLICAS 39

entendiendo los discursos como campo de lucha marcado por la disconti-
nuidad y el accidente que forma los limites simbdlicos y materiales donde
se producen y habilitan los sujetos (Foucault, 1992; Butler, 2002). El ar-
gumento central es que el cardcter heterotépico de Caracas materializa
la exclusiéon simbdlica de aquellos sujetos que son producidos como el
exterior salvaje de la urbe moderna; y dicha exclusién opera a través de
una matriz comdn de sentido entre discursos que pueden formalmente
oponerse pero que, en ultima instancia, reproducen las jerarquias domi-
nantes. Al margen de las perspectivas que entienden el chavismo como
una ruptura radical con el pasado, creemos que habria que analizarlo
a partir de una continuidad epistémica que se refleja en la persistente
criminalizacién de la pobreza y de los jovenes populares. El articulo se
centra en los mecanismos simbdlicos que van de la produccién y espa-
cializacion de la diferencia hasta la condena que criminaliza y banaliza
la vida de los sujetos excluidos.

UNA GEOGRAFIA DE CLASE

El concepto de heterotopia, como lo entendemos aqui, tiene su formu-
laciéon original en Michel Foucault (2010). Para el autor, la heterotopia
es el espacio otro, de lo otro y de los otros, condicién de una diferencia
mutuamente excluyente que genera heterogeneidades complejas de
“emplazamientos irreductibles unos a otros y absolutamente no super-
ponibles” (Foucault, 2010: 68). La heterotopia impone la formacién de
espacios marcados por “la préctica de uso y la narrativa asociada a ese
uso” que se materializa en sentidos de pertenencia y en una memoria
comun (Garcia Alonso, 2014: 345) y diferenciados “mediante sistemas
simbolicos y politicos de control social” (Herrera Usagre, 2010: 113).
Este control opera produciendo fronteras internas que restituyen la di-
ferencia y, aun cuando posibilita la penetracidn, tiene la “propiedad de
mantenerte afuera” (Foucault, 2010: 28), de modo que su apertura oculta
formas sutiles de exclusion (2010: 78). En ese sentido, la exclusién no
supone necesariamente dejar afuera sino inscribir en los cuerpos otros
los signos que los diferencian. En contraste con las utopias (que no tienen
una localizacién concreta), las heterotopias son “lugares que estan fuera
de todos los lugares, aunque sin embargo sean efectivamente localizables”
(2010: 70).

Revista Mexicana de Sociologia 81, ndm. 1 (enero-marzo, 2019): 37-61.



40 PABLO ANTONIO CARABALLO CORREA

En estos términos, el cardcter heterotopico de Caracas radica en su
formacién a partir de “fragmentos heterogéneos, poco articulados, cons-
tituidos como periferias internas o nuevas centralidades, que obedecen
a distintas légicas de organizacién” (Herrera Napoleén, 2011: 26). Un
“conglomerado urbano en constante proceso de desfiguracién” donde,
segin Fernando Ferrandiz (2001: 63), “las percepciones de los ciudadanos
dibujan mundos fragmentados, de rango desigual, en ocasiones totalmen-
te ininteligibles”. Caracas es el lugar real (el “espacio fisico” de Lefebvre,
2013) donde coexisten, en conflicto y tensién, realidades incompatibles.

En un documental de 2011, un joven caraqueno sefialaba su frustra-
cién por no poder moverse libremente en Caracas debido a la creciente
inseguridad.? “Cada quien habla de lo que conoce”, decia otra joven,
“yo toda la vida he vivido de este lado y me he estado moviendo de este
lado desde que tengo memoria, entonces no sabria coémo hablar del otro
lado”. Finalmente, un tercero explicitaba el marco de esas experiencias:
“Yo ni siquiera soy caraquefo, yo soy un ‘bicho’ del Este del Este”. Decirse
del “Este” en Caracas no sélo es ubicarse geograficamente en el territorio
del valle. El “Este” es una posiciéon en el espacio social que se extiende
imaginariamente a lo largo y ancho de la ciudad. Es un estatus que ubica
a unos por encima de otros, a partir de connotaciones de clase, en contra-
posicion simbdlica al “Oeste”. “Este” y “Oeste” son los extremos de una
frontera que, en su despliegue intangible, clasifica a los sujetos de acuerdo
con su ubicacién en la urbe y sus condiciones materiales. Una frontera
que no sé6lo define relaciones de contigiiidad, sino que produce heteroto-
pias ontolégicamente irreductibles, realidades incompatibles. Extremos
simbolicos representados por la linea principal del Metro de Caracas que
va de una de las zonas mas pauperizada (y “peligrosas”) a la cumbre de
la alta sociedad caraqueiia.

Sin embargo, la actual geografia de clase surge como una inversién
de la original constitucién histérica de la ciudad. De acuerdo con Ferran-
diz (2001: 68), luego de 1900, durante el gobierno de Cipriano Castro
(1899-1908), la clase alta caraquena se desplaz6 del centro histérico hacia
el oeste. Para entonces Caracas era ain una ciudad pequena. La acelera-
ciéon de la urbanizacién a raiz de la explotacioén petrolera y de la forma-

2 Rotker (2000: 24) sefiala, en ese sentido, que “los jévenes no conocen la ciudad
sino el espacio entre la casa y la escuela, quedando como tnico espacio de socializacién
los centros comerciales”. Causa (y consecuencia) de una ciudadania devenida, segin la
autora, “ciudadania del miedo”. El corto al que se hace referencia es Caracas, ciudad de
despedidas (2011), de Ivanna Chavez (direccién) y Javier Pita (edicién y montaje).

Revista Mexicana de Sociologia 81, nim. 1 (enero-marzo, 2019): 37-61.



CARACAS HETEROTOPICA. ESPACIOS IDENTITARIOS Y FRONTERAS SIMBOLICAS 41

ciéon de un sistema fuertemente centralizado llevé a que miles de perso-
nas emigraran del campo a la ciudad, ocasionando una transformacién
de la configuraciéon urbana de Caracas (Herrera Napoleén, 2011). Con
estas oleadas migratorias a partir de la década de los cincuenta, y en un
contexto de creciente desigualdad, comienzan a formarse los llamados
barrios, como asentamientos “irregulares” que van a concentrar a las
poblaciones mas empobrecidas, y cuya unidad habitacional es el rancho
(la vivienda autoproducida)® (Bolivar, 1995). Paralelamente, las élites
comienzan a moverse al este, tomando distancia de los extensos sectores
populares que se habfan anclado en el centro y el oeste.

Todavia hoy, la distribucién real de esa geografia no se corresponde,
en sentido estricto, con la separacién tajante de sus extremos simbdlicos.
En cambio, la ciudad presenta un paisaje complejo y discontinuo de ba-
rrios y sectores clase media-alta. De los cinco municipios que forman el
Distrito Metropolitano de Caracas, el que se encuentra mas al oeste es
el Municipio Libertador (Distrito Capital). En direccién hacia el este le
sigue el Municipio Baruta (en el sur), luego Chacao (en el norte), el Hati-
llo y, en el extremo este, Sucre. Libertador y Sucre son los que concentran
la mayor parte de los sectores populares de Caracas. En Chacao, Baruta
y el Hatillo (ubicados en medio de los dos anteriores), se encuentran los
principales complejos urbanisticos de la clase media y alta, las llamadas
urbanizaciones.

Esta discontinuidad se observa en el despliegue de urbanizaciones
rodeadas de barrios y cerros densamente poblados por ranchos. En ausen-
cia de una separacion fisica de esos sectores, la distincién de clase repro-
duce fronteras difusas que se expresan en el lenguaje, como en la refe-
rencia triadica que, sefiala Ferrandiz (2001: 67), traza una divisién entre
el valle, lugar de la clase media; las colinas, donde se levantan “los desa-
rrollos urbanisticos de clase alta”; y los cerros, “extensos asentamientos
populares que se localizan en muchas de estas mismas colinas”. La atri-

3 También suele llamarse barrio a aquellos asentamientos formalmente constituidos
(por lo general, a través de politicas habitacionales del Estado) que han ido alterando su
entorno y apropiandose de espacios publicos o semipublicos. En todo caso, los barrios
(como las chabolas de Espana o las favelas de Brasil) implican “una situacién de carencia
relativa” (Zubillaga y Cisneros, 2001: 163). Dada su naturaleza y la distribucién simbé-
lica de la que hacen parte, y “a pesar de ser elementos fundamentales del entramado
urbano, econémico, social y cultural de Caracas”, los barrios, segtin Ferrandiz (2001:
76), “soportan un aura tenaz de provisionalidad, de externalidad, de parasitismo, de no
pertenencia”.

Revista Mexicana de Sociologia 81, ndm. 1 (enero-marzo, 2019): 37-61.



42 PABLO ANTONIO CARABALLO CORREA

bucién semantica remite a un imaginario clasista que se traslapa con los
efectos materiales que produce. Asi, aun en la misma elevacién natural,
quienes viven en la colina suelen disponer de servicios basicos de los que
se carece en el cerro. Los cerros y los barrios, ademads, son identificados
por su informalidad y por la ilegalidad de su ocupacién, con lo cual sus
habitantes pasan a ser considerados “invasores” mds que ciudadanos
(Bolivar, 1995). Esos mecanismos de diferenciacién, tanto en el plano
semantico como en lo juridico, definen la representacion de los sectores
populares como espacios caéticos, cuya producciéon como exterioridad
salvaje sirve para justificar sus condiciones de precariedad material.
Estas dinamicas de separacién simbdlica activan a su vez controles
que demarcan Caracas a partir de los espacios de pertenencia de los
sujetos que la habitan. Los “puntos de control” policial o alcabalas que
se despliegan por la ciudad pueden entenderse, en este sentido, como la
materializacién de un poder que clasifica y filtra la movilidad ciudadana,
creando tipos de personas “en base a una compleja serie de desigualdades
sociales, culturales y econémicas” (Heyman, 2011: 81). Las fronteras
simbdlicas se concretizan en un “sistema de flujos diferenciados” (2011) a
modo de fronteras geopoliticas. El control policial se emplea de manera
diferencial (y discrecional) de acuerdo con esas categorias de personas,
a través de un conjunto de tecnologias disciplinarias (Soja, 2008: 16).
Si, como senala Foucault (2010: 78), “las heterotopias siempre suponen
un sistema de apertura y de cierre que al mismo tiempo, los aisla y las
torna penetrables” y s6lo se puede acceder a ellas “con cierto permiso y
una vez que se ha realizado cierta cantidad de gestos”, el poder opera asi
inscribiendo esos “gestos” en determinados cuerpos e identidades. Este
poder no es simplemente represivo, ni exclusivamente productivo en el
sentido foucaultiano. Represiéon y productividad funcionan aqui de mane-
ra simultdnea en la medida que las fronteras, mas que dividir al mundo
social, lo construyen a partir de las divisiones que establecen (Mezzadra
y Neilson, 2012: 59). Los limites, como posibilidades y condiciones de
sujecién/subjetivaciéon, producen a los sujetos que suponen contener.
De este modo, la juventud implica una situacién de vulnerabilidad
frente a la conducta policial,* pero ésta se ve acrecentada a su vez por la
condicién de clase y un escaso poder de reclamo social “que se traduce

4 Para Gabaldén (2010: 23), la vulnerabilidad de la condicién juvenil estd vinculada
con el hecho de que “los j6venes se encuentran en proceso de definicién de identida-
des, carecen de estabilidad laboral e ingresos y, en general, estin sometidos a la auto-
ridad de otras personas”.

Revista Mexicana de Sociologia 81, nim. 1 (enero-marzo, 2019): 37-61.



CARACAS HETEROTOPICA. ESPACIOS IDENTITARIOS Y FRONTERAS SIMBOLICAS 43

en un mayor empleo de la coaccién [legal e ilegal]” por parte de la po-
licia (Gabaldén, 2010: 23). En este contexto, el tipo paradigmatico que
acciona los principales dispositivos de control social es el malandro. El
malandro, en principio, es un joven racializado y clasificado de acuerdo
con un conjunto de diacriticos corporales que tienden a variar histérica-
mente, pero estan ligados a la exclusién material de las clases populares
y las expresiones visibles que la identifican (Restrepo, 2009). Esto crea
una disposicién encarnada que se expresa en lo que Ferrandiz (2001,
2004) llama “tumbaito malandro™; “performance de clase” (Bettie, 2003)
que se convierte en el receptor privilegiado de prejuicios, sospechas e
intervenciones policiales directas.” Una sospecha de peligrosidad que a
la vez lo produce como una fuerza atavica y pre-politica, incontenible e
ingobernable (Duno-Gottberg, 2013). En dltima instancia, la recreaciéon
imaginaria de un cuerpo malandro es la condiciéon de existencia de cuerpos
reconocibles que producen a su vez, desde su materialidad, identidades que
se fijan retroactivamente como la esencia que los define.

ESPACIOS HOSTILES

En tanto “lineas internas”, las fronteras son esquemas emocionales-cog-
nitivos que se apoyan en mecanismos fisicos de diferenciacién y segrega-
cion (Borneman, 2012). En Caracas la espacializaciéon de la clase, segin
Roberto Briceno-Leon (2007: 556), esta dada en algunos casos por una
barrera “natural”, como el rio Guaire (“que separa la zona formal de San
Agustin de la informal de la Charneca”) o, en otras ocasiones, por una
barrera artificial (“como la autopista que separa la zona de clase media
de La Urbina de la informal de Petare”). Estas “barreras” carecen en

5 La creciente corrupcion, la militarizacién y la ausencia por décadas de estanda-
res unificados para las policias locales y estadales (Conarepol, 2006) facilitaron que en
Venezuela se diera un aumento del uso discrecional de la fuerza, en que el ejercicio del
control informal se coloca por encima del formal. Este control suele materializarse en
una violencia mds de caracter expresivo y simbélico que estrictamente instrumental-legal
(Gabaldon, 2010: 25). En ese sentido, los enfrentamientos entre el malandro (como de-
lincuente joven, pobre y racializado) y la policia deben entenderse, también, en el marco
de una mutua reafirmacién identitaria (Caraballo, 2015). Asimismo, usualmente en Ve-
nezuela la procedencia social compartida de malandros y policias hace que la identidad
de estos dltimos se construya al ras con un imaginario reservado a la figura del malandro
como delincuente popular, de modo que el funcionario policial también esta atravesado
por la tensién liminal entre lo legal y lo ilegal, lo formal y lo informal.

Revista Mexicana de Sociologia 81, ndm. 1 (enero-marzo, 2019): 37-61.



44 PABLO ANTONIO CARABALLO CORREA

principio de un sentido limitrofe pero, una vez resignificadas como fron-
teras, permiten la produccién de espacios simboélicamente diferenciados
a la vez que, como vimos, posibilitan la segregaciéon efectiva. En anos
recientes, esta fragmentaciéon se ha acentuado debido a la generalizada
sensacion de inseguridad e indefension® (Zubillaga y Cisneros, 2001; De
Freitas, 2008; Briceno-Leén, 2007; Zubillaga, 2012). El miedo, segtin Julio
de Freitas (2008: 219), ha hecho surgir una nueva obsesién securitaria
que “demanda cada vez mas policias” y hace proliferar el mercado de
la vigilancia privada, generando una “espiral de consumo” en torno al
reforzamiento de la seguridad (Herrera Usagre, 2010). Las urbanizaciones
se surten de cdmaras de vigilancia y cierran calles y avenidas con garitas
que restringen el libre transito y el acceso al espacio publico. Aunque
los sectores populares no estdn exentos de estas practicas y obsesiones,
es en la poblacién mas privilegiada donde proliferan.” La oposiciéon
entre el “Este” y el “Oeste”, atravesada por el miedo y por la histérica
criminalizacién de la pobreza, se materializa en la dicotomia victimas/
victimarios. Las fronteras simbélicas, asi exacerbadas, devienen fronteras
morales (Zubillaga, 2012).

El imaginario social sobre el que se funda esta geografia tiende a
radicalizarse, operando como el “soporte [inconsciente y, por tanto, in-
discutible e indiscutido] de las articulaciones y de las distinciones de lo
que importa y de lo que no importa”; de las “distinciones correlativas a
lo que vale y a lo que no vale [...], entre lo que se debe y lo que no se debe
hacer” (Castoriadis, 2013: 234). Esas fronteras producen el “Este” como
el espacio natural de la gente decente. En la medida que se generaliza el
miedo, las barreras se convierten en mecanismos concretos, fisicos y
defensivos, de separacién y aislamiento; barreras que entrafan en si

6 Segtin Zubillaga (2010: 92), la violencia venezolana es urbana, social, armada y
altamente letal. Tiene un caracter difuso en el que confluyen una dimensién econémica
e instrumental y una dimensién infrapolitica, vinculada con el quiebre del vinculo social.
Segun el Banco Mundial, en 1995 hubo en el pais 20 muertes violentas por cada 100 000
habitantes; en el 2006 esta cifra aument6 a 45. Segin las estimaciones del Observatorio
Venezolano de Violencia (2016), en 2014 la tasa fue de 82, en 2015 de 90 y en 2016 de
91.8 (28479 muertos).

7 Segun Antillano (2016: 135), con el chavismo, “el mejoramiento del nivel de vida
y las nuevas brechas sociales al interior de las clases populares” han creado nuevas fron-
teras y distinciones. Esto explicaria el aumento de la violencia en dichos contextos pese
a la transformacién de las condiciones estructurales que se asocian tradicionalmente con
ella, y el incremento del temor y la sensaciéon de inseguridad también en las clases popu-
lares, dividida ahora por nuevas jerarquias horizontales (Antillano, 2014).

Revista Mexicana de Sociologia 81, nim. 1 (enero-marzo, 2019): 37-61.



CARACAS HETEROTOPICA. ESPACIOS IDENTITARIOS Y FRONTERAS SIMBOLICAS 45

mismas violencia (Zubillaga, 2012), advertencias que cuelgan de muros
y rejas, donde se deja saber que el contacto puede producir descargas
eléctricas o consecuencias graves sobre la integridad fisica de intrusos.
El paso de un “modelo de segregacion urbana de las rejas y los muros”
a uno de “confinamiento amenazante”: “frente a la desprotecciéon expe-
rimentada”, sefiala Verénica Zubillaga (2012: 237), “las fronteras ahora
se constituyeron en armas, en barreras lacerantes, que explicitan la ame-
naza de agresién hacia aquellos que osen quebrantarlas”. En suma, “una
estética de la hostilidad” (Ibid.), un cercamiento que produce “zonas de
seguridad” exclusivas que se convierten, a su vez, en signo de estatus y
distincién de clase (Herrera Usagre, 2010).

La violencia de las fronteras actualiza y refuerza las diferencias y las
divisiones. En la medida que el “Este” y el “Oeste” se restituyen como
espacios heterotépicos, mutuamente ininteligibles, sus identidades pro-
yectan posicionamientos radicales frente a los otros como enemigos.
Las “ciudadanias del miedo” de Susana Rotker (2000) implican asi la
definicién de unas otredades (no-ciudadanos) acechantes, cuya vida se
banaliza a través de medidas securitarias potencialmente mortales (Zu-
billaga, 2012), un dispositivo de miedo/seguridad que tiende a legitimar
la estigmatizacién y la segregacién clasista. De acuerdo con Celiner Asca-
nio (2013: 20), “vivir en el barrio” constituye en Venezuela una primera
marca biografica “que desembocara en la representaciéon de los sectores
populares como ‘victimarios sociales’ y ‘enemigos politicos’ sobre todo a
partir de la figura del joven del barrio”. El “Oeste”, como asiento de una
pobreza generalizada, aparece como el lugar natural de lo que Rossana
Reguillo (2007) llama los “cuerpos ingobernables”. El pobre “aparece
potencialmente representado dentro de estos imaginarios sociales/textua-
les, como un criminal” (Rotker, 2000: 11). Imaginarios fébicos que, sefa-
la Luis Duno-Gottberg (2013), se extienden con mayor fuerza a partir
de la llegada al poder de Hugo Chavez, en la medida que la polarizacién
politico-ideoldgica desde ese momento recurre a esa histérica polariza-
ci6n social (clasista y racializada) para generar adhesiones y hacer pros-
perar sus proyectos.

En este contexto, las fronteras simbdlicas, rehabilitadas por el miedo
y la radicalizacién moral, definen la imagen del joven popular asimilada
a la figura del malandro como el limite exterior del ciudadano decen-
te. Del otro lado, el heredero del orden formal se encarna en la figura
del sifrino. En Venezuela, este término hace referencia a un joven clase
media-alta cuya performance no responde a un estilo cultural homogé-

Revista Mexicana de Sociologia 81, ndm. 1 (enero-marzo, 2019): 37-61.



46 PABLO ANTONIO CARABALLO CORREA

neo, pero al que la ostentacion de simbolos de estatus y la capacidad de
consumo le sirven como mecanismos de distincién frente a lo popular
(entendido como “vulgar”). El sifrino es el cuerpo no-marcado (o marcado
por sus privilegios). En términos de Reguillo (2007), este seria el joven
“incorporado”. Esto no significa que no sea, en muchos casos, sujeto de
transgresion, pero ostenta como rasgo definitorio (real o imaginario) la
docilidad frente a la estructura social dominante. Esa docilidad lo con-
vierte en objeto de interpelacién por parte de los jovenes identificados
como malandros. Estos recurren al estigma que los marca como afirma-
ciéon machista de sus identidades masculinas, nombrando a los sifrinos
“maricos”, “mamitas”, “brujas”, hombres feminizados que encarnan la
alteridad simbdlica. Asimismo, el barrio es representado por los jévenes
que lo habitan como el espacio de lo real, mientras que las urbanizacio-
nes constituyen un mundo aséptico de apariencias. Ellos viven la calle,
“la dureza de la muerte, de los tiroteos; pero también la efervescencia
de la vida urbana y del encuentro esclarecedor”, por lo que se asumen
como los “verdaderos” ciudadanos (Zubillaga y Garcia Ponte, 2012: 313;
Sanchez, 2011). El barrio, como la “verdadera” Caracas, es el espacio de
pertenencia heterotépico que tipicamente impugna “los otros espacios”
como ilusién e irrealidad (Foucault, 2010: 30).

De este modo, “Este” y “Oeste”, los barrios y las urbanizaciones, trazan
los contornos de “un pensamiento y la expresion espacio-temporal de una
forma de pensar y hacer la ciudad” (Herrera Napoleén, 2011: 29). Hete-
rotopias ligadas con “recortes singulares del tiempo”, heterocronias, que se
rozan y tensionan, pero no llegan a mezclarse (Foucault, 2010: 26). Pese a
su reivindicacién (e incluso, en la propia reivindicacién), el barrio tiende a
ser representado como el espacio de un tiempo pasado y por lo tanto dete-
nido, reminiscencia de la ruralidad pasible y a la vez violenta a partir de
la que se formé, con la migracién del campo a la ciudad. Segin Alejan-
dro Moreno (2009: 226), cada barrio, en su supuesta autonomia, parece
mas “un pueblo tradicional que un sector de la ciudad”. En cambio, en
las urbanizaciones se concentraria el ideal occidental de modernidad; el
tiempo del progreso, donde se materializa el “imaginario urbano” (Soja,
2008: 39), el espacio concebido, en términos de Henri Lefebvre (2013:
97), por planificadores, ingenieros y tecnécratas fragmentadores. Para
Ociel Ali Lopez (2015), el sifrinaje es el resultado de la penetracién occi-
dental y, en ese sentido, se corresponde mds con un ethos cultural que con
una actitud o estilo. Es el ethos de las élites venezolanas, proveniente de la
aristocracia criolla formada luego de la conquista en torno al mantuanaje

Revista Mexicana de Sociologia 81, nim. 1 (enero-marzo, 2019): 37-61.



CARACAS HETEROTOPICA. ESPACIOS IDENTITARIOS Y FRONTERAS SIMBOLICAS 47

caraquefio. Desde este punto de vista, el sifrinaje no remite Gnicamente
a “recursos y poder” sino también (sobre todo) al “linaje” que lo vincula
con las sucesivas oleadas migratorias de europeos (Lépez, 2015: 104-105).
Esta inmigracién fue incentivada por diversos gobiernos del siglo XX, a
partir de una politica eugenésica que promovia un blanqueamiento no
s6lo de orden étnico-racial, sino como asimilaciéon cultural a la blanquitud,
en un sentido identitario-civilizatorio (Echeverria, 2010).

En un sentido similar, Verénica Zubillaga y Alberto Gruson (2006: 40)
elevan la “l6gica del malandraje” al nivel de paradigma social y modelo
cultural, cuya manifestaciéon mads clara seria lo que llaman la “tentacién
mafiosa”. Para los autores, la persistencia de este modelo (pulsional,
tradicional y primitivo) “atenta frontalmente contra la modernidad”. Al
margen de los diacriticos corporales visibles, el malandraje pasa a ser la
sustancia de una venezolanidad que debe trascenderse si se quiere al-
canzar el “desarrollo”. Mientras que, para Moreno (2009: 226), el barrio
responde a un modo de vivir relativamente armonico, pero igualmente
en radical oposicién a la l6gica moderna del capital. De este modo, los
mas disimiles imaginarios utépicos (que deslocalizan las heterotopias
para sefalar su trascendencia como modelos culturales) coinciden en la
produccién del barrio como un exterior, ya sea para idealizarlo o para
condenarlo. La representacién heterotépica de Caracas produce los es-
pacios de sujetos incompatibles que, en tltima instancia, reproducen las
jerarquias que los constituyen. Asi, el barrio y su “légica de malandraje”
es aquello que existe en paralelo con la sociedad moderna y a la vez
en oposicion necesaria a la posibilidad de su materializacion plena. La
condena de la economia informal callejera y de las alteraciones impro-
visadas en infraestructuras fisicas como “ranchificaciéon” de la ciudad (en
referencia a los ranchos de los barrios) denota el cardcter pernicioso y
contaminante de ese modelo cultural, mientras que la “modernizacién”
se asocia a la superacién individual o colectiva y al progreso social. Asi,
los barrios se convierten en una “heterotopia de desviacién” (Foucault,
2010: 23) que, constituida al margen de la aspiraciéon hegemonica, niega
la modernidad de la gran urbe venezolana, lo que ha implicado que la
mayoria de los gobiernos traten de hacerla desaparecer o invisibilizarla.

En 2016, la primera ediciéon de la Feria del Libro del Oeste de Cara-
cas tomo6 como uno de sus lemas “El Oeste también existe”, indicando
la necesidad de llevar al “Oeste” eventos “culturales” de ese tipo, restitu-
yendo las fronteras que lo separan del “Este”. Como ha sefialado Ascanio
(2013: 20-21), la inversién del estigma de victimarios luego del llamado

Revista Mexicana de Sociologia 81, ndm. 1 (enero-marzo, 2019): 37-61.



48 PABLO ANTONIO CARABALLO CORREA

“Caracazo”® ha devenido en una nueva “marca biografica” sobre los
sectores empobrecidos y los habitantes del barrio, ahora como victimas
estructurales del sistema social. Ambas imagenes (victimarios y victi-
mas sociales) coexisten hoy en los discursos dominantes. Se confunden
y se emplean de manera instrumental para legitimar el control que se
ejerce sobre estos sectores en tanto criminales en potencia o bien la
implantacién de politicas paternalistas y de discursos populistas. Esto
se traduce en dinamicas simultaneas de exclusion e inclusién (Wade,
2013) que reifican categorias de sujetos. La demanda de inclusién ma-
terial supone la exclusién simbélica de aquellos que se hace entrar a la
senda de la modernidad. En dichas dindmicas de inclusién-exclusién, el
malandro caraquefio se construye en la frontera de las heterotopias. Es,
por un lado, el objeto de planes y programas de inclusién que ratifican
su otredad. Pero también es el cuerpo devenido amenaza sobre el que
se soporta el dispositivo de miedo/seguridad y que legitima la demanda
de mayor control policial y militar, pues la capacidad contaminante del
barrio se mueve y se extiende a través del cuerpo del malandro.

CUERPOS FRONTERIZOS

A mediados del siglo XX, terminada la dictadura militar de Marcos Pérez
Jiménez (1958), la producciéon del malandro, en relacién con lo que Fou-
cault (1997) llama “ilegalismos populares”, se introduce en el contexto
de una recién inaugurada democracia liberal que aseguraba la igualdad
formal, pero reproducia nuevas jerarquias. Un contraderecho, microfisico
e infinitesimal, que se impone al contrato liberal a través de “disimetrias
insuperables” independientes de las leyes (Foucault, 1997: 225-226). Si
el malandro es el exterior del ciudadano, puede entenderse entonces a
partir de estos afios la implicita insistencia en descubrir la identidad que
lo define y problematizar su origen. La imagen del malandro no es, pues,

8 El “Caracazo” fue una serie de protestas ocurridas en Caracas y sus alrededores
(con eco en otras ciudades del pais) en febrero de 1989, en respuesta a la politica de
ajuste estructural implantada por el gobierno recién electo de Carlos Andrés Pérez. La
reaccién represiva del Estado dejaria miles de muertos y heridos, haciendo que se con-
solidara el “rechazo de la poblacién a los actores hegemonicos” (Lopez Maya, 2008: 61).
Seguin Tablante (2008: 117), a partir del “Caracazo” la pobreza se convierte “en la prin-
cipal causa de movilizacién politica en Venezuela a lo largo de los afios noventa”. Expre-
sion del desgaste del sistema imperante, el discurso chavista se apropiard del “Caracazo”,
mito fundacional del chavismo como “proceso identitario” (¢f. Teran Mantovani, 2015).

Revista Mexicana de Sociologia 81, nim. 1 (enero-marzo, 2019): 37-61.



CARACAS HETEROTOPICA. ESPACIOS IDENTITARIOS Y FRONTERAS SIMBOLICAS 49

la representacién de un elemento real, sino una “significacién operante”,
en los términos de Cornelius Castoriadis (2013: 227-228), en tanto que
“no necesita para existir ser explicitada en los conceptos o las represen-
taciones y que actda en la préctica y el hacer de la sociedad considerada
como sentido organizador”. Su definicién como alteridad salvaje es en
Venezuela la base del imaginario fundante del ideal moderno que senala
Trouillot (2011), por eso, como vimos, no se refiere sélo a sujetos concre-
tos; su encarnacion es la sintesis de un “modelo cultural”. La inclusién y
la exclusién simultaneas funcionan como dinamicas mutuamente consti-
tuyentes del cuerpo del malandro, en la medida que la inclusién restituye
su exclusién simboélica y reifica su pertenencia a espacios otros. Pero en
tanto que es parte del funcionamiento de la ciudad formal, su movilidad
ratifica la porosidad de las fronteras que lo excluyen y, al mismo tiempo,
su necesaria presencia como exterioridad interna lo convierte en una
entidad amenazante.

Retomando la propuesta de Manuel Delgado (1999), podemos en-
tender al malandro como un cuerpo fronterizo, en la medida que esta
permanentemente expuesto a la liminalidad de las fronteras que lo exclu-
yen. El malandro atraviesa a diario los limites que se le imponen, sea para
hacerse participe de la urbe o del consumo, sea para trabajar, sea para de-
linquir. No todos los usuarios del espacio urbano son seres fronterizos en
el mismo sentido (en tanto que transeuntes, “seres de la indefinicién”,
alteridades generalizadas de una liminalidad total, la urbs que resiste a la
polis), como sefala Delgado, ni sus desplazamientos son equiparables. Si
el sifrino es el joven de antemano incorporado, la posibilidad de parti-
cipacién del malandro implica, en cambio, su inclusién en una sociedad
que permanentemente lo expulsa a sus margenes. El malandro se produce
por las fronteras simbélicas y morales que definen la geografia de Caracas
y sus espacios de pertenencia, tanto como en el vinculo intersticial que
une esos espacios como sistema.

Esta condicién liminoidal hace del malandro el “vacio del centro” de
Victor Turner (1988: 133), “que [estando al margen] es indispensable,
sin embargo, para el funcionamiento de la estructura de la rueda”. El
malandro, en los términos de Delgado (1999: 110), “esta al mismo tiempo
dentro y fuera del sistema social. No es que esté en la frontera, puesto que es
¢l mismo quien define precisamente esa frontera, quien la encarna: él es
la frontera” (cursivas del autor). La porosidad de las fronteras no es un
fallo, en la medida que sobre sus resquicios se sostiene el orden. El malan-
dro no es un error del sistema, sino la conjuncién necesaria que la ciudad

Revista Mexicana de Sociologia 81, ndm. 1 (enero-marzo, 2019): 37-61.



50 PABLO ANTONIO CARABALLO CORREA

requiere para funcionar. Mano de obra barata, a veces; soporte ilegal de
transacciones legales, otras veces. Los jovenes del barrio, como el barrio
mismo, se “interpenetran con otras categorias sociales y residenciales”
(Ferrandiz, 2001: 76). Por eso, al menos en Caracas, es contra ellos (y no
contra el urbanita genérico, como pretende Delgado, 1999) “contra quien
se proclaman los estados de sitio y los toques de queda, que consisten en
dejar el espacio urbano libre de sus naturales, los peatones, en acuartelar
a quienes podrian verse asaltados por la tentacién de ir de aqui para alla”
(Delgado, 1999: 201; cursivas del autor).

La produccién del malandro como ente fronterizo, exterior constitu-
tivo llamado continuamente a ser incluido, crea también un espacio de
movimiento y reconocimiento para los sujetos concretos que son marcados
por esa categoria. La intervencién en el espacio social no ocurre fuera de
las estructuras sociales y simbolicas. Al contrario, las estructuras son una
“condicién cultural capacitadora” (Butler, 2002: 25). De este modo, la
interpelacién, al tiempo que excluye y reproduce formas de dominacién,
también opera paraddjicamente como un modo de reconocimiento que
dota de existencia social, creando “en su negacién del reconocimiento, un
cierto espacio socialmente reconocido (en tanto reconocible) desde el que
lidiar con las estructuras normativas” (Pérez Navarro, 2007: 374; cur-
sivas del autor). Este espacio de enunciaciéon liminal se produce como
condicién a-estructural desde donde intervenir, a la vez posibilidad de
existencia de la communitas de Turner (1988) pero también posibilidad
de deriva, en los términos de David Matza (2014). En suma, es la condi-
cién de una potencia generadora e instituyente, que es también el lugar
del cuerpo derivante y anémico. Un espacio liminal que es, en ese sen-
tido, una posibilidad ambivalente de creatividad o de reinstalacion de la
violencia estructural.

La apropiacién de la marca estigmatizante como espacio de enuncia-
cién se observa en los discursos de grupos organizados que, como en el
caso del colectivo politico-cultural Tiuna El Fuerte,? reivindican la no-

9 Tiuna El Fuerte se forma en 2005 bajo la figura de “Nucleo Endégeno Cultural”.
Tiene su sede en el barrio caraqueino El Valle. El “parque cultural” Tiuna El Fuerte
estd formado hoy por cinco “naves” con estudio de grabacién, anfiteatros, biblioteca,
ludoteca, comedor, taller de serigrafia y tienda para el puablico. El proyecto arquitecténi-
co, basado en estrategias de reciclaje y reutilizacién de materiales, fue desarrollado por
Alejandro Haiek. Los servicios que ofrece el colectivo, asi como los proyectos que desa-
rrolla, giran en torno a las “artes urbanas”. El Tiuna puede considerarse una iniciativa
de “resistencia estructurada” en tanto que parte de la politizacién de la oposicién a la

Revista Mexicana de Sociologia 81, nim. 1 (enero-marzo, 2019): 37-61.



CARACAS HETEROTOPICA. ESPACIOS IDENTITARIOS Y FRONTERAS SIMBOLICAS 51

incorporacién de los jovenes populares que lo conforman, compitiendo
con el “malandreo” asociado con la violencia, pero respetando, negocian-
do y valorando los cédigos de los jévenes populares como “expresiones
legitimas” de sus identidades (Ponce, 2010); un “malandreo” politizado
que se convierte en un instrumento de “concientizacién” (Zubillaga y
Garcia Ponte, 2012). La apropiacién, la variacién y la resemantizaciéon
de otros términos, como “lacra” o “tuki”,!® operan en sentido similar,
activando un “proceso de empoderamiento y confrontaciéon de los ima-
ginarios dominantes y hegemoénicos” (Restrepo, 2009). No obstante,
€sos procesos no estan exentos de ser recapturados por esos poderes
hegemoénicos. En particular, esto se evidencia en el uso instrumental y
propagandistico que los gobiernos venezolanos hacen de lo popular, con
el objetivo de construir la ficcién de un pueblo originario y legitimar sus
proyectos politico-partidistas especificos.

La articulacién publica de los discursos reivindicativos de quienes
son marcados como malandros estd vinculada, en anos recientes, con la
consolidaciéon del chavismo como proceso politico emergente, devenido
proyecto hegemonico, centralizado y recentralizador. En este contexto,
dichos discursos se enfrentan y solidarizan con otros discursos y actores
sociales en términos complejos, muchas veces a partir de veladas lealtades
subterraneas con el poder constituido. La liminalidad es, asi, recapturada
y recentrada para afirmar la exterioridad de los sujetos devenidos ahora
sujetos de la revolucion. Esto se expresa en la apropiacién del lenguaje po-
pular por parte del Estado y un desplazamiento simbolico donde “Chévez”
aparece como el significante que viene a reemplazar al “pueblo” como eje
articulador (Ascanio, 2013), en esléganes explicitos como “Tod@s somos
Chavez”. La racializacién de la polarizacién chavismo-oposicion reinstala
la separacién heterotépica entre modelos culturales opuestos, mutuamente
excluyentes. La representacion de Chavez como negro, zambo o “indio”

criminalizacién de la que son objeto los jévenes populares que conforman el colectivo,
desde donde desarrollan otras formas de organizacién (¢f. Caraballo, 2015).

10 Algunos colectivos de jévenes caraquefios se han apropiado del término “lacra”
asociandolo con una rebeldia politica que se contrapone a la figura delictiva del malan-
dro (Pina Narvaez et al., 2012). Por su parte, segtin Torrevilla y Camara (2015:13), “tuki”
(o “tuky”) se refiere a una identidad que surge a mediados de la década del 2000 en los
barrios caraquefios. Esta no tiene originalmente una connotacién politica directa, sino
que gira en torno a la llamada “changa tuki”, un género hibrido de musica electrénica.
La asociacién con el barrio le da al término “tuki” un sentido peyorativo y suele em-
plearse como sinénimo de “malandro”. Su reivindicacién posterior suele adquirir un
sentido politico.

Revista Mexicana de Sociologia 81, ndm. 1 (enero-marzo, 2019): 37-61.



52 PABLO ANTONIO CARABALLO CORREA

(Guerrero, 2007), define una serie de equivalencias que le permite al pro-
yecto chavista identificarse practicamente con todos los sujetos excluidos.
En ese mismo sentido, sus opositores apelan, de un modo mas velado,
a una blanquitud moderna que aseguraria el progreso de la nacién, en
contraste con el “atraso” social y econémico asociado con el proyecto del
chavismo, vinculando explicitamente a Chavez con los modos tradicionales
del malandro venezolano (Torres, 2009).

Como ha senalado Emiliano Teran Mantovani (2014: 265), el sujeto
que se construye desde la oposicién “es el tipico agente racional abstracto de
la teoria neoclasica, un sujeto que se presenta como ‘libre’”. En contrapo-
sicién, Lopez (2015: 200) define el “malandreo” como “la cultura caribe
durante los siglos XX y XXI”. Si, segiin este autor, el sifrinaje es el resul-
tado de una genealogia directa que se origina con los blancos criollos y
desemboca en la élite opositora actual, el malandro deviene el paradigma
de subversion del “sujeto caribe” de la revolucion de Chavez, y el sustrato
esencial del “chavismo salvaje” (Lépez, 2015; Teran Mantovani, 2014).
Esta recaptura simbdlica, expresada en el uso de la jerga popular en la
propaganda oficial del chavismo, no s6lo implica su instrumentalizacion,
sino la restitucién de la otredad de sus hablantes originales: es “la lengua
de los ‘otros™ (Ascanio, 2013: 28). Esa representacién se encuentra con
la paraddjica formacién de un sujeto politico que busca su esencia en el
pueblo tradicional, que debe ser el otro (el alter-nativo a la modernidad,
de Trouillot, 2011) sobre el que se apoye ideolégicamente el proyecto
revolucionario, pero continuamente lo representa también como sujeto
deficitario que requiere de la tutela del Estado para ser incluido en el
sistema al que se opone (Antillano, 2016). Asi, en paralelo al enalteci-
miento de la bondad del salvaje utépico, el Estado pugna por convertirse
en potencia mundial, suscribiendo el ideal civilizatorio heredado del
imaginario occidental. El discurso crea el sujeto salvaje como subalter-
nidad anti-capitalista, a la vez que mediante la “masiva distribucién de
petro-dolares” lo inserta “en modos de vida configurados en torno a la
sociedad de consumo” (Teran Mantovani, 2015: 41), generando una in-
flacién de expectativas vinculadas con ésta y una mayor fragmentaciéon
y jerarquizacién “horizontal” (intraclase) entre grupos tradicionalmente
excluidos (Antillano, 2014, 2016).

Estas operaciones simbolicas de produccién, apropiaciéon y recaptura
de los sujetos muestran el caracter ambivalente del espacio desde el que
los sujetos pueden actuar y responder a las limitaciones estructurales
que se les imponen en los discursos que los nombran. Una representacién

Revista Mexicana de Sociologia 81, nim. 1 (enero-marzo, 2019): 37-61.



CARACAS HETEROTOPICA. ESPACIOS IDENTITARIOS Y FRONTERAS SIMBOLICAS 53

del malandro, como el otro radicalmente deshumanizado, posibilita en
ese sentido un retorno a la estructura que lo produce, para revitalizar
desde alli los monstruos que ella imagina. Luis Duno-Gottberg (2010) ha
mostrado, por ejemplo, cémo el malandro es presentado en la pelicula
Secuestro express (2005) como un monstruo abyecto. En una pelicula mas
reciente, Hora cero (2010), uno de los personajes que encarna la figura
del malandro es el protagonista, un sicario llamado “La Parca”. Aunque
finalmente se convierte en héroe (también en Secuestro express, al final,
uno de los malandros se redime), su renuncia supone la entrega a un acto
sacrificial en el que es asesinado. El sujeto es, asi, definido a partir de una
violencia que lo constituye estructuralmente y que, a decir de Moreno
(2011: 114), se autonomiza “de todo lo que se ha conceptualizado como
‘humano’”.!! Tal como Yimi Loreto, el personaje de un cuento de José
Pulido (2013: 18), que “mata como si estuviera orinando: no se puede
aguantar. Es tan asesino que casi no es otra cosa”.

La apropiacién de esa representacion monstruosa se ha traducido en
Venezuela en una violencia desmedida y en la concrecién de un poder
despético a partir de una reconfiguraciéon del poder dentro de las carce-
les y la emergencia de nuevos liderazgos. En ese contexto, la figura del
pran'? se impone como un agente social que tiende a monopolizar por
medios informales y paralegales el control de las carceles. Los pranes y

' Segtin Guerrero (2012: 30), uno de los pilares simbélicos de la Naci6n es la “sa-
grada familia venezolana”, que necesita “de la construccién de un grupo familiar mons-
truoso, anormal, para reafirmar su normalidad” (cursivas del autor). En este sentido, es
sintomadtica la representaciéon del “malandraje” como un modelo cultural que implicaria
“la exacerbacién de la l6gica matrisocial”, en tanto “matriz de sentido [vinculada con
el mundo popular-tradicional] que tiene como centro la dependencia materno-filial” y
que se opone a la racionalidad moderna (Zubillaga y Gruson, 2006: 41). Asimismo, para
Moreno (2011: 112) la violencia estructural del malandro seria el resultado de la “ausen-
cia de madre significativa [...], de afecto positivo, de relaciones vinculantes, de atencién
profundamente amorosa”. La monstruosidad del malandro queda asi cenida a la anomia
de su nucleo familiar. Ambos son, en dltima instancia, el afuera de una normalidad he-
gemonica, la “sagrada familia”, que para Guerrero (2012: 35) es un tema que en Vene-
zuela, aunque de manera a veces velada, produce consensos mas alld de la polarizacién
y la “tenencia circunstancial del poder”.

12 E1 término hace referencia a una persona privada de libertad que se impone sobre
sus pares y sobre las autoridades carcelarias, para ejercer el control sobre la prisién, ha-
ciendo de ésta muchas veces una especie de centro de operaciones de actividades ilicitas
que se ejecutan tanto dentro como fuera de ella. EI modelo del “pran carcelario” es,
para Antillano (2010: 26), la estabilizacién y estructuracién (“autonomizaciéon”, en tér-
minos de Moreno, 2011) del poder del malandro “tradicional”, en la medida que ejerce
de manera despética el monopolio total de la violencia.

Revista Mexicana de Sociologia 81, ndm. 1 (enero-marzo, 2019): 37-61.



54 PABLO ANTONIO CARABALLO CORREA

todo el entramado “burocritico” que se teje a su alrededor han logrado
hibridarse con las estructuras sociales sobre las que se sostiene el poder
formal, exacerbando el imaginario del malandro cruel y criminal que da
paso asi a otros poderes: unos “sujetos endriagos” (Valencia, 2010) que
revelan de otro modo su potencia anémica e instituyente. En este caso,
la liminalidad como espacio a-estructural y marginal (Delgado, 1999)
“provoca una maximizaciéon de la estructura” (Turner, 1988: 135). Esa
liminalidad sobre la que se organizan formas paralelas de ordenamiento
fue retratada en una serie de fotografias documentales de la artista Ama-
da Granado (Penitenciario, 2012). En ésta el ejercicio de dicho poder se
muestra, no a partir de la violencia que sufren los sujetos marginalizados
por ese orden emergente, sino a través de los privilegios de los que go-
zan el pran y su séquito: comida, espacios recreativos, mascotas exoticas,
albercas a las que pueden acceder en cualquier momento y que pueden
compartir con sus visitas. Granado (2016) describe la carcel como un
lugar donde “los malandros més poderosos [estdn] armados y [no hay]
ni un solo guardia adentro”. Pero al mismo tiempo como una “burbuja
sonada. Nifnos extasiados de felicidad alrededor de la piscina del club de
fines de semana. Uno que otro preso flotando en el agua”. Segiin Andrés
Antillano (2010), el modelo del pran es el reordenamiento, dentro y fuera
de las carceles, del liderazgo y control que ejercia el malandro “viejo”
en el barrio. Es también la ocupacién de espacios abandonados por el
control legal y legitimo del Estado, y la sofisticacién de una violencia que,
en ultima instancia, se le imputa de manera esencial.

CONCLUSION

En la madrugada del 12 al 13 de julio de 2015, los medios de comuni-
cacién venezolanos cubrieron la noticia de que el barrio caraqueno Cota
905 estaba siendo intervenido por cuerpos policiales y militares. Era el
inicio de una serie de operativos de seguridad que, bajo el nombre de
Operaciéon de Liberacién del Pueblo (OLP), concentraba sus acciones
en el “Oeste” de Caracas, extendiéndose luego a las zonas igualmente
empobrecidas de otras ciudades del pais. Pese a las criticas, el presiden-
te Nicolas Maduro se mostré como una figura paternal que protegia al
pueblo, apoyandose en un discurso que Antillano (2016) ha asociado con
un moralismo de izquierda. La presentaciéon de los jévenes asesinados
durante los procedimientos, como espectaculo mediatico e indicador
de éxito (Provea, 2015), y el hecho de que se utilizara como estrategia

Revista Mexicana de Sociologia 81, nim. 1 (enero-marzo, 2019): 37-61.



CARACAS HETEROTOPICA. ESPACIOS IDENTITARIOS Y FRONTERAS SIMBOLICAS 55

electoral expresaba y reproducia la operacién simbélica que hace posible
la trivializacién de esas muertes. A pesar de la polarizacién, lideres y
seguidores de la oposicién estuvieron de acuerdo con las medidas im-
plantadas por el gobierno chavista, cediendo el conflicto politico a una
l6gica de guerra, en los términos de Achille Mbembe (2011), en la que
los “enemigos” se convertian en “amenazas existenciales”. Esta comu-
nién contradice la intensa modificaciéon en los discursos e imaginarios
dominantes que a partir del ascenso del chavismo habrian ocurrido en
el pais (cf. Del Bufalo, 2013), mostrando en cambio la evidencia de una
continuidad epistémica,'® que es negada por la representacion que el
propio chavismo construye de si como parte del discurso sobre el que
éste sostiene su hegemonia.

En los primeros anos del chavismo, ya voceros oficiales legitima-
ban la violencia institucional que se ejercia en los sectores populares,
especialmente sobre jévenes varones, a quienes se le llegé a considerar
“pre-delincuentes” cuando no habian incurrido en ningin delito (Zu-
billaga, 2010; Ferrandiz, 2004). Esto se afianza con un desplazamiento
explicito hacia un punitivismo que legitima la criminalizacién de grupos
desfavorecidos y estigmatizados, asi como una doble punicién que “sobre-
criminaliza” delitos que son mas frecuentes a pequeiia escala y en sectores
populares (Antillano, 2016: 129). Como se mostré a lo largo del articulo,
la apelacién al sujeto popular, tanto en la reivindicacién como a pesar
de ella, tiende a reificar su exterioridad. Las heterotopias inscriben sus
fronteras en los cuerpos de los sujetos, ordenando la ciudad de acuerdo
con distinciones y jerarquias excluyentes. Esto convierte a los cuerpos en
que se encarna la imagen del salvaje en cuerpos siempre disponibles para
el sacrificio. La producciéon imaginaria de esa otredad posibilita entonces
la “ficcionalizacién” de un enemigo comin (Mbembe, 2011). Asi, los cuer-
pos susceptibles de ser reconocidos como malandros se convierten en el
“artefacto expiatorio” (Jaureguiy Dabove, 2003: 12) al que se da muerte
o se deja morir como si se tratase de un orden natural restableciéndose.

13 Estamos de acuerdo con Terdn Mantovani (2014: 259) cuando sefnala que el pro-
ceso chavista no debe “evaluarse s6lo como proceso de ruptura histérica, sino también
de continuidad con el pasado”.

Revista Mexicana de Sociologia 81, ndm. 1 (enero-marzo, 2019): 37-61.



56 PABLO ANTONIO CARABALLO CORREA

BIBLIOGRAFIA

ANTILLANO, Andrés (2010). “Transformaciones en los modos de ser del
malandro: 2 décadas”. Ponencia presentada en la jornada Malandros:
Identidad, Poder y Seguridad. Grupo de Investigacién Juventudes
OTRAS, Tiuna El Fuerte, Caracas, 30 de abril. Disponible en <https://
issuu.com/tiunaelfuerte/docs/malandros> [Gltima consulta: 15 de
enero de 2017].

ANTILLANO, Andrés (2014). “Reconsiderando la relacién entre desigual-
dad y violencia para el caso venezolano”. En América Latina y el Caribe:
un continente, multiples miradas, coordinado por Alba Carosio, Catalina
Banko y Nelly Prigorian, 199-208. Buenos Aires: Consejo Latinoame-
ricano de Ciencias Sociales.

ANTILLANO, Andrés (2016). “Incluir y castigar: tensiones y paradojas
de las politicas hacia los pobres en la Venezuela pos-neoliberal”. En
Paradoxos da seguranga cidadd, coordinado por José Vicente Tavares y
Dos Santos y César Barreira, 123-138. Porto Alegre: Tomo.

ASCANIO, Celiner (2013). “Jerga y politica: nuevas ‘representaciones’ en
la Venezuela contemporanea”. Mundo Nuevo 5 (11): 16-30.

BETTIE, Julie (2003). Women without Class. Girls, Race, and Identity. Cali-
fornia: Universidad de California Press.

BOLIVAR, Teolinda (1995). “Urbanizadores, constructores y ciudadanos”.
Revista Mexicana de Sociologia 57 (1): 71-88.

BORNEMAN, John (2012). “Border regimes, the circulation of violence
and the neo-authoritarian turn”. En A Companion to Border Studies,
compilado por Thomas Wilson y Hastings Donnan, 119-135. Oxford:
Blackwell Publishing.

BRENNA, Jorge (2011). “La mitologia fronteriza: Turner y la modernidad”.
Estudios Fronterizos 24 (12): 9-34.

BRICENO-LEON, Roberto (2007). “Violencia, ciudadania y miedo en Ca-
racas”. Foro Internacional 189 (3): 551-576.

BUJANDA, Héctor (2015). “Andrés Antillano: la recesién econdémica y el
aumento de la represién son una chispa eficaz para los estallidos so-
ciales” [en linea]. Contrapunto. Disponible en <http://contrapunto.com/
noticia/andres-antillano-el-aumento-de-la-represion-es-una-chispa-

Revista Mexicana de Sociologia 81, nim. 1 (enero-marzo, 2019): 37-61.



CARACAS HETEROTOPICA. ESPACIOS IDENTITARIOS Y FRONTERAS SIMBOLICAS 57

eficaz-para-los-estallidos-sociales/> [altima consulta: 12 de febrero
de 2017].

BUFALO, Enzo del (2013). “Presentacion”. Mundo Nuevo 5 (11): 12-15.
BUTLER, Judith (2002). Cuerpos que importan. Buenos Aires: Paidds.

CARABALLO, Pablo (2015). “El cuerpo malandro. Violencia e identidad
masculina en el barrio”. Espacio Abierto 24 (3): 141-158.

CASTORIADIS, Cornelius (2013). La nstitucion imaginaria de la sociedad.
México: Tusquets.

COMISION NACIONAL PARA LA REFORMA POLICIAL (CONAREPOL) (2006).
Caracteristicas de la policia venezolana. Caracas: Conarepol.

DELGADO, Manuel (1999). El animal publico. Hacia una antropologia de los
espacios urbanos. Barcelona: Anagrama.

113

DUNO-GOTTBERG, Luis (2013). ““Malas conductas’: nuevos sujetos de la
politica popular venezolana”. Espacio Abierto 22 (2): 265-275.

ECHEVERRIA, Bolivar (2010). Modernidad y blanquitud. México: Era.

FERRANDIZ, Francisco (2001). “De la cuadricula al Aleph: perfil histérico
y social de Caracas”. Boletin Americanista 51: 63-80.

FERRANDIZ, Francisco (2004). “Memorias afligidas. Historias orales y

corpéreas de la violencia urbana en Venezuela”. Historia, Antropologia
y Fuentes Orales 1 (31): 5-27.

FREITAS, Julio de (2008). “La inseguridad como discurso y recurso de la
apropiacién y uso del espacio publico”. Cuaderno Urbano 7 (7): 215-
231.

FoucAULT, Michel (1992). “Nietzsche, la genealogia, la historia”. En
Microfisica del poder. Madrid: Piqueta.

FoucAauLr, Michel (1997). Vigilar y castigar. Nacimiento de la prision.
México: Siglo XXI Editores.

FoucAuLT, Michel (2010). El cuerpo utépico. Las heterotopias. Buenos Aires:
Nueva Vision.

GABALDON, Luis Gerardo (2010). “Empoderamiento juvenil y violencia
policial”. En Juventud, violencia y seguridad ciudadana, editado por Con-
sejo General de Policia, 19-28. Caracas: Consejo General de Policia.

Revista Mexicana de Sociologia 81, ndm. 1 (enero-marzo, 2019): 37-61.



58 PABLO ANTONIO CARABALLO CORREA

GARCIA ALONSO, Maria (2014). “Los territorios de los otros: memoria y
heterotopia”. Cuicuilco 61 (septiembre-diciembre): 333-352.

GRANADO, Amada (2016). “La historia detras de las fotos de Amada
Granado en el Penitenciario de San Antonio” [en linea]. Prodavin-
ci. Disponible en <http://prodavinci.com/2016/02/07/actualidad/
la-historia-detras-de-las-fotos-de-amada-granados-en-el-penitenciario-
de-san-antonio/> [Gltima consulta: 12 de enero de 2017].

GUERRERO, Javier (2007). “El gran varén. Disputas del cuerpo nacional
venezolano en tiempos de revolucion”. Estudios 15 (30): 385-408.

GUERRERO, Javier (2012). “Culturas del cuerpo: la sagrada familia vene-
zolana”. 452°F 6: 17-38.

HERRERA NAPOLEON, Carola (2011). “Caracas, ciudad histérica diversa.
Aproximacion a la valoracién espaciotemporal de los tejidos urbanos”.
Revista Bitdcora Urbano Territorial 19 (2): 21-37.

HERRERA USAGRE, Manuel (2010). “Gated Communities: el papel del
discurso en la desigualdad socioespacial”. Anduli 9: 103-118.

HEYMAN, Josiah (2011). “Cuatro temas en los estudios de la frontera
contemporanea’”. En El Rio Bravo Mediterrdneo: Las regiones fronterizas
en la época de la globalizacion, editado por Natalia Ribas-Mateos, 81-97.
Barcelona: Bellaterra.

JAUREGUI, Carlos, y Juan Pablo Dabove (editores) (2003). “Mapas hetero-
tropicos de América Latina”. En Heterotropias: narrativas de identidad y
alteridad latinoamericana, 7-35. Pittsburgh: Universidad de Pittsburgh.

LEFEBVRE, Henri (2013). La produccién del espacio. Madrid: Capitan Swing.

LOPEZ MAYA, Margarita (2008). “Venezuela: Hugo Chavez y el bolivaria-
nismo”. Revista Venezolana de Economia y Ciencias Sociales 14 (3): 55-82.

LOPEZ, Ociel Ali (2015). 1Dale mas gasolina! Chavismo, sifrinismo y burocracia.
Caracas: Fundacién Casa Nacional de las Letras Andrés Bello.

MATZA, David (2014). Delincuencia y deriva. Como y por qué algunos jovenes
llegan a quebrantar la ley. Buenos Aires: Siglo XXI Editores.

MBEMBE, Achille (2011). Necropolitica. Madrid: Melusina.

Revista Mexicana de Sociologia 81, nim. 1 (enero-marzo, 2019): 37-61.



CARACAS HETEROTOPICA. ESPACIOS IDENTITARIOS Y FRONTERAS SIMBOLICAS 59

MEZZADRA, Sandra, y Brett Neilson (2012). “Between inclusion and ex-
clusion: On the topology of global space and borders”. Theory, Culture
& Society 29 (4/5): 58-75.

MORENO, Alejandro (2009). “Superar la exclusiéon, conquistar la equi-
dad: reformas, politicas y capacidades en el dmbito social”. En La
colonialidad del saber, compilado por Edgar Lander. Caracas: El Perro
y la Rana.

MORENO, Alejandro (2011). “Investigando sobre violencia delincuencial
en Venezuela”. Revista de Investigacion en Psicologia 14 (2): 97-117.

OBSERVATORIO VENEZOLANO DE VIOLENCIA (OVV) (2016). “2015. Tasa
de homicidios llegé a 90 por cada 100 mil habitantes” [en linea].
Disponible en <http://observatoriode violencia.org.ve/2015-tasa-de-
homicidios-llego-a-90-por-cada-100-mil-habitantes/> [Gltima consulta:
5 de enero de 2017].

PEREZ NAVARRO, Pablo (2007). “Cuerpo y discurso en la obra de Judith
Butler: politicas de lo abyecto”. En Teoria queer. Politicas bolleras, maricas,
trans, mestizas, editado por David Cérdoba. Javier Sdez y Paco Vidarte,
133-148. Madrid: Egales.

PINA NARVAEZ, Yosjuan, Eliseb Anuel, Joalbert Parra y Angie Le6n (2012).
“Identidades proscritas en el Paranpanpan”. Revista Comunes 2: 191-
200.

PONCE, Doris (2010). “Comunicacién popular y artes urbanas como espa-
cios de reconocimiento e inclusién juvenil” [en linea]. En Malandros.
Identidad, poder y seguridad. Disponible en <http://issuu.com/tiunael-
fuerte/docs/malandros> [tGltima consulta: 16 de diciembre de 2016].

PROGRAMA VENEZOLANO DE EDUCACION ACCION EN DERECHOS HUMA-
NOS (PROVEA) (2015). “Razzia contra los pobres: un mes de OLP” [en
linea]. Disponible en <http://www.derechos.org.ve/2015/08/13/razzia-
contra-los-pobres-un-mes-de-olp> [dltima consulta: 10 de noviembre
de 2017].

PULIDO, José (2013). Los héroes son villanos timidos. Caracas: Otero.

REGUILLO, Rossana (2007). Emergencia de culturas juveniles. Estrategias del
desencanto. Bogota: Norma.

Revista Mexicana de Sociologia 81, ndm. 1 (enero-marzo, 2019): 37-61.



60 PABLO ANTONIO CARABALLO CORREA

RESTREPO, Eduardo (2009). “Identidad: apuntes tedricos y metodologi-
cos”. En Identidad, cultura y politica. Perspectivas conceptuales, miradas
empiricas, editado por Gabriela Castellanos, Delfin Grueso y Marian-
gela Rodriguez, 61-75. Cali: Universidad de Valle.

ROTKER, Susana (editora) (2000). “Ciudades escritas por la violencia
(a modo de introduccién)”. En Ciudadanias del miedo, 7-22. Caracas:
Nueva Sociedad.

SANCHEZ, Luis (2011). “El hip hop en Venezuela desde la perspectiva
del realismo grotesco de Mijail Batjin”. Revista Estudios Culturales 4
(7): 213-235.

SoJA, Edward (2008). Postmetrépolis. Estudios criticos sobre las ciudades vy las
regiones. Madrid: Traficantes de Suefos.

TABLANTE, Leopoldo (2008). “La pobreza como tema politico y mediatico
en Venezuela”. Cahiers des Amériques Latines 53: 117-146.

TERAN MANTOVANI, Emiliano (2014). “El ‘desarrollo’ como imaginario
y el rentismo como frontera. Subjetividad, politica y naturaleza”. En
América Latina y el Caribe: un continente, multiples miradas, compilado
por Alba Carosio, Catalina Banko y Nelly Prigorian, 255-270. Buenos
Aires: Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales.

TERAN MANTOVANI, Emiliano (2015). “La potencia salvaje del nosotros en
la revolucién bolivariana”. En Devenir casta. Otras politicas ante nuevos
gobiernos, editado por Pensaré Cartoneras, 33-44. Oaxaca: Pensaré.

TORRES, Ana Teresa (2009). La herencia de la tribu. Del mito de Independencia
a la Revolucion Bolivariana. Caracas: Alfa.

TORREVILLA, Jests, y Juan Camara (2015). El bravo tuky. Caracas: Lugar
Comun.

TROUILLOT, Michel-Rolph (2011). Transformaciones globales. La antropologia
y el mundo moderno. Bogota: Universidad del Cauca.

TURNER, Victor (1988). El proceso ritual. Estructura y antiestructura. Madrid:
Taurus.

VALENCIA, Sayak (2010). Capitalismo gore. Espafna: Melusina.

WADE, Peter (2013). “Racismo, democracia racial, mestizaje y relaciones
de sexo/género”. Tabula Rasa 18: 45-74.

Revista Mexicana de Sociologia 81, nim. 1 (enero-marzo, 2019): 37-61.



CARACAS HETEROTOPICA. ESPACIOS IDENTITARIOS Y FRONTERAS SIMBOLICAS 61

ZUBILLAGA, Verénica (2010). “Pensar la prevencién juvenil en Venezuela:
vislumbrar corrientes contrapuestas”. En Juventud, violencia y seguridad
ciudadana, editado por el Consejo General de Policia, 91-104. Caracas:
Consejo General de Policia.

ZUBILLAGA, Verénica (2012). “Violencia, subjetividad y alteridad en
la Caracas del siglo XXI”. En Violencia e institucionalidad. Informe de
Observatorio Venezolano de Violencia 2012, compilado por Roberto
Briceno-Leén, Alberto Camardiel y Olga Avila, 229-251. Caracas: Alfa.

ZUBILLAGA, Veroénica, y Angel Cisneros (2001). “El temor en Caracas:

relatos de amenaza en barrios y urbanizaciones”. Revista Mexicana de
Sociologia 63 (1): 161-176.

ZUBILLAGA, Veroénica, y Maria Teresa Garcia Ponte (2012). “Liricas que de-
nuncian el malestar: el rap de los jévenes varones que habitan barrios
populares en Caracas”. En El nuevo malestar en la cultura, coordinado
por Hugo José Sudrez, Verénica Zubillaga y Guy Bajoit, 285-330.
México: Universidad Nacional Auténoma de México-Instituto de
Investigaciones Sociales.

ZUBILLAGA, Veroénica, y Alberto Gruson (2006). “Venezuela: la tentaciéon
mafiosa”. Socioscopio 4: 34-54.

Recibido: 4 de agosto de 2017
Aceptado: 2 de abril de 2018

Revista Mexicana de Sociologia 81, ndm. 1 (enero-marzo, 2019): 37-61.





