{Cree usted aln... o ya lo sabe?
Entrevista con Georg W. Oesterdiekhotf
y Hermann Strasser!

La religion tuvo en las sociedades premodernas una sustancial fijacion y un sig-
nificado mucho mds relevante que en las sociedades modernas. Como consecuencia
de las influencias de la cultura vy la educacion, los seres humanos cambiaron, desa-
rrollandose en sociedades industriales y reemplazando la comprension religiosa de
la realidad por una mds de tipo logico-racional y empirico-causal. Sin embargo,
el ser humano moderno se plantea en el fondo la pregunta por el sentido. éComo
creamos sentido, si no apelando a la vocacion por las tradiciones? éDesempena
la religion aun hoy en dia un rol digno de mencion en la experiencia humana?
¢Tiene futwro la creencia religiosa? Son estas las cuestiones que abordan los socié-
logos Georg W. Qesterdiekhoff y Hermann Strasser en entrevista con soziologie
heute [sociologia hoy]:

soziologie heute: Senor Strasser, hace dos afnos publicé para la editorial
de Essen, Klartext, una antologia con el titulo Woran glauben? [<En qué
creer?]. Este texto trae consigo interesantes aportes para los prominentes
estudiosos de la religion. <Cémo lleg6 usted a ese desafiante e incierto
titulo? En otras palabras, ¢qué aproximacioén tiene usted a la religién?

Strasser: Esa antologia versa, antes que nada, sobre la localizacién de la
busqueda de sentido a comienzos del siglo XXI, y con ello, sobre la cues-
tion de como luce hoy la competencia entre las religiones y de cémo se
puede estimar el futuro de la religiéon. La aproximacién a la religién tiene
que ver sobre todo con lo que hay —entre el amor a Dios y a las leyes
de la Naturaleza, entre la unidad y la heterogeneidad de religiones—,
una abundancia de formas de vida y maneras de imaginar el sentido. Al
ser humano moderno, al Yo individualizado, puede que mucho le esté
permitido, que todo le parezca posible y, sin embargo, parece estar atado
a la finitud de su hacer terrenal y parece anhelar la liberacién ulterior y
la salvacién. Por ello, la respuesta a la pregunta <En qué creer? es valida,

! Entrevista publicada en soziologie heute (diciembre de 2009). Traduccién de Silvia E.
Villalba Martinez y Hernan D. Valencia Ramirez. Los traductores no comparten necesa-
riamente la opinién de los entrevistados. Traductores de la Red Distrital de Estudiantes
de Historia, Colombia.

221



222 ENTREVISTA

a pesar del tiempo, incluso teniendo en cuenta que muchos han perdido
el horizonte ante las variadas propuestas de creencias.

soziologie heute: Segin su opinién, <qué es en realidad la religién?
Strasser: La religion tiene que ver con la unién, con religio (ligadura hacia
el pasado o relacién con el absoluto, en latin), con la creencia en otro
mundo, animado por dioses o espiritus, y que debe ser impregnado por
la accién humana, por su pensamiento y emociones. Este horizonte de
comprension tematiza la relacién entre la cultura dominante y la multi-
culturalidad, asi como se pregunta por las dosis de religion que necesita
o soporta una sociedad. Dicho brevemente, por religion entiendo un
horizonte de sentido, unido a una menor o mayor confesién religiosa y
que, de ese modo, se vuelve normativa.

soziologie heute: <Coémo evalaa usted la envergadura y la intensidad de la
experiencia religiosa en las sociedades industriales?

Strasser: A pesar de la tendencia regresiva de pertenecer a la iglesia, la
frecuencia de la asistencia a ésta y la religiosidad, la religién contintia
determinando la accién cotidiana de muchos seres humanos, si pensamos
unicamente en los 10 mandamientos. Los valores en los que se basan
estas normas de conducta estan concertados en las constituciones de las
sociedades modernas, asi como en sus leyes, usos y costumbres, respec-
to a los dias laborales y feriados, la Pascua, la Navidad, el bautismo, el
matrimonio y la muerte, sé6lo por mencionar algunos ejemplos. Estas
orientaciones y el horizonte normativo ligado con ellas pueden exten-
derse desde la acciéon individual hasta las estructuras politicas de poder.
En este aspecto, debemos diferenciar la funcién social de la religién de
su importancia para el individuo. Una religién —piense usted solamente
en el cristianismo o en el Islam— podria ser importante para la cohesién
de una sociedad. La religién no se presenta para nada como la cultura
dominante y no necesariamente como un credo —asi como lo muestra
la discusién en Europa sobre la cruz y el turbante—; por lo tanto, no
todos tienen que creer en Dios ni ser parte de una comunidad religiosa.

soziologie heute: Senior Oesterdiekhoff, usted esté trabajando en una obra
de 750 paginas sobre el tema de la religién, titulada Traumzeit der Mens-
chheit. Wesen und Natur der Religion [El sofiar de la humanidad. Ser y
naturaleza de la religién]. ¢Qué importancia tuvo, entonces, la religién
anteriormente en las sociedades premodernas?

Revista Mexicana de Sociologia 80, nim. 1 (enero-marzo, 2018): 221-231.



ENTREVISTA 223

Oesterdiekhoff: En las sociedades premodernas, la religion tuvo una fija-
ci6n y relevancia mucho mas fuerte que en las sociedades modernas. Los
seres humanos se dedicaban a diario a pensamientos y practicas religio-
sos. Invertian una gran parte de sus esfuerzos econémicos en proyectos
y ritos religiosos, tanto en lo que se refiere a su tiempo de trabajo como
a sus bienes materiales. La religion es omnipresente en la psique y en la
vida cotidiana de un ser humano premoderno. Uno puede hacerse una
idea de ello si compara la praxis religiosa de un balinés contemporanea,
de un hindd campesino, de un peruano o de un africano con la de un
cristiano devoto o un musulman de Alemania o Francia. La religiosidad
de los primeros es mucho mds marcada, incluso es mas fuerte que en los
terroristas islamicos. Entonces, el hombre de una cultura premoderna
ve en las divinidades y en el fortalecimiento de la relacién con ellas, la
base que posibilita la existencia del mundo y de su propia vida. Ve en
la diaria presencia del sol y las estrellas, el cambio cotidiano del clima
a través de las décadas, las sequias, las tormentas y las guerras, la en-
fermedad, el nacimiento, la muerte, y todo el resto de los hechos de la
vida diaria, como fenémenos directamente elaborados y causados por los
dioses. Para él, éstos deciden directamente sobre los hechos de la vida
y el desarrollo del mundo. Este ultimo no es nada distinto a lo que los
dioses son, quieren o hacen. Por ello, los seres humados de las culturas
premodernas ven los acontecimientos positivos como bendiciones de las
divinidades y los negativos como castigos de los dioses o como ataques
de espiritus malignos, permitidos estos Gltimos —en su mayoria— por los
dioses. Por esto, el hombre premoderno da alimentos y libaciones a
los dioses, para asegurar que ellos obren en bienestar de los seres hu-
manos, dandoles este abastecimiento material. Ni siquiera el mas devoto
cristiano o musulmén de la Europa actual se aproxima a una compren-
sién tan arcaica y elemental de la relacién entre Dios, el ser humanoy el
mundo. Ni siquiera el mas fervoroso creyente en Europa llegaria a pensar
que los seres humanos tienen que darles de beber y de comer a los dioses
para seguir viviendo. Los seres arcaicos creian esto literalmente. Ya con
este trasfondo, es evidente que las formas de religién practicadas en las
sociedades modernas, incluso de tipo fundamentalista, tan sélo reflejan
un débil reflejo de la “religiéon arcaica entera” [archaische Vollreligion],
como la llamarfa Mircea Eliade.

Revista Mexicana de Sociologia 80, nim. 1 (enero-marzo, 2018): 221-231.



224 ENTREVISTA

soziologie heute: ¢<Coémo pudieron creer los seres humanos que las
divinidades, que son seres espirituales, necesitaban recibir comida y bebida
de los humanos?

Oesterdiekhoff: El hombre arcaico tiene una comprensién completa-
mente diferente de la realidad y la naturaleza, de la que tiene el hombre
moderno. Para aquél, todo lo espiritual tiene siempre una dimensiéon
material, y ante sus ojos, todo lo material tiene una dimensién espiri-
tual. Para él, el mundo, la naturaleza y el ser humano, son espirituales,
misticos y divinos, mientras que los dioses, las personas y los fenémenos
naturales son palpables, eficaces, y estan presentes. Dios y el ser humano
no estarfan separados radicalmente uno del otro, sino que vivirian en
una esfera conjunta de lo real. El culto a los muertos y a los antepasados
ha unificado asimismo gran parte de la praxis religiosa de Australia,
América, Africa, India, Japén y China. Este culto también desempenn6
un rol significativo en Europa, bien entrado el siglo Xv11I. Es bien sabido
que todas las culturas mencionadas referenciaron a un Dios supremo ce-
lestial, al Padre y al Creador; sin embargo, las divinidades y los espiritus
ancestrales eran los mas importantes en la practica cultural. Los seres
humanos confiaban tanto a su ascendencia fallecida (padres, abuelos y
bisabuelos) como al Dios celestial las mismas capacidades, de manera
que se puede entender el Dios celestial como una generalizacién de los
antecesores ya fallecidos. Los seres humanos crefan concretamente que
los ancestros, de una manera directa, creaban, dirigian, comandaban y
controlaban todo el cosmos desde el cielo. Creian asimismo que el Clan
del Senor del Mundo era la propia familia. Equiparaban todo el mundo
con el hogar de los padres.

soziologie heute: Entonces, queda el interrogante: <cémo es posible que los
seres humanos de culturas premodernas fuesen tan tercos para creer €so?
{Cémo es posible que las capacidades de los seres humanos fuesen —de
esa manera— tan sobrevaloradas?

Oesterdiekhoft: Los nifios hasta aproximadamente los seis afios de edad
tienen atn en nuestra cultura una reflexividad tan débil, que ven a sus
padres como dioses, que dominan no sélo el hogar, sino ademas todo el
mundo. Los nifios pequefios confieren en un principio a sus padres omni-
sapiencia y omnipotencia; por lo tanto, tienen el mundo bajo su control.
Después de la escéptica crisis de los seis afios, los nifos les adjudican mas
y mas funciones espirituales de los dioses a sus padres. Ya luego de la
segunda crisis de la adolescencia, los jévenes de las culturas industriales

Revista Mexicana de Sociologia 80, nim. 1 (enero-marzo, 2018): 221-231.



ENTREVISTA 225

dudan de la estructura antropomorfa de Dios y de las conexiones reales
con €l, y se convierten con frecuencia en agndsticos o ateos.

skskok

Seguin Oesterdiekhoff, la aproximacion de la psicologia del desarrollo sobre la
comprension de la religion es especialmente importante, e incluso todavia mds: es
la mejor forma de tener una fundamentacion cientifica sobre el tema.

Se puede estimar aproximadamente que el culto a los muertos y a los
ancestros estaba presente un 100% en la psique de los seres humanos de
sociedades primitivas y 90% en las personas de sociedades premodernas.
En la Europa actual y en Norteamérica, este porcentaje ha disminuido
casi completamente y se encuentra en retirada en aquellas sociedades
que se han modernizado e industrializado. A la inversa que en socie-
dades premodernas, en las modernas se estin expandiendo cada vez
mas el agnosticismo y el atefsmo. Una religién que sélo se basa en una
creencia tefsta, sin alguna relacién con el culto a muertos y antepasados,
apenas si ha existido histéricamente. En esencia, se trata de un fenémeno
circunscrito a la cultura europea de los tltimos dos siglos. Ya con este
panorama, puede plantearse la conclusién de que no sélo el culto a los
ancestros, sino la religién en general, resulta de un estado infantil del
desarrollo de la psique.

En las sociedades industriales de hoy, las personas religiosas que
practican una fe teista, sin tener culto a los muertos, se encuentran en un
estado de desarrollo intelectual por encima de la etapa infantil de desa-
rrollo de los adultos arcaicos, pero por debajo del nivel de las personas
que han alcanzado un nivel de reflexién cientifico y 16gico-racional. Por
consiguiente, los seres humanos religiosos de las sociedades industriales
se encuentran entre la primera y la segunda crisis escéptica, que describe
la psicologia del desarrollo.

Pero no soélo el andlisis de las divinidades tiene que realizarse ba-
sandose en la psicologia del desarrollo, sino que todos los aspectos de
la religion se hacen mds entendibles bajo esta perspectiva. Si los seres
humanos de las culturas antiguas entendian la realidad dirigida por las
divinidades, entonces se trata de una comprensién de la realidad que los
psicologos del desarrollo pueden identificar en todos los nifios de nues-
tra cultura. Los nifos de todas las culturas entienden la naturaleza y la
realidad de manera animista y mégica, asi como la comprension religiosa
de las antiguas culturas se basaba en la magia y el animismo. Si los seres

Revista Mexicana de Sociologia 80, nim. 1 (enero-marzo, 2018): 221-231.



226 ENTREVISTA

humanos de las culturas antiguas se sentian controlados, recompensa-
dos y castigados por los dioses, hacian penitencia, se arrepentian de sus
pecados o pensaban estar bendecidos por ellos, ésta es la actitud de un
nifio pequeno ante sus padres. Cuando los adultos tienen tal actitud hacia
Dios, entonces ello muestra que Dios representa una extensioén de la pre-
sencia paterna. Tales personas continian siendo nifios, ya que dependen
de una direccién paternal de sus vidas.

Los temas religiosos implican siempre una psique infantil. Quien cree
que al tener una vida honesta se ira al cielo, o que, por el contrario, sien-
do vil se llega al infierno, tiene la psique y el intelecto de un nifo. Los
seres humanos de las culturas antiguas eran inocentes y se imaginaban
estos lugares como sitios completamente reales y posibles. La creencia en
el més alld y en la inmortalidad refleja indudablemente la perspectiva de
una psique infantil. Los suefos y las historias fantasticas, la credibilidad
y la presuncién de milagros —Ia base de cualquier religién— tiene sus
raices en la psique de los seres humanos que no han superado el estado
de desarrollo de un nifo.

sfesiesk

Las personas de sociedades primitivas crefan sin embargo que sus padres,
estuviesen vivos o muertos, posefan capacidades misticas y magicas. Lle-
vaban a sus padres, ancianos o muertos, comida y bebida, para recibir,
a cambio de ello, suerte y éxito en la vida. El culto a dioses y ancestros,
asi como la ofrenda religiosa, resultan entonces de una psique que nunca
trascendid el nivel de desarrollo de un nino. Incluso, los hombres adul-
tos siguen manteniendo frente a sus padres y antepasados las actitudes
y emociones pueriles que en nuestra cultura sélo tienen los ninos. El
culto a los ancestros, la base de la religién antigua, esta completamente
anclado a un sistema psico-neurolégico que no sobrepasa el estado de
desarrollo de un nifo. Por consiguiente, la psique infantil es el lugar
de origen y fuente de la religion.

soziologie heute: Entonces, dse puede entender y explicar cientificamente
la religién basandose tinicamente en la psicologia del desarrollo?

Oesterdiekhoff: La descripciéon que la psicologia del desarrollo hace de
la psique infantil muestra que ninos de todas las culturas comparten
los mismos rasgos que constituyen la psique de los adultos de culturas
premodernas, por un lado, y sus religiones, por el otro. La religién es

Revista Mexicana de Sociologia 80, nim. 1 (enero-marzo, 2018): 221-231.



ENTREVISTA 227

entonces la manifestacién directa del estado de desarrollo antropolégico
de los seres humanos de sociedades premodernas y, por consiguiente,
expresion logica de su psique, de su personalidad, de su intelecto y de su
estado emocional. Ellos no pueden ser nada mas que personas religiosas.
Y por este motivo son, sin excepcion, religiosos. De ahi que encontremos
estos rasgos basicos de la religiosidad arcaica en todas las culturas pre-
modernas.

El enfoque comparativo de las culturas de la psicologia del desarro-
llo ha senalado que, como consecuencia de la cultura y la educacién,
los humanos de sociedades industriales se desarrollan y reemplazan la
comprension religiosa de la realidad por una légico-racional y empirico-
causal. Por ello, trascienden la creencia en dioses y espiritus, en magia y
en sacrificios, en la existencia del cielo y el infierno, asi como las leyendas
de los dioses.

La psicologia del desarrollo explica entonces tanto la omnipresencia
de la religion en las culturas antiguas como su paulatina desapariciéon en
las culturas modernas. En mi opinién, el estudio cientifico de la religién
s6lo es posible desde la psicologia del desarrollo. Ludwig Feuerbach fue
efectivamente el primero que abordé esta perspectiva. Mi trabajo —men-
cionado anteriormente— es el primer proyecto que pone en practica este
enfoque, con referencia a todos los aspectos y dimensiones de la religion.

soziologie heute: Sefior Strasser, aun cuando la basqueda de sentido y
orientacion a comienzos del siglo XXI parece no ser facil, se presenta sin
embargo la pregunta de si hoy la sociedad finalmente se ha secularizado,
o sl experimenta un espectacular resurgimiento religioso.

Strasser: La pregunta esta mas que justificada, pues incluso en la actual
sociedad del conocimiento se escucha una y otra vez la pregunta, que a
veces degenera en demanda: <en qué se debe creer, sobre todo cuando
se ha perdido la orientacién? En todo caso, la pregunta encaja en este
mundo individualizado, porque las formas y los estilos de vida son defi-
nidos en gran parte por el individuo. Esto no significa otra cosa que las
acciones del ser humano y sus consecuencias ya no se atribuyen a Dios,
a la Naturaleza o a otros poderes como el Estado o el Espiritu del Mun-
do, sino al individuo mismo. Hoy en dia son pocos los fenémenos que
aparecen como vicisitudes ineludibles del destino, tal vez a excepcién
de la enfermedad incurable o la muerte. A ello viene que en la sociedad
globalizada debamos adecuarnos frecuentemente a nuevas situaciones.
Por un lado, parece no haber nada seguro en este tipo de sociedades, y

Revista Mexicana de Sociologia 80, nim. 1 (enero-marzo, 2018): 221-231.



228 ENTREVISTA

por el otro, las ofertas de sentido que prometen personalidades, medios
y otras culturas, estan disponibles en abundancia.

Asi, permanece la cuestiéon del sentido, que el hombre moderno no
puede evitar; concretamente, la cuestiéon del origen y el propésito del
Yo individual. En una sociedad secularizada, en la que la religién esta
separada de la politica, la economia y el derecho, la pregunta ya no tiene
la misma respuesta para todas las personas. No obstante, la busqueda de
sentido persiste, a pesar del debilitamiento de la fuerza rectora de las
instituciones tradicionales como la familia, la iglesia, la escuela, el partido
politico o la clase social. Si, en cambio, la tradicién ya no esta disponible
como fuente de orientacién, entonces las normas sociales se pierden y
la moral se vuelve un asunto privado. Cada vez mas, las personas dejan
de ir a la iglesia, casi nadie asiste a la misa y los monasterios e iglesias
se venden y convierten en centros de eventos y spas. Cada vez menos
personas se declaran a favor de las convicciones religiosas, y si lo hacen,
no necesariamente son las mas devotas.

soziologie heute: Pero entonces, ¢como satisface la necesidad de sentido el
hombre moderno, si no puede remitirse a las tradiciones, si no es religioso
o si no se adhiere a ninguna congregacién religiosa?
Strasser: El ser humano debe confiar de manera creciente en su capaci-
dad comunicativa. Hoy, mas que antes, estamos comunicados para crear
sentido, aunque con frecuencia se reemplaza el contenido por la comuni-
cacion. El concepto de comunicacién, diversion y vivencia se ha mostrado
no sélo teéricamente, sino también en la préctica; por ejemplo, con la
Jornada Mundial de la Juventud celebrada en la ciudad de Colonia, cuyo
lema era: “800000 caminos a Dios”, como sefnalé el papa Benedicto XVI.
No raras veces la busqueda de sentido termina en el entorno de allega-
dos y colegas del trabajo, en sectas, asociaciones, grupos de autoayuda
y clubes, todas éstas, redes de corta duracién y orientadas a la utilidad.
Por ello, la inevitable cuestién del sentido no se va a librar de la
religion. La fe no se va a satisfacer inicamente en el mundo terrestre,
en pequeiios nichos. La iglesia va a administrarse inevitablemente por
las condiciones modernas, aunque la fe orientada a la trascendencia no
compagine con una organizaciéon sustentada en la inmanencia. La igle-
sia de alguna manera es una “misién imposible”. Ella deberia decidirse
sobre las doctrinas que se desintegran en diferentes decisiones, ya que
tendria que encarnar lo divino y no lo humano, para poder convencer.
Si, en cambio, la orientacién pudiese venir solamente de los “orientados

Revista Mexicana de Sociologia 80, nim. 1 (enero-marzo, 2018): 221-231.



ENTREVISTA 229

o los iluminados” [Orientierten], como el presidente federal de Alema-
nia, Kohler, cuando dio la bienvenida al Papa con motivo de la Jornada
Mundial de la Juventud en 2005 en la ciudad de Colonia, entonces esto
nos hace preguntarnos quiénes son los orientados y con qué y cémo se
orientan. {Qué orientaciones hay y qué aspecto tienen? Esa es la cuestion.

soziologie heute: Ahora, <como ve usted el futuro de la religion?
Strasser: Veo su futuro en multiples aspectos contradictorios, asi como
para mi fue la religién siempre contradictoria. Por un lado, una fuerza
unificadora y por el otro, resultante de una comunidad deslumbrante y
ciega, que no teme a la guerra. Incluso, el resultado empirico es contra-
dictorio, como hemos visto, ya que, por un lado, las religiones parecen
menguar, e incluso desaparecer, pero por el otro, facilitan esquemas
interpretativos que pueden ayudar a las personas a superar las crisis.
Por un lado, la religién vuelve a salir con fuerza a la luz de la opinién
publica cuando se construyen mezquitas, se asesina en nombre de Dios,
o cuando el nuevo Papa declara que Dios es la “preeminencia del amor”,
poco después de que el mundo presenciase la agonia de Juan Pablo II.
Por otro lado, es improbable que se produzca un “regreso de las religio-
nes”. Actualmente no estamos viendo una renovacion de la religiosidad
en la esfera privada e institucional, sino mds bien una politizacién y
teatralizaciéon de la religiéon en el espacio publico. Al “Regreso de las
religiones”, publicado por Martin Riesenbrodst, le ira igual que como le
fue al “Fin de la ideologia” proclamado por Daniel Bell hace décadas,
y al “Fin de la historia”, de Francis Fukuyama, después de la caida del
comunismo. Estas férmulas despiertan discusiones, pero rara vez estan
sustentadas empiricamente, y sobre todo, fomentan la venta de libros
reducidos a esléganes.

soziologie heute: {Desempena la religién atn hoy en dia un papel impor-
tante en la experiencia humana?

Strasser: Aunque no haya un “regreso de las religiones” en cuanto al
contenido, la religién y la fe no desapareceran, en especial en cuanto
al impacto que éstas generan. En este sentido, se puede estar de acuerdo
con lo que dijo el papa Benedicto XVI, cuando afirmé que la creencia
religiosa posibilita al hombre vivir su cotidianidad con mayor pasién y
responsabilidad: la fe, la religién, serian entonces normativas, garantes
de seguridad y de sentido, asi como proveedoras de orientacién. El ser
humano sabe que el lenguaje lo capacita para pensar mas alld del dia a

Revista Mexicana de Sociologia 80, nim. 1 (enero-marzo, 2018): 221-231.



230 ENTREVISTA

dia, del presente, por fuera de los limites y, asi, poder imaginar més alla
de los estados ideales.

De esta manera, el ser humano trasciende las condiciones existentes,
pero a la vez es consciente de ellas, pues cuanto mas crea conocer, cree
menos en el conocimiento. Y es que el aumento del conocimiento acorta
nuestro presente, y cada vez menos podemos decir algo sobre el futuro.
Esta situacion constrifie incluso al ser humano a tener que creer, pues en
ello se expresa un don tipicamente humano. Es decir, en esperar o afio-
rar un paraiso disefiado para si. Asi lo expresé el matematico y filésofo
inglés Alfred North Whitehead, quien asoci6 la exactitud de la ciencia
con un embuste, ya que ésta no puede describir la totalidad de la reali-
dad, y tom6 como su bandera la sentencia del apéstol San Mateo (Mateo
5:5) que dice: “Bienaventurados los mansos, porque ellos heredaran
la tierra”. La fe se transforma asi en promesa del bien, y —de nuevo— la
Biblia puede convertirse en fuente de fe y fuerza.

La fe es capaz —incluso— de ayudar al agnéstico, como lo ha dicho
el escritor holandés Cees Nooteboom en su novela Rituales, ya que todos
los constructos humanos, inclusive los dogmas, sélo estarian ahi para
cuidarnos a nosotros, los individuos, de la desesperaciéon. O como lo diria
Niklas Luhmann, nos ayudan, ante la falta de sentido de la existencia,
a reducir la complejidad infinita del mundo a una dimensién humana-
mente manejable.

soziologie heute: Senor Oesterdiekhoff, segiin su opinién, <en realidad tiene
futuro la creencia religiosa?
Oesterdiekhoff: Los estudios empiricos han demostrado que, por
ejemplo, en Europa, Estados Unidos y Jap6n, durante todo el siglo XX
hubo un correlativo decrecimiento de la importancia de la religién, si
imaginamos anicamente los indicadores empiricos, desde la frecuencia
de la asistencia a la iglesia hasta las cuestiones que conciernen a la fuerza
de la fe. La fe de los musulmanes en Alemania ha disminuido de manera
similar. S6lo 50% de los europeos dicen ser religiosos. Es obvio que la
devocién de las personas de una cultura, en la cual 50% se declara ateo,
se diferencia radicalmente de la fortaleza de la fe de las personas de las
cuales 100% de ellas rinde tributo a dioses ancestrales. En comparacién
con lo anterior, los creyentes actuales tan sélo practican una religiéon
débil o mutilada.

Sélo 3% de los miembros de la Royal Society of London, y el 7% de la
American Academy of Sciences se autodenomina religioso. La formacién y

Revista Mexicana de Sociologia 80, nim. 1 (enero-marzo, 2018): 221-231.



ENTREVISTA 231

la inteligencia eliminaran a largo plazo la religiosidad. Bajo la condicién
de que la sociedad del futuro se desarrolle en las mismas vias de civiliza-
cion cientifico-técnica, como lo ha venido haciendo en los dltimos cien
anos, se puede pronosticar la extincién de la religiéon. Ya sea porque se
ha extinguido en los corazones y mentes de 50% de los europeos, o sea
porque 50% de los que atin son creyentes tan sélo practica una religion
“atrofiada” [Schwundreligion], en relacién con la religiéon arcaica que la
humanidad practicaba tan apasionadamente.

Georg W. Oesterdiekhoff. Doctor en Filosofia. Dicta la citedra de Sociologia en la
Universitdt Erlangen-Niurnberg. Enfoque investigativo-docente: teoria sociol6-
gica y cambio social. Autor e investigador relacionado con las publicaciones mas
relevantes a nivel mundial sobre la reconstrucciéon de la Historia Cultural de la
Humanidad a partir del enfoque de la psicologia del desarrollo. Publicaciones:
22 libros y 200 articulos.

Hermann Strasser. Doctor en Filosofia. Profesor universitario. De 1977 a 2007, dic-
t6 la catedra de Sociologia en la Universitat Duisburg-Essen (es profesor emérito
desde el 1 de marzo de 2007). Enfoque investigativo-docente: teorfa socioldgica,
desigualdad social, cambio social (estructura de clase, desempleo, consumo de
drogas, cultura, capital social). Director de numerosos proyectos de investigacion;
entre los mas recientes: “Biirgerschaftliches Engagement und Altersdemenz”,
“Kinderarmut-Kulturarbeit mit Kinder” (Ku-Ki) y “Medi. Peer-Mediation durch
Peer Groups: Gewaltpravention beo auslandischen Jugendtlichen”. Propietario
de VE.R.B.A.L. y Ratingen (taller de escritura para biografias y discursos). Publi-
caciones: mas de 200 articulos en revistas especializadas alemanas y extranjeras.
Autor y editor de 30 libros; los mas recientes son: Modern Germany (2000), Globa-
listerungswelten (2003), Das individualisierte Ich in der moderner Gesselschaft (2004),
Endstation Amerika? (2005), Woran glauben (2007), Das da draufen iste in Zoo, und
wir sind die Dompteure: Polizisten im Konflikt mit ethnischen Minderheiten und sociale
Randgruppen (2008); junto a Georg W. Oesterdiekhoff: Kapfe der Ruhr. 200 Jahre
Industriegeschichte und Strukturwandel im Lichte von Biografien (2009). Articulista
frecuente en prensa.

Revista Mexicana de Sociologia 80, nim. 1 (enero-marzo, 2018): 221-231.





