
217Hermenéutica, realidad y método ⎥

Revista Mexicana de Ciencias Políticas y Sociales⎥ Universidad Nacional Autónoma de México
Nueva Época, Año lxiv, núm. 236⎥� mayo-agosto de 2019 ⎥ pp. 217-238⎥ ISSN-2448-492X

doi: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63223

Este artículo es producto del proyecto de investigación inv-ees-2346 “Colombia en el pensamiento de las Relaciones 
Internacionales contemporáneas. Historia social de las escuelas y su influencia en la sociedad nacional de cara a los 
procesos de la globalización”, financiado por la Vicerrectoría de Investigaciones de la Universidad Militar Nueva 
Granada.
� Facultad de Relaciones Internacionales, Estrategia y Seguridad, Universidad Militar Nueva Granada, Bogotá, Co-
lombia. Correo electrónico: <beatriz.tiusaba@unimilitar.edu.co>. 
��� Historia de la Universidad Nacional de Colombia y Facultad de Relaciones Internacionales, Estrategia y Seguridad, 
Universidad Militar Nueva Granada, Bogotá, Colombia. Correo electrónico: <rbarretog@unal.edu.co>.
����� Facultad de Relaciones Internacionales, Estrategia y Seguridad, Universidad Militar Nueva Granada, Bogotá, 
Colombia. Correo electrónico: <luz.ceron@unimilitar.edu.co>.

Hermenéutica, realidad y método  
en la disciplina de las Relaciones Internacionales

Hermeneutics, Reality and Method  
in the Discipline of International Relations

Beatriz Helena Tiusabá Gómez�

Robert Barreto González��

Luz Alejandra Cerón Rincón���

Recibido: 24 de enero de 2018
Aceptado: 8 de febrero de 2019

RESUMEN

Desde sus inicios, la disciplina de las Relaciones 
Internacionales (ri) ha tenido la intensión orto-
doxa de construir un método científico propio, 
muy parecido al de las ciencias exactas. Sin em-
bargo, dicha pretensión se plantea como una de 
las posibles aproximaciones a la manera como 
se estudia el comportamiento de la sociedad en 
lo internacional y, por lo tanto, forma parte del 
debate epistemológico que reviste un interés re-
novado para las ri y la filosofía de la ciencia en 
el siglo xxi. En este contexto, la hermenéutica 
ofrece claves para la consideración científica 
de lo social, que orientan al pensamiento de las 
Relaciones Internacionales hacia un enfoque 

ABSTRACT 

Since its inception, International Relations (ir) 
as a discipline has posited the orthodox aim of 
building its own scientific method, comparable 
to that of the exact sciences. However, this claim 
is considered as one of the likely approaches to 
the study of social behavior at the international 
level and, therefore, is part of the epistemolo-
gical debate that has a renewed interest for the 
ir and the philosophy of science in the 21st cen-
tury. In this context, hermeneutics offers clues 
for a scientific approach of the social, that guide 
the thinking of International Relations into an 
interpretative slant. As a contribution to this 
exegesis, this article raises the value of herme-



218 ⎥� Beatriz Helena tiusaBá Gómez, roBert Barreto González y luz alejandra Cerón rinCón

Revista Mexicana de Ciencias Políticas y Sociales⎥ Universidad Nacional Autónoma de México
Nueva Época, Año lxiv, núm. 236⎥� mayo-agosto de 2019⎥ pp. 217-238⎥ ISSN-2448-492X

doi: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63223

interpretativo. Como un aporte a esta exége-
sis, el presente documento plantea el valor de 
la hermenéutica, a partir de los postulados de 
Nietzsche y Vattimo, como método de interpre-
tación de la realidad internacional.   

Palabras clave: hermenéutica; Relaciones Inter-
nacionales; cientificidad; realidad internacional. 

neutics, based on the postulates of Nietzsche 
and Vattimo, as a method for interpreting inter-
national reality.

Keywords: hermeneutics; International Rela-
tions; scientificity; international reality. 

Introducción

El debate que definió a las Relaciones Internacionales (ri) como disciplina científica, a me-
diados del siglo xx, pareció quedar superado en la década de 1990, con la discrepancia de 
los especialistas respecto de la aceptación canónica de los paradigmas cientificistas clásicos, 
así como de sus métodos de trabajo y la orientación de las premisas construidas al interior 
de la teoría, que hasta ese momento habían sido incuestionables. 

El debate no estatocéntrico, planteado por las corrientes del enfoque globalista, trajo con-
sigo innovaciones importantes en relación con el problema del conocimiento, el método y 
el enfoque de la investigación, que buscaban perspectivas más cualitativas e interpretati-
vas. Pero, a pesar de este esfuerzo, las pretensiones que encuadraron a las ri en el ámbito 
científico clásico se mantuvieron como la postura dominante, imponiendo en la mayoría 
de los trabajos de investigación y producción del conocimiento una mirada que no se aleja 
del positivismo y que todavía se pregunta por un objeto de estudio, una teoría y métodos 
objetivos, mensurables y contrastables (Arroyo, 1999; Cuéllar, 2009). 

Entonces, el problema que aquí nos ocupa no es qué estudian las ri, discusión que no 
pudo ser respondida en los ámbitos metateóricos, pues las visiones siempre han respon-
dido a una preocupación del momento y el contexto. Esto se evidencia en el primer, tercer 
y cuarto debates de la disciplina (Salomón, 2001). El primero, por ejemplo, obedece a la 
tensa situación europea de la primera mitad del siglo xx, que culmina con la Segunda Gue-
rra Mundial, dándole al realismo mayor credibilidad frente al liberalismo, mientras que el 
tercer y cuarto debates cuestionan las relaciones de poder mediante aspectos económicos, 
que siempre responden a la situación coyuntural del momento, en este caso orientada a las 
crisis económicas de la segunda mitad del siglo xx y las oportunidades de cooperación en-
tre los países. 

Por lo tanto, este artículo no pretende ahondar en la discusión sobre dicho aspecto, 
que constituye el pilar de la investigación y los aportes de los científicos españoles Esther 
Barbé, Celestino del Arenal o Antonio Truyol, para quienes el estudio de las ri atiende a 



219Hermenéutica, realidad y método ⎥

Revista Mexicana de Ciencias Políticas y Sociales⎥ Universidad Nacional Autónoma de México
Nueva Época, Año lxiv, núm. 236⎥� mayo-agosto de 2019 ⎥ pp. 217-238⎥ ISSN-2448-492X

doi: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63223

la realidad internacional, concebida como las relaciones sociales que trascienden las fron-
teras (Barbé, 1995). En cambio, este artículo plantea que en el siglo xxi, en el contexto de 
la globalización, esta forma de asumir la realidad de lo internacional enfrenta dificultades 
lógicas y estructurales de aplicación, pues la frontera política es cada vez más difusa o, en 
casos como el de Estados Unidos o Israel, mucho más arcaica. 

Si bien es cierto que la conceptualización de la realidad internacional es en sí misma 
problemática para el estudio científico, como lo sintetiza Celestino del Arenal (1993), dado 
que abarca las dimensiones locales e internacionales y otros elementos constitutivos que 
deben tenerse en cuenta, el interés de este texto está dirigido más bien a la discusión epis-
temológica que supone el concepto de realidad y sus implicaciones en la definición de los 
problemas metateóricos de la ciencia. Desde los ámbitos filosófico–teóricos, dicha defini-
ción nos lleva a perdernos en una discusión histórica, desde la concepción socrática y la 
percepción de la misma hasta la deconstrucción derridiana de lo cognoscible en los campos 
de la deconstrucción. Además, se pone al descubierto la paradoja de que aún no se precisa 
con claridad el espacio donde ocurre lo internacional. 

Esta problemática planteada al paradigma de la ciencia de las ri es consecuente con la 
forma en la que se debe enfrentar el objeto de estudio, es decir el método. Aunque para Ray-
mond Aron (1997) el método consiste en las diferentes técnicas que corroboren la teoría,1 
difícilmente en ri los métodos pueden aportar una prueba definitiva de las teorías. Por lo 
tanto, si bien es posible pensar que las técnicas investigativas deben ser acordes con las pro-
posiciones teóricas, la falta de consenso frente al objeto de estudio afecta directamente el 
uso de un método adecuado que nos permita entender la realidad internacional. 

Por tal motivo, la intención de este planteamiento no debe centrarse en el debate que 
permitió que las ri se proyectaran de manera científica en el mundo de las ciencias socia-
les, ya sea como ciencia o como disciplina, pues se considera que el solo hecho de que un 
amplio grupo de científicos haya decidido trabajar sobre el problema paradigmático le da 
el carácter de cientificidad a lo que, por nuestra parte, consideramos una disciplina de las 
ciencias sociales en general. 

Tampoco se pretende solucionar las cuestiones paradigmáticas de las ri ni mucho menos 
reevaluar los métodos o clasificar los entendimientos –como lo hizo Robert Keohane (King, 
Keohane y Verba, 1994)– entre reflectivismo o racionalismo. Tampoco es nuestra intención 
proponer una forma totalizadora que permita el entendimiento y el método para la reali-
dad internacional, pues esta pretensión es en sí misma contraria a la discusión propuesta 
inicialmente, que se refiere a las implicaciones gnoseológicas y metateóricas relacionadas 
con el concepto de realidad en las ri. 

1 Al respecto, el propio Aron (1997) afirma que ningún método es capaz de corroborar la totalidad de la realidad, ni 
siquiera en las denominadas ciencias exactas, que han usado modelos de explicación experimental. 



220 ⎥� Beatriz Helena tiusaBá Gómez, roBert Barreto González y luz alejandra Cerón rinCón

Revista Mexicana de Ciencias Políticas y Sociales⎥ Universidad Nacional Autónoma de México
Nueva Época, Año lxiv, núm. 236⎥� mayo-agosto de 2019⎥ pp. 217-238⎥ ISSN-2448-492X

doi: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63223

A partir de la visión contemporánea de la cientificidad de las ciencias sociales, sin en-
trar a debatir conceptos como el de posmodernidad o los aportes posestructuralistas, se 
quiere revisar someramente la propuesta de una hermenéutica que sea acorde con el en-
tendimiento de una realidad que, como dice Lipovetsky (2004), es tan efímera que no nos 
da tiempo de vivirla y, por tanto, mucho menos de entenderla. 

Cabe aclarar que la intensión de este texto no es afirmar el relativismo en el que se ha 
caído por el uso abusivo de una hermenéutica malentendida. Por el contrario, se presenta 
una argumentación fundamentada en la propuesta de Gianni Vattimo, quien, en una lec-
tura de Nietzsche, Heidegger y Gadamer, ofrece algunas claves para comprender la compleja 
realidad contemporánea. 

Realidad y método, más allá de los debates de las ri

Las cuestiones cientificistas abordadas por el pensamiento de las ri tuvieron eco hasta co-
mienzos de la década de 1990. Después del debate de los años setenta, que dio el carácter 
científico (aunque no consensuado) a las ri, en los noventa aún había personalidades latinoa-
mericanas que proponían a las ri como una ciencia exacta, con toda la carga que representa 
este concepto (Arroyo, 1999; Cuéllar, 2009). 

La búsqueda de un rigor metodológico unificado es un sueño que data del siglo xix y 
del que, al parecer, aún no se despierta. Sin lugar a duda, ese siglo marcó el momento de 
triunfo de las ciencias humanas, en especial la sociología y la historia (Wallerstein, 1996). 
Sin embargo, no llegaron a consolidarse alrededor de un único método riguroso, sino que, 
efectivamente, fue una evolución de varios entendimientos que confluyeron en un carác-
ter científico: “international relations broke away from its historical base at the time when 
interdisciplinary research in political science first began to develop” (Kaplan, 1961: 463). 

En este sentido, las ri tienen la particularidad y la dificultad de no asumir un único ob-
jeto de estudio y, por lo tanto, de no tener un único método. Es más, las características de su 
configuración permiten observar que es la ciencia más interdisciplinaria de todas las cien-
cias sociales (Shanks, 2014). Un internacionalista difícilmente se especializará en un tema, 
si no tiene claro el proceso histórico del mismo, las connotaciones políticas, las afectacio-
nes sociales e incluso los impactos psicológicos. 

Ahora bien, esto no quiere decir que no haya un campo dedicado a la historia de lo in-
ternacional o a la sociología internacional o a la política internacional, etc. Más bien, en 
el enunciado del término de nuestra disciplina se especifica el área de trabajo y es precisa-
mente eso, las relaciones de lo internacional, lo que le otorga el carácter interdisciplinario 
que tanto la caracteriza y que ofrece una perspectiva integral al científico y a su investiga-
ción (Ojeda, 1964). 



221Hermenéutica, realidad y método ⎥

Revista Mexicana de Ciencias Políticas y Sociales⎥ Universidad Nacional Autónoma de México
Nueva Época, Año lxiv, núm. 236⎥� mayo-agosto de 2019 ⎥ pp. 217-238⎥ ISSN-2448-492X

doi: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63223

La reflexión anterior nos acerca a múltiples visiones paradigmáticas y, por ende, a 
múltiples posibilidades metodológicas que expliquen el complejo sistema de la realidad in-
ternacional. El mundo contemporáneo nos exige un cambio en la forma de entendimiento 
de las ri (Arroyo, 2008).

Según la profesora Paloma García (2004), un estudioso de las ri debe tener un amplio 
dominio en conocimientos tanto precisos como generales y la disposición a relacionar la 
complejidad de lo real, tal como se muestra en lo internacional, lo que se refiere a lo más 
complejo y extenso de la sociedad humana, asimilando y formando conocimiento y un sa-
ber esencial: “aquel que, mediante la phrónesis, orienta a la ciencia hacia el fin de lograr la 
vida del hombre en un universo, quizá indiferente y sordo a sus gritos […], pero consus-
tancial con él” (García, 2004: 132).

Es por ello que difícilmente puede pensarse en un método único para las ri, pues, al es-
tar inmersas en el ámbito de las ciencias sociales, las posibilidades de interpretación son 
tan variadas como el comportamiento de los seres humanos. En consecuencia, las meto-
dologías y herramientas de análisis para las ri no pueden estar constreñidas en un método 
univoco y objetivo cuya naturaleza es restrictiva, dado que sólo reconoce la posición posi-
tivista de la ciencia, orientada hacia la explicación causal de los fenómenos.

Pero, la incompatibilidad que señalamos entre el método y el objeto no desmerece el ca-
rácter cientificista de las ri, y es, en cambio, un aporte para la configuración de las visiones 
inter y transdisciplinares, ya que de esta manera se enriquecen las visiones del mundo y se 
superan las restricciones impuestas desde las visiones canónicas de la ciencia. Esto no signi-
fica que se pierda rigurosidad y compromiso con la intención de explicación de la realidad; 
lo que cambia es la concepción de cientificidad y su relación con el método –de hecho, no 
deberíamos hablar del método, en sentido singular, sino de los métodos. 

La transposición de redes de intereses y sistemas complejos de interrelación de la reali-
dad contemporánea, en un mundo globalizado, cada vez más efímero y difícil de entender, 
es lo que nos exige un ámbito interdisciplinar y/o transdiciplinar, que sepa responder con 
construcciones epistemológicas a la realidad social (Arroyo, 1993). 

La hermenéutica de la realidad internacional

En este punto es relevante aclarar el concepto de realidad. Como se mencionó al inicio del 
texto, la idea es retomar la hermenéutica como una posibilidad de entender la realidad inter-
nacional. La realidad es algo de lo que el mismo Descartes (1974) en algún momento llegó a 
dudar, o lo que Leibniz (1961) problematizó matemáticamente. Para dar un giro interpreta-
tivo al concepto de realidad es necesario revisar la propuesta nietzscheana sobre al asunto y 
su relación con la hermenéutica, que Vattimo desarrolló a partir de la lectura de Nietzsche. 



222 ⎥� Beatriz Helena tiusaBá Gómez, roBert Barreto González y luz alejandra Cerón rinCón

Revista Mexicana de Ciencias Políticas y Sociales⎥ Universidad Nacional Autónoma de México
Nueva Época, Año lxiv, núm. 236⎥� mayo-agosto de 2019⎥ pp. 217-238⎥ ISSN-2448-492X

doi: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63223

La hermenéutica en Nietzsche es parte de la interpretación del mundo; la realidad es 
una de las cosas de las que se puede dudar, no en el sentido cartesiano, sino en la medida 
en que el mundo ha entrado en una especie de mentira, o como Vattimo lo define, se ha 
usado una máscara, que puede referirse a la “ficción, ilusión, verdad devenida fábula […] 
el problema de la relación del hombre con el mundo de los símbolos” (Vattimo, 1989: 13). 
De esta manera, la conversación que hace Vattimo con Nietzsche es un diálogo hermenéu-
tico lingüístico en el que el problema central es la relación entre ser y apariencia. 

Si se afirma que la conversación implica una transversalidad desde la hermenéutica para 
abordar la lingüística es porque Nietzsche ya había definido al mundo de los seres humanos 
como una realidad estrictamente compuesta por el lenguaje, este juego en el que la huma-
nidad ha constituido su sentido de vivir. De allí que todo el conjunto de las vivencias pueda 
tener una interpretación, desde la ética, la moral, la religión y, en un sentido general, la vida 
misma y, por lo tanto, el estudio de las ri. 

De esta manera, para Paul Ricœur (1999) Nietzsche forma parte del grupo de los maes-
tros de la sospecha que, junto con Marx y Freud, identifican una falsa conciencia de la cual 
los hombres han sido víctimas. Para encontrar las claves de esa falsa conciencia en Nietzsche 
se debe tener en cuenta su propuesta sobre la existencia de una moral de señores y una de 
siervos, que es la forma en la que el mundo se divide entre opresores y oprimidos. A partir 
de allí puede entenderse cómo la moral para Nietzsche se convierte en una invención, un 
artificio de los poderosos para dominar, no sólo la moral, sino todo el comportamiento de 
los seres humanos, incluyendo las relaciones de poder que estudian la disciplina de las ri. 

Las cuestiones que se estudian en el campo de las ri, desde el debate del sentido moral, 
terminan por teorizar cómo es que debería suceder la realidad. Un ejemplo de ello es la in-
tención del realismo posterior a la Segunda Guerra Mundial que, asignándose una victoria 
propia en un debate que nunca existió, logró imponer en la escena académica una visión 
estatocéntrica del mundo, que encajona las realidades en un molde de interpretación aún 
reconocido en la época actual, pero que en su aplicación práctica genera profundos cues-
tionamientos. 

En el prólogo de La genealogía de la moral (2000), Nietzsche sostiene que la humani-
dad es un misterio para los mismos humanos y, por tanto, existe una falta de conocimiento, 
dado que no hemos tenido la intención sincera de buscarnos. Por ello, considera el conoci-
miento como el mayor tesoro que se pueda tener y propone el análisis de la realidad a partir 
de los prejuicios morales. Si bien la cuestión moral, en el sentido contemporáneo, sólo se 
concibe en relación con la ética, para Nietzsche la moral es una de las raíces de las que de-
riva lo que la humanidad ha establecido como realidad. 

Para liberar la realidad de la concepción moral moderna Vattimo (1991) ha propuesto 
un sentido nihilista desde la ontología, que permita hacer un uso sabio de la hermenéu-
tica. De esta manera, el sentido nihilista que Vattimo ha querido dar a la interpretación 



223Hermenéutica, realidad y método ⎥

Revista Mexicana de Ciencias Políticas y Sociales⎥ Universidad Nacional Autónoma de México
Nueva Época, Año lxiv, núm. 236⎥� mayo-agosto de 2019 ⎥ pp. 217-238⎥ ISSN-2448-492X

doi: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63223

hermenéutica nietzscheana se refiere a una comprensión de la realidad de la modernidad y 
al alejamiento entre ser y apariencia. En resumidas cuentas, si bien todos hemos aceptado 
usar una máscara, ya sea la del siervo o la del amo, lo más importante es la constante ten-
sión que existe entre lo que somos y lo que aparentamos. Vale la pena aclarar en este punto 
que la cuestión de la apariencia no es un problema de estética o de belleza, sino del rom-
pimiento de la relación entre el ser y su manifestación, es decir, entre la realidad y lo que 
hemos decidido aceptar como tal. 

Ahora bien, la relación entre la realidad y lo que comprendamos de ella siempre lleva 
una carga de prejuicio (Gadamer, 1999), lo que quiere decir que debe haber un mismo len-
guaje con el que nos comuniquemos con la realidad. Esto, en el caso de las ri, no es más 
que la capacidad profesional que tiene el investigador para acceder a un tema. Estos esque-
mas de prejuicio son imposibles de quebrantar y, por lo tanto, la supuesta objetividad del 
método científico queda anulada, cuando menos en lo que concierne a las ciencias sociales.

Así, esto implicaría a que las múltiples investigaciones que actualmente se llevan a cabo en 
el área de las ri están limitadas por la relación de lenguajes. Como ya se ha visto, según Nietz-
sche la realidad está conformada por la interacción del lenguaje, y esta afirmación, aplicada 
a las problemáticas que estudian las ri, cobra más sentido que para cualquier otra disciplina. 

La interacción del lenguaje no sólo está en lo discursivo, en lo oral, sino también en las 
expresiones narrativas del sentido que los seres humanos damos a nuestras acciones. Así, 
por ejemplo, el Estado, como el actor más relevante en los análisis de ri, no existe como 
cosa material (tema en el que no vamos a profundizar aquí), pero se materializa cuando 
las ideas de las personas que lo componen trascienden a la esfera de lo material, como la 
privación de la libertad para otorgar justicia o el cobro de impuestos que servirán como re-
cursos del mismo. 

Pero, ¿cómo estudiar las relaciones internacionales desde la constitución del lenguaje, 
en una realidad efímera y discordante? Sin duda, la respuesta no es nada sencilla. En este 
punto, también nos remitimos al método nietzscheano de la genealogía, intentando desen-
mascarar la historia de los prejuicios morales, lo que se explicará a continuación.  

Las relaciones de una sociedad internacional son el resultado de un proceso que se de-
sarrolló en el pasado, pero que sólo podemos ver en el tiempo presente, con la pretensión 
de planear o vislumbrar un futuro. Sin embargo, y en esto los historiadores han dado una 
larga batalla, el pasado es un tiempo irreal al que es imposible acceder, por lo que, como 
sugiere el método genealógico de Nietzsche, no debemos ir en el tiempo en forma arqueo-
lógica, sino que es en el presente donde hallaremos las respuestas. En este punto es donde 
encontramos el valor del aporte de los estudios de los internacionalistas, pues, tal como lo 
menciona Raymond Aron: “la tarea del estudio empírico de las relaciones internacionales 
consiste precisamente en determinar la percepción histórica que ordena las conductas de los 
actores colectivos” (Aron, 1997: 359).



224 ⎥� Beatriz Helena tiusaBá Gómez, roBert Barreto González y luz alejandra Cerón rinCón

Revista Mexicana de Ciencias Políticas y Sociales⎥ Universidad Nacional Autónoma de México
Nueva Época, Año lxiv, núm. 236⎥� mayo-agosto de 2019⎥ pp. 217-238⎥ ISSN-2448-492X

doi: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63223

Para acercarse a lo que podríamos denominar como el método –es decir, la genealo-
gía– acudimos al texto de Michel Foucault, Nietzsche, la genealogía, la historia (1998), en el 
que, a partir de una narrativa que se acerca directamente al pensamiento nietzscheano (es 
decir, un análisis etimológico del significado del origen), Foucault aclara que la intención 
de la genealogía de Nietzsche no era hacer un estudio histórico lineal que le permitiera en-
tender los orígenes de los valores, sino, según su propia definición, lograr desenmascarar 
dichos valores, siendo claro, para ambos filósofos, que el camino para obtener tal resultado 
es la interpretación. 

Lo anterior se afirma porque para Nietzsche la realidad, es decir, las relaciones del indi-
viduo con su contexto, sólo se da por medio de un montaje de metáforas que constituyen 
el lenguaje; así, los valores, la moral, el sentido de verdad y mentira, las relaciones sociales 
y, por lo tanto, lo internacional, son un juego del mismo lenguaje, un discurso inventado. 

Sin embargo, es necesario aclarar que para Nietzsche la genealogía es un método que 
cambia frente a la forma arqueológica previa, que consistía en precisar linealmente la his-
toria, pretendía remontarse en el tiempo para estudiar una gran continuidad que sobrevive 
al olvido, observar qué está vivo del pasado en el presente como una herencia. En la genea-
logía también se observa dicha herencia, pero cambia la percepción que se le da, pues no es 
una adquisición, sino que es, como lo define Foucault, “más bien un conjunto de pliegues, 
de fisuras, de capas heterogéneas que lo hacen inestable y, desde el interior o por debajo, 
amenazan al frágil heredero” (Foucault, 1988: 3). De esta manera, la genealogía no trata de 
encontrar en el tiempo un momento fundacional, sino aquello que parecía quieto, la pro-
cedencia acumulada en forma de capas históricas que se leen en el presente. 

Esto se hace evidente en los estudios de ri, pues un internacionalista no podrá entender, 
por ejemplo, el conflicto palestino sin analizar la historia, pero no como un relato de hechos, 
sino examinando el presente como el resultado acumulativo de una serie de capas históricas.  

Ahora bien, para destacar importancia de la genealogía como método, el filósofo ale-
mán aclara que, a diferencia del método arqueológico, la genealogía no busca encontrar el 
valor en el origen y desmiente el valor que se le ha asignado al origen: 

[…] todas nuestras apreciaciones, todo el interés que concedemos a las cosas, comienzan a per-
der su significación a medida que retrocedemos en el conocimiento para captar las cosas más 
de cerca. Con la intelección del origen, aumenta la insignificancia de ese origen, mientras que lo 
cercano, lo que está en nosotros y a nuestro alrededor, empieza poco a poco a mostrar una gran 
riqueza y variedad de colores, de enigmas y de significaciones, que los antiguos no sospecharon 
ni en sueños (Nietzsche, 1996: 62-63).

Desde este pensamiento, se comienza a entretejer la telaraña que une los conceptos nietzschea-
nos. En palabras de Gilles Deleuze (1971), el sentido del valor mismo lleva a valoraciones o 



225Hermenéutica, realidad y método ⎥

Revista Mexicana de Ciencias Políticas y Sociales⎥ Universidad Nacional Autónoma de México
Nueva Época, Año lxiv, núm. 236⎥� mayo-agosto de 2019 ⎥ pp. 217-238⎥ ISSN-2448-492X

doi: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63223

puntos de vista; incluso la misma búsqueda del origen de estos valores es una forma de valo-
rizar el conocimiento, de ahí que Nietzsche transforme la forma arqueológica en genealogía.  

Así, la genealogía como método interpretativo es el primer paso para comenzar a aplicar 
la hermenéutica en las ri, si somos capaces de observar, por ejemplo, las masivas migracio-
nes del norte de África a Europa como una problemática social del presente, es decir, una 
manifestación del pasado, resultado de un complejo proceso histórico de dominación de 
Europa en el norte de África.  

Pero, como se ha visto, de acuerdo con Nietzsche no debemos encontrar el valor en el 
origen, sino el origen del valor; es decir, retomando el ejemplo anterior, que la explicación 
histórica del problema de las migraciones africanas a Europa no tiene sentido si no se asume 
la significancia que se debe dar a este fenómeno como problemática social. 

Todo lo anterior revela el carácter de pluralidad de la propuesta nietzscheana: una eva-
luación de esto y de aquello, sopesar las cosas y el sentido de cada una, la relación de las 
fuerzas para definir el aspecto de ellas y entre ellas, es decir, el delicado y más importante 
arte de la filosofía: la interpretación. 

El arte de interpretar consiste en desenmascarar, descubrir aquello que una vez tuvo una 
máscara de verdad, pensar en el porqué del disfraz y, más aún, el porqué de su no revelación. 
En este sentido, Nietzsche afirma que se pueden encontrar respuestas con el planteamiento 
del concepto de verdad, dado que ésta ha sido elevada a una instancia suprema, casi como 
un dios, de manera tal que la voluntad de verdad necesita de la crítica, pues nunca antes 
se había preguntado: ¿quién busca la verdad?, ¿qué quiere el que busca la verdad?, ¿cuál es 
su tipo, su voluntad de poder? A esto el filósofo responde que muy rara vez el hombre ha 
buscado la verdad, ya que la estupidez y los intereses se lo impiden (Nietzsche, 2000). Para 
desenmascarar la verdad hay que encontrar la relación de fuerzas con la voluntad de po-
der, pues no importan las pretensiones de la verdad, sino la crítica a la verdad en sí y, como 
ideal, llevarla a la interpretación mediante el uso de la relación de fuerzas y de voluntades.

Para Nietzsche el problema puede llegar a ser tan grave porque el mundo se observa me-
diante una cualidad de verdad y se alardea del conocimiento de los fenómenos, pero son 
dos cosas diferentes, pues el hombre se ha colocado en el centro de este “mundo real”. Así 
que lo que busca el hombre de la verdad es no ser engañado, por las implicaciones que trae 
esto consigo: prejuicio y peligro. Para Nietzsche el mundo es radicalmente falso y la verdad 
de este mundo no es más que parte de esa falsedad, entre la voluntad y la verdad se sepa-
ran dos mundos, el conocimiento y la vida, y la distinción entre ellos es de origen moral. 

Las razones para no querer engañar son de tipo moral y el hombre virtuoso distribuye 
culpas y responsabilidades, acusa y juzga en búsqueda de un mundo mejor; así, las inten-
ciones morales son el origen de toda la discusión, pues esa oposición moral lleva al hombre 
a la contradicción ascética, la cual también debe ser interpretada. En este ejercicio, el hom-
bre del ideal ascético descubre el camino a la victoria: el nihilismo, la voluntad de la nada, 



226 ⎥� Beatriz Helena tiusaBá Gómez, roBert Barreto González y luz alejandra Cerón rinCón

Revista Mexicana de Ciencias Políticas y Sociales⎥ Universidad Nacional Autónoma de México
Nueva Época, Año lxiv, núm. 236⎥� mayo-agosto de 2019⎥ pp. 217-238⎥ ISSN-2448-492X

doi: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63223

pues estos valores superiores del ideal ascético son los que se relacionan con la voluntad de 
la nada –no en sentido contrario, es decir, que sean las fuerzas reactivas y la voluntad de la 
nada las que constituyen el ideal ascético. 

La interpretación cambia la percepción del mundo y la vida de los hombres, pues para 
Nietzsche a medida que se avanza en la interpretación se descubren tres elementos: el co-
nocimiento, la moral y la religión, es decir, la verdad, el bien y lo divino, concebidos estos 
como valores superiores, y aunque el ideal ascético es el tercero, también el sentido de los 
otros dos, la relación entre ellos, se modifica a la par que cambia la influencia respectiva de 
los otros. Fue lo que Nietzsche identificó como un juego de dominios presente a lo largo 
de la historia, pues, así como la moral tuvo la capacidad de reemplazar al dogma de la re-
ligión, la ciencia, como poseedora de la “verdad absoluta”, también desplazó a la moral, si 
bien el ideal ascético se mantiene en las tres esferas. De allí que el método genealógico sea 
entendido como un método de interpretación, pues el mundo es engañoso; el ideal ascético 
revierte el orden a su antojo, entre conocimiento, moral y religión, insertando al hombre 
en un círculo infinito de pretensiones de verdad siempre enmascarada. La interpretación 
es la forma de desenmascarar, de ir más allá de lo que la historia, la religión y la moral nos 
han dicho, rompiendo las estructuras que separan a los dos mundos: el de la verdad y el de 
los fenómenos.

Los tres elementos de los que habla Nietzsche están presentes en el estudio de las ri. Si 
se observa de cerca, el investigador de lo internacional presume de su investigación como 
acertada, como el elemento que refleja la realidad, a partir de una supuesta objetividad –tal 
como el asceta que niega tener pretensiones morales–, y sólo anhela una ciencia positivista, 
que concentre verdades absolutas, un método único y una gran teoría que explique la to-
talidad del mundo. 

Sin embargo, falta un elemento para el entendimiento hermenéutico de las ri, para lo 
cual recogemos el aporte de Gianni Vattimo, en cuya obra, El sujeto y la máscara, Nietzsche 
y el problema de la liberación (1989), la conversación se orienta al concepto de la máscara. 
Ahora, como bien lo señala Vattimo, no es éste un término recurrente en la obra de Niet-
zsche, si bien en el mensaje que se transmite siempre se alude a un problema de apariencia 
del ser, donde Dios, la metafísica, la verdad, casi todos ellos entendidos como sinónimos, 
son los que imponen la máscara decadente –religión, moral, filosofía y ciencia, todas ellas 
presentes en el estudio de las ri.   

Vattimo abre la discusión planteando el problema de la división entre ser y parecer, y 
que allí se encuentran las raíces de la noción de lo decadente: “en el hombre moderno, el 
disfraz es asumido para combatir un estado de temor y de debilidad” (Vattimo, 1989: 20), 
miedo a asumir responsabilidades históricas como propias e inseguridad ante la toma de 
decisiones. La inseguridad del hombre moderno tiene sus raíces en el exceso de cultura his-
tórica y en el afirmarse del saber científico como forma espiritual hegemónica. Por lo tanto, 



227Hermenéutica, realidad y método ⎥

Revista Mexicana de Ciencias Políticas y Sociales⎥ Universidad Nacional Autónoma de México
Nueva Época, Año lxiv, núm. 236⎥� mayo-agosto de 2019 ⎥ pp. 217-238⎥ ISSN-2448-492X

doi: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63223

la máscara nace como respuesta al dolor, sufrimiento, amenaza, conflicto y negatividad, por 
la ausencia de carácter y de fuerza, como creación de la ficción en forma de conceptos cien-
tíficos (Vattimo, 1989: 22).

Sin embargo, al asumir estos miedos, que Vattimo toma de Nietzsche y de su afirmación 
de la Grecia clásica como modelo de vida (en contraste con la modernidad occidental), el 
resultado es que el hombre adopta dos máscaras: una que usará como disfraz, es la herra-
mienta que le ha dado la civilización para enfrentar sus miedos e inseguridades, pero que 
evidentemente es decadente, en contraste con  la máscara usada en la Grecia clásica no es 
decadente, sino que nace de la superabundancia y de la libre fuerza plástica de lo dionisiaco.

De esta manera, el sentido apolíneo de la vida no es más que apariencia, mientras que 
lo dionisiaco es la fuerza del ser. Esta obvia contradicción, como la describe Vattimo, se en-
tiende con el concepto de la máscara: la decadente es la que llevan los seguidores de Apolo, 
es decir, la ciencia, la “verdad”; los resultados de investigación en ri son, entonces, másca-
ras decadentes, se convierten en el disfraz de uso diario, lo que se refleja en la modernidad. 
En cambio, la fuerza dionisiaca del ser no niega el uso de una máscara, máscara que mani-
fiesta al ser, pues rompe con todo orden rígido, “la exaltación mística se transforma, ante 
sus propios ojos, en coro de Sátiros, es decir, de seres naturales que son a la vez el hombre 
en su estado originario y algo sublime y divino” (Vattimo, 1989: 34).

Así las cosas, la máscara y el disfraz decadente funcionan como ficciones útiles, pues el 
hombre pasa de un uso de la ficción que no se distingue del que hacen uso los animales, a 
uno socialmente canonizado con la institución de la sociedad y de las reglas lógico-lingüís-
ticas. Recordando a Nietzsche, la constitución de la realidad, es decir, la máscara es para 
fines precisos (Vattimo, 1989: 45).

Esta aclaración sobre el concepto de máscara será importante en Vattimo para lo que 
luego describirá como la ética de la interpretación y lo que ha sucedido con la hermenéutica 
en la modernidad. Sin embargo, habrá que revisar en un sentido general su interpretación 
de Nietzsche. 

En términos generales, la máscara tiene un origen y, en un sentido nietzscheano, Vat-
timo no busca un origen arqueológico, sino el que se remonta a la muerte de la tragedia y 
al triunfo de la ratio. En el momento que se piensa en la razón como la única fuente de ver-
dad y conocimiento, allí aparece la máscara decadente; la tragedia muere porque cede ante 
la razón, la tragedia es natural y, como en Edipo, no asienta verdades absolutas como lo pre-
tende la razón, por eso es decadente, porque cierra la visión del hombre, no le permite ver 
su relación trágica y dionisiaca con el mundo.

De esta manera, lo que hace Vattimo es observar el nacimiento de la máscara, el intento 
de desenmascaramiento y finalmente la liberación. En el intento de desenmascaramiento, 
la posición de Vattimo se opone de cierta manera, aunque no estrictamente, a la metafísica, 
e incluso en este aspecto propone uno de los conceptos que consideramos más importantes 



228 ⎥� Beatriz Helena tiusaBá Gómez, roBert Barreto González y luz alejandra Cerón rinCón

Revista Mexicana de Ciencias Políticas y Sociales⎥ Universidad Nacional Autónoma de México
Nueva Época, Año lxiv, núm. 236⎥� mayo-agosto de 2019⎥ pp. 217-238⎥ ISSN-2448-492X

doi: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63223

en el entendimiento de la hermenéutica de la lectura de Vattimo sobre Nietzsche, a saber, 
el concepto de la violencia.

Con esto, lo que Vattimo quiere decir es que la metafísica, en su afán totalizador de 
las ideas o de la realidad, se opone de forma violenta, o más aún, promueve la violencia 
entre las diferentes interpretaciones, pues, en el sentido metafísico, cualquiera de esas in-
terpretaciones querrá estar más cerca de la verdad metafísica y lo que se pretende es una 
superación de las ideas, que cada una sea más relevante, o si se quiere, más precisa que la 
anterior, buscando un soporte inamovible, en conveniencia muy similar a la moral que 
criticaba Nietzsche: 

Si la metafísica se origina sobre la base de las mismas necesidades que han hecho surgir la moral 
e incluso es solo un medio de que se vale la moral para adquirir consistencia y reforzarse, asume 
luego, pese a ello, una autonomía relativa y da a lugar a modificaciones de la moral misma. Esto 
constituye un aspecto de aquel proceso que hemos indicado como la relativa autonomización del 
mundo de los símbolos en el intervalo entre el primer momento de imposición de la ratio socrá-
tica y su definitivo despliegue en la sociedad industrial (Vattimo, 1989: 103). 

Por lo tanto, la moral, al igual que la metafísica, se reducen a un único principio: “con 
la finalidad de poseer, al menos parcialmente, la realidad a través de un golpe de mano” 
(Vattimo, 1989: 110). Son estas características las que permiten que Vattimo afirme la 
cruda violencia de la metafísica, elementos fielmente elaborados y repetidos en la mo-
dernidad. 

Dicha violencia ha sido característica de la disciplina de las ri, pues en cada debate teó-
rico se ha pretendido primar sobre el opositor, el realismo versus el liberalismo, científicos 
y tradicionalistas, realismo y transnacionalismo, neorrealismo y neoliberalismo y, final-
mente, racionalismo versus el denominado reflectivismo. Ciertamente, muchos científicos 
internacionalistas atribuirían a los debates de la disciplina su posición en las ciencias socia-
les, pero de lo que queremos dar cuenta en este punto es que la pretensión de una verdad 
totalizadora no le hace bien a la disciplina y menos aun cuando muchos han reconocido 
su carácter interdisciplinar, por lo que los debates no deberían ser llamados “debates” sino 
“diálogos”; de ahí que lo que se proponga en este escrito sea interpretativo.  

De manera tal, la propuesta de Vattimo, retomando a Nietzsche, para salir de la meta-
física se constituye en una alternativa de la que hasta ahora no se ha definido, pero que lo 
que busca es la superación de la ratio socrática, la metafísica totalizadora, las máscaras ab-
solutas de la verdad y la moral invertida.  

En este punto, el sentido de la liberación de la metafísica y de la máscara partirá del con-
cepto de genealogía. Vattimo toma el concepto de la muerte de dios (la metafísica, la verdad 
absoluta) para intentar explicar este asunto. La muerte de dios, afirma, no precisa de un 



229Hermenéutica, realidad y método ⎥

Revista Mexicana de Ciencias Políticas y Sociales⎥ Universidad Nacional Autónoma de México
Nueva Época, Año lxiv, núm. 236⎥� mayo-agosto de 2019 ⎥ pp. 217-238⎥ ISSN-2448-492X

doi: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63223

acto religioso ni mucho menos material, es el resultado de un proceso; tampoco se refiere 
a que los avances tecnológicos y científicos nos hayan garantizado nuestra supervivencia y. 
por ende, ya no necesitemos de la ayuda divina. 

Siguiendo a Nietzsche, Vattimo afirma que no hay hechos, sino sólo interpretaciones 
–afirmación que es en sí misma una interpretación– y continuando con el ejemplo de la 
muerte de dios, el proceso que culmina es que su existencia dio lo necesario para organizar 
una vida social, pero al tenerla, la visión de dios es extrema, bárbara y excesiva; sin embargo, 
en el proceso de ordenamiento de la vida, dios ha prohibido la mentira y, con esta analogía, 
dios ha sido asesinado por los mismos fieles, pues son ellos los que desmienten el embuste. 

Ahora bien, la polémica sobre la muerte de dios lleva a analizar a la hermenéutica como 
método para las ri. Lo que se quiere decir es que las condiciones científicas que buscan una 
verdad única en los procesos internacionales ya no son suficientes y son ellos mismos los 
que nos han invitado a una reflexión más profunda de nuestra realidad, búsqueda que nos 
revela que las aseveraciones científicas deben ser interpretadas mediante el prejuicio del 
científico, pero sin llegar a afirmaciones totalizantes.     

En un aspecto un poco más pragmático, la interpretación que se haga del conflicto pales-
tino, para retomar el ejemplo, siempre estará marcado por la visión o el prejuicio de quien 
analice la situación; no será lo mismo el análisis de un historiador especialista en Oriente 
Medio, que el de un internacionalista pagado por el gobierno israelí. Con este ejemplo se 
quiere diferenciar lo que es prejuicio de interés y lo que se podría interpretar como ética 
del investigador.   

Con la salida o la liberación de la máscara decadente lo siguiente que propone Vattimo 
es una hermenéutica de la hermenéutica. Con esto lo que se quiere decir es que el concepto 
ha cambiado y para el filósofo italiano los hermeneutas deberían considerar mirar la her-
menéutica desde su aporte más significativo, no entendiendo esto como una única verdad, 
pues de esta manera se caería nuevamente en el error de la totalización metafísica en contra 
de lo que la hermenéutica ha aportado, y tampoco desde el punto de vista en el que todas las 
opiniones son consideraciones hermenéuticas, pues ese extremo también es un error. De-
cidir qué interpretación es o no aceptada no le corresponde a un juez de la hermenéutica, 
sino a la interpretación misma que pueda debatir y aportar la esencialidad de lo debatido. 

En las ri, los aportes posmodernos han permeado la concepción de que todo punto de 
vista es válido (Jarvis, 2000), pues desmienten la posibilidad de conocimiento del mundo, 
lo que, desde el punto de vista de este trabajo, sobrepasa los límites de la cientificidad pro-
puesta. Por lo tanto, la relación hermenéutica del objeto de estudio y el investigador cumple 
con una coherencia entre ambos, dejando de lado las opiniones sin sentido que abundan 
en este momento debido a las herramientas tecnológicas. 

Ahora bien, como se había mencionado antes, este concepto de la máscara en Nietzsche 
permitirá a Vattimo analizar lo que ha pasado con la hermenéutica en la época contempo-



230 ⎥� Beatriz Helena tiusaBá Gómez, roBert Barreto González y luz alejandra Cerón rinCón

Revista Mexicana de Ciencias Políticas y Sociales⎥ Universidad Nacional Autónoma de México
Nueva Época, Año lxiv, núm. 236⎥� mayo-agosto de 2019⎥ pp. 217-238⎥ ISSN-2448-492X

doi: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63223

ránea, es decir, el uso abusivo por parte de las ciencias del espíritu –pues, al no tener en qué 
más basarse, todo tipo de análisis e investigación recaerá en la hermenéutica– en busca de 
un marco científico propio que las lleve a la verdad. 

Así, entramos a examinar la respuesta de Vattimo en esta conversación con Nietzsche, 
y es que, muy acertadamente, el primero toma el aporte de Nietzsche, apoyándose en Hei-
degger y Gadamer, para examinar la condición actual de la hermenéutica, afirmando que 
ésta se ha ido diluyendo y se ha permitido a las ciencias del espíritu una garantía en la que 
todo vale. Ciertamente, Vattimo dice que ese todo vale es una falacia de la modernidad que 
ha abusado de la hermenéutica.

Para esto Vattimo retoma a Nietzsche y la propuesta nihilista:

Si una ética “hermenéutica” es posible –tal como aquí se trata de mostrar, de modo enteramente 
provisional–, le hace falta una ontología nihilista, en el sentido que se ha dicho; el de que puede 
establecerse solo como una interpretación de eventos, lectura de los “signos de los tiempos”, y 
recepción de mensajes; o tal como se ha propuesto en otro lugar, como una “ontología de la ac-
tualidad”, para la cual resulta decisiva la referencia a una cierta imagen de la modernidad, de su 
destino de secularización, y de su “fin” eventual. Pero más que “fundarse” sobre tal actividad in-
terpretativa del acaecer del ser, la ética hermenéutica se pone en ejercicio ya, antes que nada, en 
esa misma actividad; y es por eso, en ese sentido y principalmente, aunque quizá no de modo ex-
clusivo, una ética de la interpretación (Vattimo, 1991: 12).

Para Vattimo el problema central de la hermenéutica en la actualidad es el carácter ecumé-
nico que ha adquirido, con características genéricas y vagas, lo que ha permitido que pierda 
su significado y cada vez se haga más difícil saber qué significa para los problemas de los 
que ha hablado tradicionalmente la filosofía. La intención de Vattimo es volver a pensar el 
sentido “originario” de la hermenéutica determinado en su “vocación nihilista”, llamar la 
atención sobre el problema del significado de la hermenéutica para la filosofía.

Al afirmar que no hay hechos, sino sólo interpretaciones, Vattimo dice que su trabajo 
es una interpretación del significado filosófico de la hermenéutica. La hermenéutica es la 
filosofía Heidegger-Gadamer y, en este sentido, tiene dos aspectos constitutivos: la ontolo-
gía y la lingüísticidad. Que toda experiencia de verdad sea interpretativa es una banalidad 
en la cultura actual. 

Con esto lo que pretende Vattimo es retomar el concepto del nihilismo, pero de forma 
ontológica para la hermenéutica, no en el sentido de la pesadez que se le ha querido dar en 
la modernidad, sino con la intención de eliminar las grandes verdades, las únicas interpre-
taciones, es decir, proponiendo la hermenéutica como lo que es, una interpretación, no en 
el sentido que el siglo xx le ha dado, como una respuesta metafísica a todos los problemas 
del hombre, pues esto es en sí mismo contradictorio.   



231Hermenéutica, realidad y método ⎥

Revista Mexicana de Ciencias Políticas y Sociales⎥ Universidad Nacional Autónoma de México
Nueva Época, Año lxiv, núm. 236⎥� mayo-agosto de 2019 ⎥ pp. 217-238⎥ ISSN-2448-492X

doi: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63223

Lo que reduce la hermenéutica a genérica filosofía de la cultura como pretensión, total-
mente metafísica, de presentarse como una descripción finalmente verdadera de la “estructura 
interpretativa” de la existencia humana (Vattimo, 1991: 43), lo que se corrige (si se puede 
usar esta palabra en términos hermenéuticos) con la concepción ontológica nihilista: 

[…] la hermenéutica es una interpretación y no una descripción metafísica, equivaldría a re-
ducirla a una elección de gusto, antes bien, ni siquiera a tal cosa, pues nunca se trataría de una 
elección sino de registrar (una vez más contradictoriamente “objetivo”) un estado de ánimo del 
todo inexplicable (ya que no es argumentable en modo alguno) para uno mismo ni para los de-
más (Vattimo, 1991: 45).

Ahora bien, este retorno a la concepción ontológico nihilista de la hermenéutica permite 
que se aborden las mismas cuestiones que los hermeneutas por tradición filosófica han dis-
cutido: la moral, la ética, la religión, etc. En el campo de la ciencia Vattimo dice que parte de 
la decadencia de las ciencias del espíritu se encuentra en el uso de la máscara de la preten-
sión de la única verdad, la idea de objetividad, intentando seguir los procesos metodológicos 
de las ciencias naturales. Si se hace uso de la hermenéutica como se ha pretendido hacer 
en las ciencias del espíritu no se podría pensar en la totalidad de la verdad, y con esto no se 
quiere decir que pierda el carácter científico, sino que es diferente.  

Para ilustrar este punto Vattimo toma la propuesta de la ética de la comunicación de 
Habermas como ejemplo de lo que sería el límite entre el aporte de la hermenéutica y la pre-
tensión metafísica, pues para Vattimo el hecho de que Habermas intente ya de por sí afirmar 
una buena o mala comunicación entra en el círculo metafísico de la verdad totalizadora, de-
jando atrás el aporte hermenéutico nihilista, y con respecto al concepto de verdad responde:  

Para la hermenéutica la verdad no es ante todo la conformidad del enunciado con la cosa, sino 
la apertura dentro de la cual toda conformidad o disconformidad se puede verificar; la apertura 
no es una estructura trascendental estable de la razón, sino que es herencia, yección histórico-fi-
nita (Vattimo, 1991: 54).

Con esto quiere decir que las verdades son el resultado del análisis hermenéutico, que per-
miten una verificación de esa relación entre el enunciado y la cosa, sin ser estrictamente 
fiel entre el uno y la otra, y de alguna manera esto condiciona a la verdad a una proyección 
no perenne. 

De esta manera, Vattimo retoma la diferencia entre ciencias del espíritu y ciencias exac-
tas, afirmando que las segundas “‘no piensan’: por los procedimientos metódicos controlados 
que la caracterizan, no parece configurarse sino como ‘ciencia normal’, mientras una cien-
cia revolucionaria difícilmente se distingue de la creación poética” (Vattimo, 1991: 56). Esta 



232 ⎥� Beatriz Helena tiusaBá Gómez, roBert Barreto González y luz alejandra Cerón rinCón

Revista Mexicana de Ciencias Políticas y Sociales⎥ Universidad Nacional Autónoma de México
Nueva Época, Año lxiv, núm. 236⎥� mayo-agosto de 2019⎥ pp. 217-238⎥ ISSN-2448-492X

doi: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63223

afirmación está más cercana a la propuesta de Nietzsche, Heidegger y Gadamer, pues el pen-
sar la manifestación de la realidad, en la propuesta científica, es, como se mencionó antes, 
una relación lingüística, por lo tanto, la creación siempre llevará algo o todo de lo poético. 

Posteriormente, en la obra Más allá de la interpretación (1995), Vattimo retoma el con-
cepto de la violencia de la metafísica, esta vez aseverando que las afirmaciones son violentas 
entre ellas, pues no se reconocen como tales, sino que una ve a la otra como engaño o error 
y es esto lo que genera una lucha violenta (Vattimo, 1995: 69). Por lo tanto, es el nihilismo 
el que disolverá esas razones que justifican la violencia.

Para Vattimo (1995: 70) la hermenéutica, que nace de la polémica antimetafísica de 
Heidegger, permanece aún hoy como un pensamiento motivado fundamentalmente por 
razones éticas. Esto da paso para su propuesta de una ética hermenéutica, que “si existe, 
no será otra cosa, pues, sino una respuesta del pensamiento a la relación hombre-ser tal 
y como se configura en la época de la metafísica realizada, es decir, en la época de la ima-
gen del mundo” (Vattimo, 1995: 73). En resumen, Vattimo va a explicar el aporte de la ética 
hermenéutica como: 

La inserción de la experiencia singular de cada uno en una continuidad de existencia individual, 
que no se rige más que por la pertenencia a una comunidad histórica, que, como ya se ha dicho, 
vive en la lengua. La comunidad, a su vez, no es algo cerrado y aislado en un punto del espacio 
o en un momento de la historia: como el horizonte se mueve con nosotros, así la integración de 
las experiencias individuales en los horizontes que las sostienen no se concluye nunca, la media-
ción interpretativa no tiene límites, como no tiene límites la traducibilidad y conmensurabilidad 
de las culturas (Vattimo, 1995: 81). 

Por lo tanto, la hermenéutica no puede ser sólo una herramienta para las ciencias del espíritu, 
pero tampoco se ha constituido como un deber ser, como aquello que proponga una inter-
pretación exacta o precisa del objeto. La hermenéutica, ya como lo mencionó Nietzsche, es 
el arte por excelencia de la filosofía y al entrar en un juego axiológico estaría contradicién-
dose a sí misma; pero para la ontología nihilista de la ética de la interpretación ese dios ya 
ha muerto por sus propias condiciones y los hermeneutas deben dar pasos cautelosos para 
no convertirse en los verdugos de su propio descubrimiento. 

El lenguaje será el juego de la realidad de los seres humanos y para poder conocernos, 
como elucidaba Nietzsche, es necesario que la hermenéutica siga su propio curso sin caer 
en pretensiones de exactitud; no es un reemplazo de la metafísica y, como se ha visto, es por 
medio de la hermenéutica cómo, manifestada como método, Nietzsche descubrió la falacia 
del mundo moderno, la transfiguración entre Apolo y Dionisio, la mentira de los concep-
tos de bueno y malo, la moral de siervos y señores. 



233Hermenéutica, realidad y método ⎥

Revista Mexicana de Ciencias Políticas y Sociales⎥ Universidad Nacional Autónoma de México
Nueva Época, Año lxiv, núm. 236⎥� mayo-agosto de 2019 ⎥ pp. 217-238⎥ ISSN-2448-492X

doi: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63223

Por lo tanto, la hermenéutica no es un deber ser y mucho menos una herramienta para 
encontrar “una verdad”, sino que es el elemento del lenguaje que nos libera del mismo falso 
lenguaje, de la realidad alterna que se ha inventado. 

Así las cosas, la realidad de la que se habla en el estudio de las ri es la constitución de un 
juego del lenguaje, más aún si los resultados de las investigaciones de los científicos inter-
nacionalistas se presentan como construcciones narrativas, es decir, en documentos tales 
como artículos, libros o, simplemente, una conferencia. 

De esta manera, el concepto de realidad internacional es más asimilable mediante la 
hermenéutica. No obstante, la realidad contemporánea de la que se debe dar cuenta es efí-
mera, fugaz en sí misma. Muy difícilmente se puede acceder a los fenómenos que se quiere 
investigar, pues en el momento en que se están estudiando cambian significativamente. Por 
ejemplo, en el momento en el que el gobierno de Estados Unidos hacía cambios significa-
tivos en su política exterior, bajo la administración Obama, dejando de lado algunas de sus 
hostilidades tradicionales, ganó las elecciones un personaje más drástico, quien revirtió el 
proceso de acercamiento mundial que se había iniciado con los “enemigos” tradicionales 
de este país, a saber, Cuba e Irán. 

Las relaciones sociales del mundo suceden cada vez con mayor velocidad (Giddens, 
2000). El mundo real sólo puede ser comprendido por medio del lenguaje. Lo poco o mu-
cho que se pueda entender de las formas violentas de isis o de la intención separatista de 
Cataluña, cuando no se forma parte de esos fenómenos, la única manera para leer estos 
acontecimientos es la formación como científicos internacionalistas, ese es nuestro prejui-
cio. Pero lo que debe quedar claro es que no se puede dar veredictos totalizadores sobre un 
tema, ni nos corresponde ni es posible. Lo único que podemos hacer es explicar nuestra re-
lación con el fenómeno mismo, es decir, interpretarlo. 

Al construir esta interpretación, la hermenéutica tiene la tarea de asimilar aquello que 
proviene de afuera, hacer propio lo ajeno (Aguirre, 2009), por lo que el investigador interna-
cionalista cuenta con una gran cantidad de herramientas enmarcadas en lo que se denominó 
anteriormente como prejuicio. De esta manera, se relaciona intrínsecamente con su objeto 
de estudio y no ofrece una síntesis vacía, sino que el análisis resultado de su investigación 
se enmarca en una visión propia que aporta conocimiento y criterio al mundo científico. 

Conclusiones

Las reflexiones filosóficas mencionadas a lo largo del presente documento exaltan la necesi-
dad primordial de un cambio de actitud por parte de los internacionalistas para enfrentar la 
manera como se concibe la realidad y, por consiguiente, replantearse el método para acer-
carse a ella. 



234 ⎥� Beatriz Helena tiusaBá Gómez, roBert Barreto González y luz alejandra Cerón rinCón

Revista Mexicana de Ciencias Políticas y Sociales⎥ Universidad Nacional Autónoma de México
Nueva Época, Año lxiv, núm. 236⎥� mayo-agosto de 2019⎥ pp. 217-238⎥ ISSN-2448-492X

doi: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63223

Las condiciones del mundo contemporáneo, en cambio constante, globalizado, no sólo 
en términos económicos, sino también culturales, políticos y sociales, exigen que el inter-
nacionalista, como científico social, cuente con las herramientas necesarias para acercarse a 
una explicación de la realidad con mayor rigurosidad. Su condición interdisciplinaria, que 
a primera vista puede plantearse como una dificultad para aproximarse a la interpretación, 
ciertamente es su más grande fortaleza, pues las herramientas adquiridas desde la historia, 
la sociología, la ciencia política, la economía y demás, le permiten entender el mundo en 
rasgos generales, con lo que puede especializarse en el campo de su preferencia y ofrecer 
un análisis más meticuloso que aporte un conocimiento significativo al mundo científico. 

La dificultad de la disciplina radica, entonces, en establecer el diálogo propuesto en las 
páginas previas, es decir, la hermenéutica como método de análisis de la realidad interna-
cional, donde pueda establecer una conversación en conjunto de todas sus capacidades, lo 
que le permitirá obviar las verdades absolutas y ofrecer visiones científicas que propongan 
alternativas epistemológicas a las ya conocidas en el mundo de las ri. 

En términos generales, la hermenéutica ha sufrido una serie de transformaciones, desde 
su configuración a partir de la exégesis bíblica o el simple análisis del texto, pero gracias a 
los múltiples aportes de filósofos como Friedrich Nietzsche, Hans Gadamer, Martín Heideg-
ger, Gianni Vattimo y el mismo Jacques Derrida, es que el carácter filosófico expuesto en las 
páginas anteriores se puede aplicar como método riguroso de una investigación científica. 

Esta última afirmación se asume en el momento en el que, como ya se mencionó, se en-
tiende a la realidad como una configuración estrictamente del lenguaje. Las ciencias exactas 
también han creado un sistema de comunicación que les permite relacionarse con su objeto 
de estudio; en un sentido amplio, las matemáticas son el lenguaje que se usa para conversar 
con el universo mismo, es una lengua que hablan los químicos, los físicos, los astrofísicos 
y demás ciencias que han interpretado la realidad material. 

Ahora bien, los comportamientos humanos difícilmente pueden ser interpretados úni-
camente con este medio –como pretenden algunos científicos sociales–, si bien es cierto que 
se han utilizado métodos estadísticos para configurar el lenguaje matemático al comporta-
miento social, no todo lo “humano” –siendo este el concepto más complejo de definir– habla 
el mismo idioma, pues, como se ha visto en algunos casos, las teorías de juegos no siempre 
ofrecen resultados acertados y el ser humano no responde constantemente de manera “ló-
gica”, como se esperaría en esos términos. 

En un ejemplo más específico, el análisis de un científico social que intente evaluar la 
aplicación de una ley que conlleve consecuencias como la pérdida de la libertad podrá usar 
métodos estadísticos que respondan a cuestionamientos tales como cuántas personas han 
sido privadas de la libertad a causa de la ley, de cuántos años fue la condena e incluso por 
medio de teoría de juegos podría establecer el porqué de la decisión que llevó a ciertos in-
dividuos a quebrantar la ley, pero difícilmente podrá establecer la actitud, por ejemplo, de 



235Hermenéutica, realidad y método ⎥

Revista Mexicana de Ciencias Políticas y Sociales⎥ Universidad Nacional Autónoma de México
Nueva Época, Año lxiv, núm. 236⎥� mayo-agosto de 2019 ⎥ pp. 217-238⎥ ISSN-2448-492X

doi: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63223

los reos frente a la condena, la reacción de sus familiares o las consecuencias que tengan 
que ver con el comportamiento más íntimo del ser humano.

Con esto no se quiere decir que la hermenéutica ofrezca las respuestas a estos cuestio-
namientos, sino que realmente no todo puede ser medible, por lo menos en términos de 
las relaciones sociales, aunque los avances de la economía –como la ciencia social que es 
considerada la más desarrollada, por mantener técnicas interpretativas cercanas a mode-
los matemáticos– debe precisamente ese progreso al factor valor. En lo que concierne al 
presente trabajo, la economía ha cruzado los límites de lo social y mantiene una estrecha 
relación entre el ámbito material y el comportamiento social.  

Por lo tanto, el comportamiento social, incluido lo internacional –es decir, la realidad– 
es una construcción del lenguaje y éste, a su vez, permite ser interpretado por medio de 
prejuicios. Es precisamente en este punto donde se quiere dar a entender que la hermenéu-
tica no es sólo una opinión, sino que la interpretación requiere de un conocimiento previo 
para que sea científica y la capacidad interdisciplinaria de los científicos de ri puede ofre-
cer muchas respuestas. 

Finalmente, el aporte nihilista propuesto por Vattimo es una cuestión que no se debe 
obviar, pues el nihilismo en las investigaciones de las ciencias sociales no sólo romperá con 
el esquema clásico de la búsqueda de una objetividad que, como vimos, es un imposible 
cuando se tratan los temas de lo humano, debido a los prejuicios que Gadamer enunció en 
algún momento, pero no como algo negativo, sino como la visión que se tiene del mundo y 
desde la única que se puede trabajar. Por ello el nihilismo permite que esta visión subjetiva 
en la investigación no tenga la pretensión de llegar a grandes verdades o razonamientos in-
quebrantables, sino que el investigador se acerque de manera más honesta a su objeto de 
estudio y pueda ofrecer una interpretación de la realidad mucho más clara.



236 ⎥� Beatriz Helena tiusaBá Gómez, roBert Barreto González y luz alejandra Cerón rinCón

Revista Mexicana de Ciencias Políticas y Sociales⎥ Universidad Nacional Autónoma de México
Nueva Época, Año lxiv, núm. 236⎥� mayo-agosto de 2019⎥ pp. 217-238⎥ ISSN-2448-492X

doi: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63223

Sobre los autores

Beatriz Helena Tiusabá Gómez es politóloga y maestra en Relaciones y Negocios Inter-
nacionales; es docente-investigadora del Programa de Relaciones Internacionales y Estudios 
Políticos de la Universidad Militar Nueva Granada. Su línea de investigación son los estu-
dios internacionales y políticos. Entre sus publicaciones más recientes, destacan: “Los años 
de Barack Obama: Del Rio Bravo al Estrecho de Magallanes. ¿Más continuidad que cam-
bio?” (2018) y “La acogida y la inclusión social como estrategias para el restablecimiento 
de derechos y oportunidades para la escuela” (2017).

Robert Barreto González estudiante de la Maestría en Historia, asistente de investiga-
ción del Programa de Relaciones Internacionales y Estudios Políticos de la Universidad 
Militar Nueva Granada. Sus líneas de investigación son: estudios internacionales y políti-
cos, teoría y epistemología de la historia, seguridad y defensa. Ha publicado: “Francia y la 
islamofobia, conflicto histórico y contemporáneo” (2016).

Luz Alejandra Cerón Rincón es socióloga, maestra en Gestión de Organizaciones, y doc-
tora en Relaciones Internacionales y Estudios Políticos y docente-investigadora del Programa 
de Relaciones Internacionales y Estudios Políticos de la Universidad Militar Nueva Granada. 
Sus líneas de investigación comprenden los estudios internacionales y políticos, políticas 
públicas y seguridad y defensa. Sus publicaciones más recientes son: “Aproximaciones y 
perspectivas para la gestión del riesgo en seguridad desde un enfoque de democratización” 
(2015); “Reflections on the process of Bilingual Education in Latin America: A Perspective 
from Globalization” (2013); “La participación ciudadana frente a los desafíos de la admi-
nistración pública contemporánea” (2012).

Referencias bibliográficas

Aguirre, Jorge Francisco (2009) “Ciudadanía hermenéutica. (Un enfoque que rebasa el mul- ticulturalismo 
de la aldea global en la sociedad del conocimiento)” Andamios, 6(11): 235-255.

Arenal, Celestino del (1993) Introducción a las relaciones internacionales. México: Red Edi- 
torial Iberoamericana.

Aron, Raymond (1997) Estudios políticos. México: Fondo de Cultura Económica.
Arroyo, Gabriela (1993) “Interdisciplinariedad: ¿Viejo o nuevo reto?” Revista Mexicana de 

Ciencias Políticas y Sociales, 38(154) [en línea]. Disponible en: <http://www.revistas.
unam. mx/index.php/rmcpys/article/view/50667/45428>. doi: http://dx.doi.org/10.22201/ 
fcpys.2448492xe.1993.154.50667.



237Hermenéutica, realidad y método ⎥

Revista Mexicana de Ciencias Políticas y Sociales⎥ Universidad Nacional Autónoma de México
Nueva Época, Año lxiv, núm. 236⎥� mayo-agosto de 2019 ⎥ pp. 217-238⎥ ISSN-2448-492X

doi: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63223

Arroyo, Gabriela (1999) Metodología de las relaciones internacionales. Oxford: Oxford Uni- 
versity Press.

Arroyo, Gabriela (2008) “Las relaciones internacionales del siglo xxi. Un nuevo paradigma me- 
todológico para su estudio” Revista de Relaciones Internacionales de la unam, (100): 11-32.

Barbé, Esther (1995) Relaciones internacionales. Madrid: Tecnos.
Cuéllar, Rubén (2009) “Ciencia y Relaciones Internacionales” Multidisciplina, (3): 53-74. Deleuze, 

Gilles (1971) Nietzsche y la filosofía. Barcelona: Anagrama.
Descartes, René (1974) Meditaciones metafísicas. Santiago: Universitaria. 
Foucault, Michael (1988) Nietzsche, la genealogía, la historia. Valencia: Pre-Textos. Gadamer, 

Hans (1999) Verdad y método. Salamanca: Sígueme.
García, Paloma (2004) “Caminos que llevan hacia alguna parte: Sobre el método en las rela- ciones 

internacionales” Empiria. Revista de Metodología de Ciencias Sociales, (8): 111-138. doi: 
https://doi.org/10.5944/empiria.8.2004.981.

Giddens, Anthony (2000) Un mundo desbocado: los efectos de la globalización en nuestras 
vidas. Madrid: Taurus.

Jarvis, Darryl (2000) International Relations and the Challenge of Postmodernism: Defending 
the Discipline. Carolina del Sur: University of South Carolina Press.

Kaplan, Morton (1961) “Is international relations a discipline?” The Journal of Politics, 
23(3): 462-476.

King, Gary; Keohane, Robert y Sidney Verba (1994) Designing Social Inquiry: Scientific In- 
ference in Qualitative Research. Princeton: Princeton University Press.

Leibniz, Gottfried W. (1961) Monadología. Bogotá: Aguirre.
Lipovetsky, Gilles (2004) El imperio de lo efímero: la moda y su destino en las sociedades mo- 

dernas. Barcelona: Anagrama.
Nietzsche, Friedrich (1996) Aurora. Madrid: Edaf.
Nietzsche, Friedrich (2000) La genealogía de la moral. Madrid: Alianza. 
Ojeda, Mario (1964) “Problemas básicos en el estudio de las relaciones internacionales” 

Foro Internacional, 1(17): 84-98.
Ricœur, Paul (1999) Freud: una interpretación de la cultura. México: Siglo XXI.
Salomón, Mónica (2001) “La teoría de las relaciones internacionales en los albores del siglo xxi: 

diálogo, disidencia, aproximaciones” Revista cidob d’Afers Internacionals, (56): 7-52. 
Shanks, Cheryl (2014) “International Relations in the liberal arts” Polity, 46(1): 138-142. doi: 

https://doi.org/10.1057/pol.2013.28.
Vattimo, Gianni (1989) El sujeto y la máscara. Barcelona: Península. Vattimo, Gianni (1991) 

Ética de la interpretación. Barcelona: Paidós. Vattimo, Gianni (1995) Más allá de la 
interpretación. Barcelona: Paidós.

Wallerstein, Immanuel (ed.) (1996) Abrir las ciencias sociales: Informe de la Comisión Gul- 
benkian para la reestructuración de las ciencias sociales. México: Siglo XXI.


