Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntiim. 222 | septiembre-diciembre de 2014 | pp. 235-256 | ISSN-0185-1918

Fiesta y sacrificio
Explorando el problema de la transgresion
en Georges Bataille

Festival and Sacrifice
Exploring the Problem of Transgression
in Georges Bataille

Daniel Castaiio Zapata*
Natalia Clelia Suniga**!

Recibido el 02 de marzo de 2014
Aceptado el 31 de julio de 2014

RESUMEN

El objetivo de la investigacion es reconstruir el
espacio logico y el contenido (articulado o arti-
culable) de la nocién de transgresion tal y como
es expuesta por Georges Bataille en El erotismo
(1957) a partir de sus dos influencias teoricas

fundamentales en lo que refiere a este punto: la

ABSTRACT

This work is aimed at recreating the logical
space and the —articulated or articulable- con-
tent of the notion of transgression as George
Bataille presents it in “The Eroticism” (1957)
based on his two major theoretical influences

on this issue: the theory of parties developed

* Licenciado en Ciencias Politicas. Doctor en Ciencias Sociales por la Universidad de Buenos Aires (Argentina).
Trabaja como investigador en el Instituto de Investigaciones Gino Germani. Docente de “Lenguaje, deseo, cultura.
Teorias sociales estructuralistas y postestructuralistas’, Carrera de Sociologia de la UBA. Sus lineas de investigacion
son: teoria social, conflicto armado colombiano, politica social y postconflicto. Entre sus tltimas publicaciones
destacan: “La Guerra como Cuestidon Social” (2012); “Reinsercion de Paramilitares como Politica Social: el caso
colombiano” (2009) y “Estado y Paramilitarismo: Reconstruccion critica del proceso de paz en Colombia” (2009).
Correo electrénico: dacazap@gmail.com

* Licenciada en Sociologia por la Universidad de Buenos Aires (Argentina). Doctoranda en Ciencias Sociales por la
misma Universidad. Becaria de postgrado del Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Tecnolégicas, con
sede en el Instituto de Investigaciones Gino Germani. Sus lineas de investigacion son: teoria social y teoria postes-
tructuralista. Entre sus tltimas publicaciones destacan: ;Discurso o materialidad? Sobre la construccion del cuerpo
sexuado en la teoria de Judith Butler” (2013); “Lenguaje, Deseo y Sociedad. Los aportes de Julia Kristeva” (2012) y
“El problema del discurso y de la constitucion de las identidades en la teoria social de Judith Butler” (2012). Correo
electronico: natalia_sng@hotmail.com

! Los autores han participado del Proyecto Ubacyt “Violencia y cultura. La funcion heuristica de lo abyecto” (c6-
digo 20020100200088), y actualmente forman parte del Proyecto pip-cONICET: “El problema de la prohibicion, la
transgresion y el castigo: hacia una criminologia cultural” (c6digo 11220110100478co), dirigidos por el Dr. Sergio
Tonkonoff. Es en este marco que se ha realizado el presente articulo.

FIESTA Y SACRIFICIO | 235



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntiim. 222 | septiembre-diciembre de 2014 | pp. 235-256 | ISSN-0185-1918

teoria de la fiesta desarrollada por Roger Caillois
(1939), y el modelo del sacrificio como lo en-
tienden Marcel Mauss y Henri Hubert (1899).
A partir de estas fuentes tedricas sostenemos
que la nocién batailleana de la transgresion ri-
tual puede ser comprendida como el dispositivo
privilegiado de contencién de la tension social,
mecanismo que permite regular la reintroduc-
ciéon de la violencia —-aquella que habia sido
separada para que la sociedad tuviese lugar-
abriendo paso al mantenimiento, la renovacion

y la reproduccion del ordenamiento social.

Palabras clave: transgresion; fiesta; sacrificio,
Bataille.

by Roger Caillois (1939) and the sacrifice
model as understood by Marcel Mauss and
Henri Hubert (1899). Based on these theoret-
ical sources it is claimed that Bataille’s notion
of ritual transgression can be understood as a
privileged contention tool of the constitutive
social tension; as the mechanism allowing to
regulate the reinstatement of violence -that
sort of violence that had been removed in or-
der for the society to exist-, opening the way
for the social ordering to be maintained, re-
newed, and reproduced.

Keywords: transgression, festival, sacrifice,
Bataille.

Introduccion

Es imposible durar sin desgaste, sin desperdicio;
imposible inmovilizarse en el ser (...)
Y es imposible también ser unicamente metamorfosis,
puro desgaste, actividad total

(Caillois, 1939: 157-158)

Es indispensable, segun entendemos, representarnos a la sociedad en funcion del respeto
de prohibiciones fundamentales que limitan el “puro desgaste” abriendo paso a la diferen-
ciacion, el trabajo y la mesura. Todo ordenamiento social supone entonces la existencia de
tales prohibiciones que restringen la irrupcion de la violencia en el mundo profano, a la
vez que lo constituyen como un sistema de relaciones diferenciales. Es a partir de la ins-
tauracion de un “no” primitivo que tiene lugar el mundo propiamente humano en el que
predomina el trabajo y la razon, la comunicacién y el sentido, la produccién y la acumu-
lacion, la mesura y el orden. Es mediante la instauraciéon de prohibiciones fundamentales
que implican el dominio de los impulsos y violencias del deseo, que el trabajo promete un
provecho ulterior: la constitucién de una comunidad extrana a la violencia. Se trata del
mundo profano, el del “uso comun, el de los gestos que no necesitan precaucién alguna y
que se mantienen en el margen, a menudo estrecho, que se le deja al hombre para ejercer

236 | DANIEL CASTANO ZAPATA, NATALIA CLELIA SUNIGA



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntiim. 222 | septiembre-diciembre de 2014 | pp. 235-256 | ISSN-0185-1918

sin restriccion su actividad” (Caillois, 1939: 18). Este es entonces, segtin afirma Bataille, el
“mundo de las prohibiciones” donde la sociedad acumula recursos y el consumo se reduce
a la cantidad que requiere la produccion; un mundo en el que “la prohibicién responde al
trabajo, y el trabajo a la produccion” (Bataille, 1957: 72).

Sin embargo, y esta es nuestra segunda premisa, subsiste siempre un fondo sagrado de
violencia que conduce persistentemente a la desestabilizacion de dicho orden. Esto es, re-
sulta imposible pensar la sociedad lejos de su vocacién de hecatombe, de los movimientos
de exceso que la atraviesan, de la mds pura violencia.” No hay forma de oponer a la violen-
cia, al exceso que ella implica, un “no” definitivo. La prohibicién supone mas bien, antes
que una inmovilidad ultima, un “tiempo de detencién” De alli que el mundo del trabajo
y la razén sea entendido como la base de la vida cotidiana; pero donde el trabajo no nos
absorbe enteramente y, si bien la razén manda, nuestra obediencia no es jamas ilimitada.
La violencia como objeto de prohibicién, como impulso que excede los limites en busca de la
satisfaccion inmediata, no es nunca expulsada por completo, sino que siempre subsiste alli,
dispuesta a penetrarlo todo.?

Consideramos que no es sino a partir de estas dos premisas que resulta posible dar cuenta
de una concepcion netamente batailleana de la sociedad en general, asi como del mecanismo
ritual de la transgresion y sus formas en particular. Pues bien, en este marco, entre el deseo
de perdurar de todo sujeto y su tendencia al exceso, al gasto improductivo, a perderse en el
abismo ilimitado de la muerte, la nocién batailleana de transgresion viene a dar cuenta del
mecanismo ritual que permite regular la reintroduccion de dicha violencia —aquella que
habia sido separada para que la sociedad tuviese lugar- abriendo paso al mantenimiento,
la renovacion, pero también a la posibilidad de destruccion del ordenamiento social. Asi,
no es sino ante la imposibilidad de las prohibiciones de apartar por completo la violencia,
y con miras a evitar la disolucion del orden profano en manos del exceso, que la sociedad
contempla mecanismos sociales que sustituyen simbolicamente el deseo prohibido de acceso
a lo sagrado, que cumplen con la funcién de evacuar esa tendencia, de canalizar y regular
esta vocacién de hecatombe (Tonkonoff, 2010).

De modo que, segiin entendemos, para Bataille, el mecanismo de la transgresion es el dis-
positivo privilegiado de contencion de esta tension social constitutiva. Mas atn, la hipotesis
que guia nuestro desarrollo consiste en comprender que aqui la transgresion se presenta como

% “Por mas infimos que sean unos seres, no podemos representarnos sin una violencia la puesta en juego del ser

que se da en ellos (...) Sélo la violencia puede ponerlo todo en juego. ;Sélo la violencia y la desavenencia sin nombre
que estd vinculada a ella!” (Bataille, 1957:21).

® En palabras de Bataille: “con su actividad, el hombre edificé el mundo racional, pero sigue subsistiendo en él un fon-
do de violencia. La naturaleza misma es violenta y, por més razonables que seamos ahora, puede volver a dominarnos
una violencia que ya no es la natural sino la de un ser que intentd obedecer, pero que sucumbe al impulso que en si
mismo no puede reducir a la razon. Hay en la naturaleza y subsiste en el hombre, un impulso que siempre excede los
limites y que s6lo en parte puede ser reducido” (Bataille, 1957: 44).

FIESTA Y SACRIFICIO | 237



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntiim. 222 | septiembre-diciembre de 2014 | pp. 235-256 | ISSN-0185-1918

una modalidad de acceso regulado a ese mundo prohibido, un levantamiento ritual -y, por
lo tanto, diferente de la mas pura violencia- de las prohibiciones fundamentales —y que, por
ello, difiere ademas de las infracciones— que permite la emergencia y experiencia limitada de
lo reprimido, de la pulsion fusional desindividualizante de la violencia. Desde esta perspectiva,
estas descargas reguladas que pueden “objetivarse” a través de la fiesta, de diversos rituales sa-
crificiales y de la guerra (como algunas de sus manifestaciones), también forman parte de la
sociedad. Incluso son fundamentales para su sostenimiento. En pocas palabras, postulamos
que para Georges Bataille la sociedad no es sélo prohibicién, sino que también es transgresion.
En este mismo sentido, Bataille utiliza la figura de una danza para explicar ese orden social im-
posible que es la sociedad: una danza en la que se da un movimiento de oposicion entre dos
elementos no dialectizables, un movimiento que no puede ser superado por estar compuesto
por “dos términos inconciliables (...): lo prohibido y la transgresion” (Bataille, 1957: 44).

El objetivo de este articulo es reconstruir el espacio 16gico y el contenido (articulado o
articulable) de la nocién de transgresion tal y como es expuesto por Georges Bataille en EI
erotismo (1957). Y esto a partir de lo que consideramos son sus dos influencias fundamentales
en lo que refiere a este punto: a) la teoria de la fiesta desarrollada por Roger Caillois (1939);
y b) el modelo del sacrificio como lo entienden Marcel Mauss y Henri Hubert (1899).*

Aun cabe destacar que nuestro interés consiste en desarrollar un ejercicio de lectura o
de reconstruccion de El erotismo que, quizas en contra de las propias pretensiones del autor,
suponga la sistematizacion de algunos elementos de su pensamiento, pero sin por ello dejar
de lado el énfasis y la fascinacion fundamental de Bataille por la violencia y la muerte en
tanto centros de disolucidn de las formas constituidas de la vida social. Se trata, en pocas
palabras, y parafraseando una idea que estd en las paginas iniciales de su obra, de un intento
por mostrar, a partir de un conjunto de ideas diversas, un cuadro coherente. No son otros
los fundamentos de la eleccidon de aquellos autores a partir de los cuales nos proponemos
releer y repensar a Georges Bataille.

La teoria de la fiesta

Tal como lo sefala Bataille, Roger Caillois fue el primero en presentar, en su teoria de la
fiesta un aspecto elaborado de la transgresion. Proponemos realizar una lectura de esta

* Consideramos imprescindible sefialar que si bien aqui hemos decidido exponer y sistematizar algunas de las prin-
cipales nociones de El erotismo de Georges Bataille a partir de su interlocucién con Roger Caillois y Marcel Mauss y
Henri Hubert, existen otros trabajos que se han encargado de arrojar luz sobre la obra batailleana a partir de la recons-
truccién de sus influencias freudianas (Roudinesco, 1993), de su nexo teérico con Emile Dukrheim y Marcel Mauss
(Richman, 1982 y 2002; Tonkonoff, 2010 y 2013), asi como de su relacién con el Colegio de Sociologia (Richardson
1992; Jay, 2007) y con la teoria del deseo mimético en Girard (Papanikolaou, 2009), entre otros.

238 | DANIEL CASTANO ZAPATA, NATALIA CLELIA SUNIGA



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntiim. 222 | septiembre-diciembre de 2014 | pp. 235-256 | ISSN-0185-1918

teoria (1939) como via de abordaje de la conceptualizacion de la nocién de transgresion
desarrollada por Bataille en El erotismo. Mas especificamente, nos interesa pensar la fiesta
como transgresion, es decir, como fendmeno que forma con lo prohibido un conjunto
que define la vida social a la vez que permite la renovacion y recreacion periddica de dicho
ordenamiento. Ain mas, entendemos, siguiendo a Caillois, que esta perspectiva:

(...) abre un nuevo capitulo en el estudio de lo sagrado: [para el cual ya] no bastard exponer el
funcionamiento del orden del mundo, sefialar que las potencias de lo sagrado se tienen por fastas
o nefastas, segun que ayuden a su cohesion o precipiten su disolucion; habrd ademads que indicar
de qué manera trabaja el hombre para mantenerlo y los esfuerzos que hace para renovarlo cuando

ve que se desmorona o que estd pronto a derrumbarse (Caillois, 1939: 26).

Siguiendo el esquema a partir del cual toda sociedad se encuentra constituida por dos mun-
dos —esto es, el mundo profano y el mundo sagrado- a la vez opuestos y complementarios,
Roger Caillois distingue dos tiempos que reinan alternativamente en la sociedad: uno es
el tiempo laborable; el otro, la fiesta. Frente a un “periodo estatico” en el que reina la pro-
duccién, el trabajo y la mesura, frente al mundo profano, se inicia un tiempo sagrado de
consumo y desperdicio, de destruccion y derroche, donde sélo se debe gastar y gastarse,
donde el exceso se constituye como ley tltima.> Asi, al trabajo que permite la subsistencia,
se opone la agitacion frenética de la francachela que la despilfarra. “A la vida normal, ocu-
pada en los trabajos cotidianos, apacible, encajada en un sistema de prohibiciones cauto,
donde la maxima quieta non movere mantiene el orden del mundo, se opone la efervescen-
cia de la fiesta” (Caillois, 1939: 109).° No es sino esta misma légica que rige la relacion entre
el mundo profano y el mundo sagrado, entre el tiempo del trabajo y el de la fiesta, aquella
que senala Bataille para pensar la complementariedad entre la prohibicién —que rechaza la
violencia- y su transgresion.

> “Durante el tiempo profano del trabajo, la sociedad acumula recursos y el consumo se reduce a la cantidad que
requiere la produccion. Por excelencia, el tiempo sagrado esla fiesta (...) Hay entre el tiempo ordinario yla fiesta una
subversion de los valores cuyo sentido subray6 Caillois” (Bataille, 1957: 72).

6 El estudio de la fiesta y el carnaval como mecanismos rituales de descompresion de las pasiones colectivas no es
un elemento exclusivo de la obra de R. Caillois ni de los escritos de G. Bataille. En esta misma direccion debemos
destacar principalmente los aportes de M. Bjatin (1971 y 2003), quien propone pensar los festejos de carnaval como
una manifestacion que, en oposicién a la cultura oficial, participa de un segundo mundo que permite el renacimiento
y renovacion de la vida en sociedad -mundo que cuenta con sus propias leyes, en el que no existen jerarquias ni des-
igualdades y que se caracteriza por laldgica de la inversion y la contradiccion—; el trabajo de V. Turner (1980 y 1988),
quien analiza los ritos de pasaje a partir de su capacidad de adaptar y readaptar periddicamente a los individuos a las
condiciones yvalores de la vida social. Asimismo resulta fundamental el aporte de G. Balandier (1994) en este campo.
Por tltimo, para un abordaje histérico de la fiesta y el carnaval, véase: L. Ladurie (1978) y J. Heers (1983); y para un
tratamiento ideoldgico y politico de la fiesta véase: Duvignaud (1991).

FIESTA Y SAcriFiciO | 239



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntiim. 222 | septiembre-diciembre de 2014 | pp. 235-256 | ISSN-0185-1918

En primer lugar, se entiende entonces que no hay sociedad sin prohibiciones fundamen-
tales que la organicen. Pero tampoco existe prohibicion que no pueda ser transgredida: a
menudo la transgresion es admitida o incluso prescrita.” Asi, a toda prohibicion funda-
mental le sigue pues sin miramientos la complicidad de la transgresion que, en tanto se
trata del levantamiento de una prohibicion fundamental, se diferencia de las infracciones.
Y esto porque “la prohibicién no significa por fuerza una abstencion, sino su practica a ti-
tulo de transgresion (...) [Asi] la prohibiciéon no puede suprimir las actividades que requiere
la vida, pero puede conferirles el sentido de la transgresion religiosa” (Bataille, 1957: 78).
La prohibicion no puede suprimir las actividades —-segun entendemos- violentas que re-
quiere la vida, pero puede limitarlas, regularlas, incluso ritualizar sus practicas. No se trata
de abstencion, supresion ni eliminacién de la violencia, mas bien estamos afirmando que
las prohibiciones suponen siempre su propia detencion.

Caillois propone comprender la fiesta como el periodo sagrado de la vida social en que
las reglas se suspenden, se produce la licencia de las prohibiciones que durante la “fase
inerte” distinguen lo prohibido de lo permitido y, de ese modo, regulan y aseguran el buen
funcionamiento de la sociedad y sus instituciones. “Se mata y se consume la especie venerada
por el grupo, y paralelamente al gran crimen alimenticio, se comete el gran crimen sexual: se
infringe la ley de la exogamia” (Caillois, 1939: 133). Incluso, en los periodos de desenfreno
no solamente se opera un levantamiento sobre las prohibiciones fundamentales, sino que
abundan lo que Caillois llama “actos al revés”: se realiza exactamente lo contrario al proceder
usual y, en este mismo movimiento, se invierte el orden y las relaciones sociales. Segtn el
ejemplo que brinda el autor, los esclavos comen en la mesa de sus amos, los mandan, se rien
de ellos, y éstos les sirven, los obedecen, soportan sus afrentas y sus reprimendas.

Pues bien, si la fiesta en tanto transgresion es aquel momento en que el mundo de lo
profano es perturbado, alterado al maximo, no por ello el mundo del trabajo fundado en la
prohibicion estd condenado a desaparecer, sino que s6lo es cuestionado. Esto es, en términos
de Bataille, la transgresion no elimina la prohibicion, mas bien acttia sobre ella, la mantiene
como tal para gozar en ella. Lejos de ser la negacion de lo prohibido, la transgresion aparece

7 Para comprender esta profunda complicidad entre la ley y su violacién, resulta esclarecedor sefialar —tal como
propone Bataille- el caracter ilégico de las prohibiciones. “Sila prohibicion se diera dentro de los limites de la razon,
significaria la condena de las guerras (...) Pero las prohibiciones, en las que se sostiene el mundo de la razén, no son,
con todo, racionales” (Bataille, 1957:67) (véase: Blanco-Sanchez 2013) “La prohibicion, fundamentada en el pavor,
no nos propone solamente que la observemos. Nunca falta su contrapartida. Derribar una barrera es en si mismo algo
atractivo; la accién prohibida toma un sentido que no tenia antes de que un terror, que nos aleja de ella, la envolviese
en una aureola de gloria” (Bataille, 1957: 43). De este modo, Bataille (2009) sefiala una identidad entre el aspecto
terrorifico dela muerte yla condicion elemental de la vida, lo que le permitird entender la unidad entre repugnancia y
deseo, atraccion y repulsion, desarrollado luego por Kristeva (2000) en Poderes de la perversion mediante el concepto
de abyeccion. Véase: Tonkonoft (2013).

240 | DaNEL CASTANO ZAPATA, NATALIA CLELIA SUNIGA



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntiim. 222 | septiembre-diciembre de 2014 | pp. 235-256 | ISSN-0185-1918

pues como su superacion y complemento. Dicho en palabras de Foucault, “la transgresion es
un gesto que concierne al limite” (Foucault, 1999: 167).® De modo que, segtin sostiene Bataille:

La frecuencia -y la regularidad- de las transgresiones no invalida la firmeza intangible de la
prohibicidn, dela cual ellas son siempre un complemento esperado, algo asi como un movimiento
de diastole que completa uno de sistole, o como una explosién que proviene de la compresion que

la precede. Lejos de obedecer a la explosion, la compresion la excita (Bataille, 1957:69).

El tiempo de la fiesta no responde entonces al puro desgaste, a la eliminacion de todo limite,
a la mas pura violencia, sino que levanta la prohibicién sin suprimirla. Se trata, siguiendo
a Caillois (1939), de aprovechar la suspension del orden para contrariar sisteméaticamente
todas las prescripciones que protegen el ordenamiento social. Tal como sefiala Bataille, de
lo que se trata es de introducir al interior de un mundo fundado en el orden, todo el exceso
que éste sea capaz de soportar sin por ello llegar a ser eliminado.

En este sentido sefiala Bataille la necesidad de comprender el cardcter limitado de
la transgresion. Esta se define como una violencia controlada, actuada por individuos
obedientes, socializados, y esto porque si la transgresion no tuviera ese caracter limitado,
aquel que le asigna su relacion con la prohibicidn, seria un retorno a la animalidad de la
violencia. “De hecho, no es eso en absoluto lo que sucede. La transgresion organizada forma
con lo prohibido un conjunto que define la vida social” (Bataille, 1957:69). Se entiende
entonces el mecanismo ritual que es la transgresion como un modo en que la violencia logra
reintroducirse al ordenamiento social. Pero no bajo la forma de un retorno a la naturaleza,
de una violencia animal, ilimitada, que se corresponde con un movimiento de exceso y goce
irrestricto, puesto que la transgresion no tiene nada que ver con la libertad primera de la
vida animal. Mas bien abre un acceso a un mas alla de los limites, pero esos limites ella los
preserva. En pocas palabras, para Bataille la violencia cuando irrumpe en el orden social al
modo de la fiesta, como transgresion, tiene un caracter limitado, es organizada, ritualizada
y ejercida por un ser susceptible de razén.

De alli se desprende que la transgresion de lo prohibido no esta menos sujeta a reglas
que la prohibicion. La transgresion de la prohibicidn es, en efecto, limitada formalmente, se
trata de un “principio de un desorden organizado™ “En tal momento y hasta ese punto, esto

8 “Latransgresion es un gesto que concierne al limite; es ahi en esa finura de lalinea que se manifiesta el destello de su
paso pero quizas también de su trayectoria total, su origen mismo. El trecho que cruza podria ser todo su espacio. E1
juego deloslimites yla transgresion parece estar regido por una obstinacion simple: la transgresion franquea y no cesa
de traspasar una linea que detras de ella pronto se cierra en una ola de poca memoria retrocediendo asi nuevamente
hasta el horizonte de lo infranqueable. (...) El limite y la transgresion se deben mutuamente la densidad de su ser:
inexistencia de un limite que no podria absolutamente ser franqueado y vanidad a cambio de una transgresiéon que no
franquearia mas que un limite de ilusién o de sombra” (Foucault, 1999: 167).

FIESTA Y SACRIFICIO | 241



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntiim. 222 | septiembre-diciembre de 2014 | pp. 235-256 | ISSN-0185-1918

es posible: éste es el sentido de la transgresion” (Bataille, 1957:69). Y es esto precisamente
lo que supone comprenderla como un mecanismo ritual: las prohibiciones son violadas de
acuerdo con reglas previstas y organizadas por ritos.

Aun debemos agregar que aquellas normas que son transgredidas, levantadas durante
la fiesta, son nuevamente restablecidas como las mas santas e inviolables. Asi, los periodos
de orden y de fiesta se suceden alternativamente. Una vez renovado el orden del mundo,
una vez que ha pasado el tiempo de la fiesta y el exceso, se procede a la restitucién de
las prohibiciones antes vigentes, se reintegra el orden y el gobierno usual pasa a dirigir
nuevamente un mundo organizado. Una vez que pasa el frenesi de la fiesta, el orden queda
pues, en palabras de Caillois, nuevamente instituido. Lo cual, y ahora en palabras de Bataille,
quiere decir que “una vez derribado el obstaculo, la prohibicion escarnecida sobrevive a la
transgresion” (Bataille, 1957: 53).°

Habiendo esbozado algunos de los principales ejes de analisis, debemos preguntarnos cuél
es la funcion que cumple este periodo de desenfreno? Caillois explica que las prohibiciones
solo pueden evitar el fin accidental del orden social tendiendo a la inmovilidad. De modo
que todo cambio, toda innovacién, aparece como poniendo en peligro la estabilidad del
ordenamiento. Sin embargo, no es sino en su propio funcionamiento, en tanto acumula restos
y produce el desgaste del mecanismo, donde radican las condiciones del derrumbe de la
sociedad. Es decir, las prohibiciones no poseen en si ningtin principio capaz de regenerar el
ordenamiento, son incapaces de protegerlo contra su inevitable ruina —aquella que retrasan
pero que no pueden detener-. Es pues necesaria una refundicion, una creacién, un acto
positivo para recrear la naturaleza y la sociedad. Esta es la funcion de la transgresion, la
funcién que asume la fiesta. La de recrear el mundo, rejuvenecer el sistema, encontrar de
nuevo la plenitud de la vida, actualizar el periodo creador mediante la posibilidad de ejercer
actos considerados sacrilegos, prohibidos, cuando se trata de respetar el orden del mundo
y no de renovarlo.

Asi pues, el mecanismo de la transgresion permite recrear las condiciones de instauracion
de la prohibicién para confirmar su necesidad, su razén de ser; actualizar la edad primitiva,
encontrar y modelar nuevamente el caos. Se trata, en todo caso, “de traer el tiempo de
licencia creadora, el que precede y engendra el orden, la forma y la prohibicion” (Caillois,
1939: 127). La fiesta, que se celebra dentro del espacio-tiempo del mito, es pues entendida,

9 Bataille sefiala, a modo de ejemplo, que por fuera del tiempo del trabajo comun, fuera de sus limites, la comunidad
puede volver ala violencia, (...) en ciertas condiciones y por un determinado tiempo, estd permitido y hasta es nece-
sario dar muerte a los miembros de una tribu dada. No obstante, las mas frenéticas hecatombes, a pesar de la ligereza
de quienes se hacen culpables de ellas, no levantan enteramente la maldicién que cae sobre el acto de dar la muerte.
(...) Una vez derribado el obstaculo, la prohibicion escarnecida sobrevive a la transgresion. El mas sangriento de los
homicidas no puede ignorar la maldicion que recae sobre él. Pues esa maldicion es la condicion de su gloria. Las trans-
gresiones, auin multiplicadas, no pueden acabar con la prohibicidn, como sila prohibicién fuera inicamente el medio
de hacer caer una gloriosa maldicion sobre lo rechazado por ella (Bataille, 1957: 52).

242 | DaNIEL CASTANO ZAPATA, NATALIA CLELIA SUNIGA



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntiim. 222 | septiembre-diciembre de 2014 | pp. 235-256 | ISSN-0185-1918

en su plenitud, como el paroxismo que a la vez purifica y renueva a la sociedad.'® Atin més,
se transgrede no solo para recrear, en el sentido de repetir, sino también para resimbolizar
incorporando parte de aquello que estaba excluido por el orden vigente. Se trata, en todo
caso, de experimentar, de manera esporadica, festiva, ritual, momentanea, aquello que fue
excluido, el goce prohibido. Es decir, la transgresion es un mecanismo mediante el cual se
produce el levantamiento de los vallados protectores que producen la sociedad y el sentido,
con el fin de reafirmarlos restableciendo nuevamente el orden.

Pero hay mas, si hasta aqui hemos enfatizado la relacion entre la transgresion y la
prohibicidn, esto es, el juego que se da al interior del orden social, ahora queda por sefialar
que la transgresion también mantiene como horizonte el puro desgaste, la pérdida de toda
diferencia, la mas pura violencia. Y esto porque, para Bataille:

La sexualidad y la muerte son los momentos agudos de una fiesta que la naturaleza celebra con
la inagotable multitud de los seres; y ahi sexualidad y muerte tienen el sentido del ilimitado
despilfarro al que procede la naturaleza, en un sentido contrario al deseo de durar propio de
cada ser (Bataille, 1957: 65).

En este sentido, al operar sobre los limites sociales, la fiesta permite reproducir y re-
novar el ordenamiento social cumpliendo asi su funcion propia. Es la transgresion, el
mecanismo a partir del cual resulta posible contener la violencia al reintroducirla limi-
tadamente al orden social produciendo de este modo su conservacion y reproduccion.!!
Pero también puede bien, en caso de no lograr contener la violencia que libera, llevar al
completo desorden, dejando al descubierto la “(...) febril agitacién (propia de todo ser)
que pide a la muerte que ejerza su estrago a expensas nuestras’ (Bataille, 1957: 64). De
este modo, entendemos que tanto Bataille como Caillois enfatizan la funcionalidad so-
cial de la fiesta, esto es, resaltan su papel en el mantenimiento y la reproduccién de la
sociedad; al tiempo que subrayan la posibilidad que abre el mecanismo de la transgre-
sion hacia el contacto con lo prohibido, hacia el beneficio “liberador” de la experiencia

1% Incluso los hombres se restauran a su vez, se regeneran. “Se comprende que la fiesta, representando un tal paroxis-
mo delaviday resaltando tan violentamente sobre las pequefas preocupaciones de la vida diaria, parezcaal individuo
como otro mundo, donde se siente sostenido y transformado por fuerzas que lo rebasan. Su actividad cotidiana,
cosecha, caza, pesca o cria, s6lo llena su tiempo y provee a sus necesidades inmediatas. Pone sin duda en ella atencién,
paciencia, habilidad, pero mds profundamente vive en el recuerdo de una fiesta y en la espera de otra, porque la fiesta
representa para €, para su memoria y su deseo, el tiempo de las emociones intensas y de la metamorfosis de su ser”
(Caillois, 1939: 111).

' Balandier sostiene, en este mismo sentido, que “desde una perspectiva freudiana, los analistas contemporéneos
han puesto en evidencia la funcién liberadora de las pulsiones, sexuales y agresivas, que, en condiciones de normali-
dad socialmente reprimidas, solo pueden formularse de maneraindirecta sise quiere evitar el riesgo de desintegracion
social. Lo que se plantea es, en estos casos, las ‘domesticaciones’ primeras a partir de las cuales el orden social pudo
llegar a constituirse: las de la sexualidad y la violencia” (Balandier, 1994: 50).

FIESTA Y SACRIFICIO | 243



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntiim. 222 | septiembre-diciembre de 2014 | pp. 235-256 | ISSN-0185-1918

negativa, hacia la mas pura violencia contenida en la pérdida de toda diferencia, en el
desorden generalizado, en la muerte.'

En la transgresion se suele poner un cuidado maximo en seguir las reglas; pues es mas
dificil limitar un tumulto una vez comenzado. No obstante, y a modo de excepcidn, es
concebible una transgresion ilimitada. A veces sucede que, de alguna manera, la violencia
desborda lo prohibido. Parece —o puede parecer- que, al tornarse impotente la ley, nada
firme puede, a partir de entonces, contener la violencia. La muerte en la base excede a la
prohibicién oponiéndose a la violencia que, tedricamente, es su causa. Las mas de las veces,
el sentimiento de ruptura que a ello le sigue implica una alteracién menor, alteracién que
los ritos finebres o la fiesta, que ordenan, ritualizan y limitan los impulsos desordenados,
tienen el poder de resolver. Pero si la muerte prevalece sobre un ser soberano, que parecia
por su esencia haber triunfado sobre ella, ese sentimiento vence y el desorden es sin limi-
tes (Bataille, 1957: 70).

Consideramos que ésta es una de las principales hip6tesis a partir de la cual el propio
Bataille logra diferenciarse de lo planteado por E. Durkheim al incorporar la dimensiéon
energética descubierta por Freud ([1920]1979) en Mds alld del principio de placer. Mas
especificamente, Bataille retomara la nocion freudiana de pulsiéon de muerte, fusional y
desindividualizante, para pensar el limite de la transgresion, pero también el limite de la
experiencia del sujeto y de la existencia del orden social. Esta nocion es reinterpretada
por Bataille en “La nocion de gasto” (1933) como gasto improductivo contrario al
principio de utilidad y ejemplificado en la practica del potlatch; en El erotismo (1957),
como continuidad del ser; y, en La parte maldita (1967), como economia general de los
afectos y las representaciones, nocion que remite al modo de sentir y pensar de los sujetos
de la homogeneidad social —economia restringida— incorporando ademas sus dinamicas
pulsionales.

Debemos agregar que, siguiendo a Bataille y Caillois, si entendemos que la transgresion
tiene como funcion la restauracion, renovacion y reproduccion del orden social, ala vez que
mantiene como horizonte el completo desorden, el despilfarro y la violencia, es Balandier
(1994) quien logrard, en una linea concordante con este esquema, explicitar un modo de
pensar la transformacion social. Este autor sostiene que el mecanismo de transgresion,
una vez sobrepasados sus propios limites, abre la posibilidad de acceder a una experiencia
liberadora que tiene a la muerte como horizonte y que puede adoptar una significacion
politica que brinde la ocasidn de convertir la fiesta en revuelta. Es en este sentido que “la

12 Nos parece importante referir brevemente al caso estudiado por Emmanuel Le Roy Ladurie (1978) como un ejemp-
lo en el que la fiesta se convirtid en un factor desencadenante de violencias no ritualizadas. El caso se corresponde con
la fiesta del Carnaval de Romans en 1580 que, lejos de llevarse adelante segun los rituales y limitaciones espacio-tem-
porales acostumbrados, se convirti6 en revuelta y en ofensiva represora con resultados tragicos que incluyeron la
muerte del jefe popular, multiples muertes producto de enfrentamientos civiles y una represion encarnizada.

244 | DANIEL CASTANO ZAPATA, NATALIA CLELIA SUNIGA



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntiim. 222 | septiembre-diciembre de 2014 | pp. 235-256 | ISSN-0185-1918

funcién de terapia social —servir al orden revigorizandolo- implica, incontestablemente,
un riesgo de ruptura” (Balandier, 1994: 104). ; Cudl es entonces el lugar que Balandier le
otorga al cambio y a la revolucion? Lo que logra despejar precisamente este autor es que
la transformacion social queda mas alla del mecanismo ritual de la transgresion, mas
alla de los limites que las prohibiciones le confieren. Si la transgresion, en tanto rito que
produce el desorden para renovar el orden, opera siempre en el interior de los limites de
la sociedad, es “fuera de esas fronteras (que) se situa el espacio de las resistencias, de las
rebeliones y, mas alld, de las revoluciones en marcha. Estas aspiran al establecimiento
de otro orden. Aquéllas defienden el existente de forma espectacularizada” (Balandier,
1994: 105).

El sacrificio

Seguin sefiala Bataille (1957), el sacrificio es el acto de dar muerte o destruir colectivamente
algo sagrado. Se trata del levantamiento de ciertas prohibiciones con el fin de realizar una
ofrenda valiosa a partir de la cual se establece una comunicacion entre el mundo profano y
el mundo sagrado, y ello con la finalidad de mantener o restablecer las relaciones y limites
entre estos dos mundos. Podemos decir entonces que el sacrificio, en tanto rito positivo,"
demarca los limites de la sociedad levantando las prohibiciones que la constituyen pero sin
por ello llegar a suprimirlas. Asimismo, Hubert y Mauss (1899) entienden el sacrificio como
un rito (no necesariamente sangriento, de hecho cada vez menos sangriento), a partir del
cual se establece una comunicacion entre lo profano y lo sagrado por la intermediacion de
una victima (hombre, animal o cosa) que es destruida en el curso de una ceremonia ofrecida
como ofrenda por el sacrificante a los dioses con la finalidad de conseguir su favor, apaci-
guar su ira, o cerrar una alianza. En este marco nos proponemos reconstruir la nocién de
sacrificio a partir de los aportes de Georges Bataille, Hubert y Mauss.

Ahora bien, en este mecanismo ritual participan distintos actores que cumplen funciones
especificas y claramente definidas. Entre ellos pueden distinguirse: el sacrificante —el sujeto
que recoge los beneficios del ritual o sufre sus efectos—, el sacrificador —aquel que ejerce de
matador ritual- y, por ultimo, la victima —que es entendida como la cosa, viva o no, que al

13 En palabras de Durkheim: “el hombre nunca ha concebido que sus deberes hacia las fuerzas religiosas pudieran
reducirsea unasimple abstencion de cualquier relacion, pues él siempre ha considerado que sostenia con éstas relacio-
nes positivas y bilaterales cuya reglamentacion y organizacion estaba en manos de un conjunto de précticas rituales.
Damos el nombre de culto positivo a ese sistema de ritos” (Durkheim, 1982:303) Asi, lo que caracteriza al rito positivo
es fundamentalmente su capacidad de establecer una comunicacion regulada entre el mundo profano y el mundo
sagrado, produciendo una “comunién mds plena con lo religioso”. En ellos se renueva pues el compromiso con la
comunidad moral, con el conjunto de creencias que sostienen la sociabilidad (Giddens, 2004).

FIESTA Y SACRIFICIO | 245



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntiim. 222 | septiembre-diciembre de 2014 | pp. 235-256 | ISSN-0185-1918

menos en parte es destruida en el ritual, y que, al oficiar de puente entre el mundo sagrado y
el mundo profano constituye un término medio entre el sacrificante y la divinidad-'* (Hubert
y Mauss, 1899). No es sino la victima aquella que, segiin senala Bataille, se “eleva por encima
del mundo aplanado, chato, en el que los hombres llevan una vida calculada. En relaciéon con
esta vida calculada, la muerte y la violencia deliran; no pueden mantenerse en el respeto y en
laley que ordenan la vida humana socialmente” (Bataille, 1957: 87). De este modo, se entiende
que el sacrificio levanta las barreras que impone la prohibicion y abre la posibilidad de contacto
con lo excluido del orden social.

Es preciso reconocer que, en el sacrificio, aquello que se consagra no es sélo el elemento
destruido, sino que el fiel que suministra la victima no permanece igual, él también adquiere
un caracter religioso que no tenia antes del sacrificio. Hubert y Mauss proponen comprender
el sacrificio como “un acto religioso que, por la consagraciéon de una victima, modifica el
estado de la persona moral que la consuma, o de algunos objetos en los que la persona se
interesa” (Hubert y Mauss, 2010: 83)."> Atin mas, segtn sefialan estos autores, los cuatro
elementos que componen el sacrificio —esto es, el sacrificante, el sacrificador, el lugar junto con
los instrumentos, y la victima- sufren una transformacion de su caracter profano mediante
su participacion en los dos momentos del rito sacrificial: la entrada y la salida del sacrificio.

La primera fase del sacrificio, la entrada, tiene por objeto otorgar un caracter religioso a
todos los elementos que participaran en él, transforma su estado profano haciéndolos ingresar
en el mundo sagrado, “comprometiéndolos de manera mas o menos profunda, de acuerdo
ala importancia del rol que pronto representaran” (Hubert y Mauss, 2010: 90). Ahora bien,
dados todos los elementos del sacrificio, queda por cumplirse la operacion suprema. La
victima ya es eminentemente sagrada pero el espiritu que anida en ella (principio divino)
aun se encuentra arraigado a su cuerpo, ultimo lazo con el mundo profano. La muerte es la
que lo va a desatar, haciendo que la consagracion sea irrevocable y definitiva. Se da inicio a
un proceso que, para Hubert y Mauss es “una especie de sacrilegio” (Hubert y Mauss, 2010:

! Bataille sefiala que inicialmente las victimas de los sacrificios eran animales. Posteriormente también se sacri-
ficaron hombres, pero “al desarrollarse la civilizacién, inmolar a un hombre pareci6 una cosa horrible, la victima
“sustitutiva” volvié a ser mayoritariamente un animal” (Bataille, 1957: 86). Sin embargo, estructuralmente los primer-
os sacrificios de animales eran equivalentes a sacrificios humanos, pues “para la humanidad primera, los animales no
se diferenciaban de los hombres. Mas atin, los animales, por el hecho de que no observan prohibiciones tuvieron de
entrada un cardcter mds sagrado, més divino que los hombres” (Bataille, 1957: 86). El animal tenia una conexién muy
inmediata con lo sagrado, tanto que los dioses mds antiguos eran animales. Para la cuestion de la victima en el rito de
sacrificio, véanse los aportes de René Girard (2005).

15 Rara vez se experimenta de manera personal este acceso a lo sagrado. Mas bien, este mecanismo de purificacién
social se vive de manera interpuesta. El sacrificio permite entonces que los sujetos abran una brecha en el cuerpo
discontinuo del sacrificado y los asistentes al rito puedan asi “participar” de aquella experiencia religiosa a partir de
la cual se les revela lo sagrado. Segtin sefiala Klossowski (2005), en el momento del sacrificio, “el sacrificador y los
asistentes al sacrificio se identifican con la victima, asomados como estdn, en el momento de la ejecucion, por encima
de supropianada. Toman asu dios deslizindose enla muerte. El don sacrificial pone asi parcialmente el ser delhombre
en juego y le permite unirse al ser de la divinidad puesto en juego”.

246 | DaNIEL CASTANO ZAPATA, NATALIA CLELIA SUNIGA



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntiim. 222 | septiembre-diciembre de 2014 | pp. 235-256 | ISSN-0185-1918

110), y en tanto tal, quienes lo ejecutan deben cumplir ciertas expiaciones rituales, tales
como disculparse por el acto que van a cometer y mostrarse afligidos por la muerte por venir.

Pues bien, el sacrificio, en tanto transgresion, se diferencia de la mas pura violencia en tanto
se trata de un levantamiento ritual de las prohibiciones limitado espacio- temporalmente que
responde a ciertas reglas propias a su ldgica interna. La plétora sexual es la metafora usada por
Bataille: ante la acumulacion de deseo y la imposible satisfaccion del mismo porque su ob-
jeto esta fuera del alcance, objeto que es justo aquello que no puede alcanzarse por definicién,
es necesario definir las condiciones del “estallido”. De alli que resulte fundamental definir el
cuando y el donde de la transgresion —como ya vimos también para el caso de la fiesta—. Asi
pues, el sacrificio no puede realizarse en cualquier momento o en cualquier lugar, sus condi-
ciones de desarrollo deben estar estrictamente reguladas, “el lugar mismo de la escena debe ser
sagrado’, y esto es fundamental, pues, nos advierten Hubert y Mauss, “fuera de un lugar santo
la inmolacion no es mas que una muerte” (Hubert y Mauss, 2010: 99). Asimismo, los instru-
mentos utilizados en el sacrificio deben ser cuidadosamente elegidos y purificados.

Hasta aqui, el sacrificio es entendido como un mecanismo ritual que levanta las prohi-
biciones fundamentales sin suprimirlas. Y, por ello, se diferencia tanto de la incorporacién
no ritualizada de la violencia, como del levantamiento de prohibiciones no fundamentales,
esto es, de las infracciones. Pero ahora debemos agregar que el horizonte del sacrifico no es
sino la mas pura violencia, el total y completo despilfarro, esto es, la muerte.'® Y no es otro
el énfasis que recorre la perspectiva del propio Bataille. En este sentido, se entiende que el
contacto con dicha violencia alcanza su punto mds alto en la muerte del sacrificado, pues
en ese momento “la muerte entra en la profundidad del ser del [sacrificado]; es, en el rito
sangriento, la revelacion de esa profundidad” (Bataille, 1957: 87). Mediante la accién violenta
de la muerte el sacrificado experimenta el pasaje de la discontinuidad a la continuidad del
ser, a la ausencia de la particularidad. De este modo, la muerte desprovee a la victima de
su cardcter limitado y le otorga el cardcter de lo ilimitado y de lo infinito pertenecientes
a la esfera sagrada. Ahora bien, dado el proceso de identificacién que tiene lugar entre el
sacrificante y el objeto del sacrificio, el sacrificante vivencia mediante la experiencia de la
muerte el acercamiento al ilimitado despilfarro contrario al deseo de perdurar propio de si.

La victima muere, y entonces los asistentes participan de un elemento que esa muerte les revela.
Este elemento podemos llamarlo como los historiadores de las religiones, lo sagrado. Lo sagrado
es justamente la continuidad del ser revelada a quienes prestan atencion, en un rito solemne, a la

muerte de un ser discontinuo (Bataille, 1957: 87).

16 “Hay como consecuencia de la muerte violenta, una ruptura de la discontinuidad de un ser; lo que subsiste y que,
en el silencio que cae, experimentan los espiritus ansiosos, es la continuidad del ser, a la cual se devuelve a la victima.
Sélo la muerte espectacular, operada en las condiciones determinadas por la gravedad y la colectividad dela religion,
es susceptible de revelar lo que habitualmente se escapa a nuestra atencién” (Bataille, 1957: 87-88).

FIESTA Y SACRIFICIO | 247



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntiim. 222 | septiembre-diciembre de 2014 | pp. 235-256 | ISSN-0185-1918

Es pues mediante la contemplacion de la muerte que los seres discontinuos, que se es-
fuerzan por preservar su discontinuidad, son devueltos a la experiencia de la continuidad.
Se trata entonces de comprometer a la totalidad del ser en un deslizamiento ciego hacia la
pérdida, momento decisivo de la religiosidad. Pero, como ya mencionamos, decir que
la muerte se mantiene como horizonte del sacrificio supone ademds que, en caso de no
poder contener la violencia que este mecanismo incorpora limitadamente, existe como
posibilidad interna al mecanismo de la transgresion la irrupcion no regulada ni rituali-
zada de dicha violencia.

En este punto, resulta fundamental resaltar la importancia del caracter regulado del
sacrificio. Y esto porque es precisamente la no observancia estricta de sus reglas de ejecucion
lo que abre paso a la liberacion de la violencia, la multiplicacion del desorden y de los
conflictos y la desaparicion de las diferencias sociales y oposiciones fundamentales que
con el sacrificio se buscan proteger y reafirmar. Si esto sucede, se produce lo que Girard
denomina una “crisis sacrificial o crisis de las diferencias” (Girard, [1972] 2005: 60). Esto
es, una inversion catastrofica del sacrificio en la que éste:

(...) yano es apto para desempenar su tarea [y] acaba por engrosar el torrente de violencia impura
que ya no consigue canalizar. El mecanismo de las sustituciones se descompone y las criaturas

que el sacrificio debia proteger se convierten en sus victimas (Ibid., 2005: 47).

En este sentido, el fracaso en el cumplimiento del rito sacrificial acarrea “la pérdida de la
diferencia entre la violencia impura y la violencia purificadora. Cuando esta diferencia se ha
perdido, ya no hay purificacién posible y la violencia impura, contagiosa, o sea reciproca,
se esparce por la comunidad” (Ibid., 2005: 56). Se produce entonces una crisis del orden
cultural en su conjunto que, tal como lo dice Girard, no es otra cosa que “un sistema orga-
nizado de diferencias”

Podemos sefalar, siguiendo a Hubert y Mauss, que los ritos practicados sobre la victima
pueden resumirse en un esquema simple: primero se la consagra; en segundo lugar, al des-
truirla, las energias que esta consagracion ha suscitado y concentrado sobre ella se dirigen
hacia los seres del mundo sagrado y hacia los seres del mundo profano. “La serie de esta-
dos por los cuales pasa la victima podria ser figurada como una curva: se eleva a un grado
maximo de religiosidad, en donde s6lo permanece un instante, para descender de inme-
diato progresivamente” (Hubert y Mauss, 2010: 126). El estado religioso del sacrificante
también se describe, como el de la victima, por una curva simétrica. Este se eleva a la es-
fera de lo sagrado para luego descender a lo profano.

De este modo, cada ser y cada cosa que desempeiia un papel en el sacrificio se ve arrastrado
como por un movimiento continuo que, desde la entrada hasta la salida, va por dos pendientes
opuestas. No obstante, si las curvas asi descritas tienen la misma configuraciéon general, no

248 | DaNIEL CASTANO ZAPATA, NATALIA CLELIA SUNIGA



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntiim. 222 | septiembre-diciembre de 2014 | pp. 235-256 | ISSN-0185-1918

todas tienen la misma altura: naturalmente, la que describe la victima es la que alcanza el
punto mas elevado (Hubert y Mauss, 2010: 131).

Luego de la inmolacidn, la tltima parte del rito sacrificial es precisamente la salida de éste.
Es preciso, para todos los participantes del sacrificio, “salir del circulo magico en que atn
estan encerrados” a fin de retornar a su vida corriente. Asi se ponen en marcha ceremonias
inversas a las primeras para ir ahora de lo sacro a lo profano. Esto es, una vez finalizado el
sacrificio se abre paso al restablecimiento del orden.

Asi podemos comprender por qué el sacrificio implica la apertura de los limites sociales,
pero dicha apertura, y aqui radica su complejidad, obedece a la necesidad sociopolitica de
ordenar el mundo mediante la expulsion de la violencia, al crecimiento de las pasiones colecti-
vas que piden satisfaccion, su cuota de violencia. De alli se desprenden dos funciones propias
del rito sacrificial: la descomposicion ritualizada y la recreacion de los limites de la sociedad.

La descompresion ritualizada

En Bataille hay necesidad de ordenar el mundo porque hay pasiones colectivas que exigen des-
carga. Esto es, el individuo y los colectivos exigen la apertura de los limites sociales en términos
energéticos. El exceso que desborda el mundo ordenado de la razon debe apaciguarse, pues su
acumulacion tensiona los limites del orden hasta romperlos, pone a la sociedad en estado de
ebullicion. Esa valvula de escape cobra figura en la transgresion. Y en este caso, en la transgre-
sion sacrificial. Al sacrificar un objeto sagrado se abre el campo societal para liberar los impul-
sos colectivos e individuales que tienden a la violencia. Es decir, con el sacrificio se produce
una participacion colectiva en el acto de violar una prohibicion, de dar la muerte. El sacrificio
es asi entendido como una forma de saciar la necesidad de exceso. En todo caso, sefiala Batai-
lle, tanto en el registro arcaico como actual del sacrificio, éste cumple la funciéon fundamental
de permitirle a los individuos participar de lo prohibido. Asi, mediante el sacrificio “vivimos
por procuracion lo que no tenemos energia para vivir nosotros mismos” (Bataille, 1957: 92).

La recreacion de los limites de la sociedad

Con el sacrificio se reproduce la situacion arcaica de construccion de esos limites. Esto im-
plica reafirmar las prohibiciones y con ello reafirmar el ordenamiento social que se erige
con su instauracion. Es decir, la funcién social del sacrificio consiste en un desplazamiento
colectivo de la violencia con la finalidad de restaurar el orden y fortalecer la afectividad
social. Se trata entonces de una funcién social primordial, la que corresponde a la organi-
zacion simbdlica de la sociedad.

FIESTA Y SACRIFICIO | 249



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntiim. 222 | septiembre-diciembre de 2014 | pp. 235-256 | ISSN-0185-1918

En resumen, hasta aqui hemos sostenido que el sacrificio, al igual que la fiesta, es una
transgresion ritual o rito transgresivo. En tanto tal cumple una doble funcién: cognitiva y
energética. En su dimension cognitiva se trata de momentos privilegiados en la produccion
de diferencias, que dan sustento y vigencia a los principales conceptos que organizan el
mundo. En su dimension energética, se trata de espacios y momentos de purga, de catarsis
colectiva y fusion social. En su caracter transgresivo, se trata de rituales que producen orden
y reactivan la dimension afectiva de lo social a partir del levantamiento de las prohibiciones
fundamentales. En pocas palabras, lo que queremos decir es que en Bataille la trasgresion
tiene una finalidad sociopolitica en tanto mecanismo de apertura y reordenamiento social,
de reafirmacion de la comunidad moral, pero lo particular de dicho proceso es que en él
el acento esta puesto en las tensiones del deseo, en el contacto con lo prohibido. En este
sentido, sostenemos que si para Hubert y Mauss (1899) el rasgo distintivo del sacrificio
es su finalidad pacificadora; Bataille (1957), en cambio, pone el acento en su capacidad
de “comunicacién” En él, el horizonte del sacrificio es el gasto, la experimentacion de la
violencia como dimension constitutiva del orden profano.

Ahora bien, no podriamos dar por concluido este recorrido sin sefialar que las sociedades
modernas ya no son sociedades del sacrificio. Debemos preguntarnos entonces cudl ha
sido el sustituto de aquéllas conforme ha avanzado la historia. Esto es, en sociedades sin
sacrificio, ;cudles han sido los mecanismos sustitutos a partir de los cuales se ha intentado
contener la violencia?

Georges Bataille sostiene en El erotismo que es la guerra, entendida como una forma de
transgresion cuya violacion a la prohibicion fundamental de dar muerte se produce conforme
a una regla, aquel mecanismo que pasard a ocupar un papel fundamental en las sociedades
modernas. Este autor sostiene, incluso, que si en la actualidad la guerra se presenta como un
medio para un fin, esto es extraio al espiritu inicial de la guerra: ésta, para empezar, era
un fin en si misma. AUn mas, en La parte maldita, Bataille sefiala que para las sociedades
antiguas ésta cumplié una funcion de descongestion, de gasto catastrofico de la energia so-
cial excedente. Dice que en algunas ocasiones, la energia despilfarrada en la fiesta y en los
gastos ostentosos (como la construcciéon de enormes monumentos inttiles) no logré des-
comprimir el excedente energético que congestiona a todas las economias sociales, y ello
fue lo que “condend siempre a multitudes de seres humanos y a grandes cantidades de bie-
nes ttiles a las destrucciones de las guerras” (Bataille, [1976] 2009: 37). En el crecimiento
industrial las sociedades modernas parecian haberle dado uso a dicho excedente energético,
sin embargo, y de modo paraddjico, fue precisamente este intensivo desarrollo industrial
el que, usado como “excedente”, les dio a la Primera y Segunda guerras mundiales su “ex-
traordinaria intensidad”. La energia excedente no puede entonces ser acumulada de ninguna
manera, ni en ninguna época de las sociedades humanas, pues la historia muestra que aque-
lla que no se disipa en un uso improductivo, estalla en guerra.

250 | DANIEL CASTANO ZAPATA, NATALIA CLELIA SUNIGA



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntiim. 222 | septiembre-diciembre de 2014 | pp. 235-256 | ISSN-0185-1918

Por otra parte, consideramos imprescindible senalar, siguiendo a Caillois (1972), una
diferencia entre las sociedades antiguas y las modernas respecto a la guerra: con el advenimiento
de la modernidad las guerras han pasado a ser entendidas como mecanismos que ponen
en riesgo a la totalidad de las poblaciones enfrentadas, desencadenando asi “reflejos de lo
sagrado”. Esto ha afectado también la comprension del individuo en la sociedad: la posibilidad
compartida de la destruccion o de la salvacion define la conciencia de no existir sino en el
todo. Se trata de un momento paroxistico, en el que la pertenencia a un grupo diluye las
diferencias de sus elementos, los “comunica”. La guerra es pues, siguiendo a Caillois (1972),
el paroxismo de toda la existencia nacional, pero, y esto es una precisiéon fundamental, se
trata de una comunicacion en el “dafio al otro”, y no la identificacién comun festiva. Como
vimos en el apartado dedicado ala fiesta, ella también es un paroxismo colectivo en el que se
puede hallar la muerte, pero su esencia se encuentra en una “voluntad de comunién, mientras
que la guerra es, ante todo, voluntad de perjudicar” (Caillois, 1972: 267). La guerra no se
define asi por la cantidad de sangre derramada, pues “asi como hay guerras poco mortiferas,
hay fiestas, y no son raras, en las que la sangre corre en abundancia” (Caillois, 1972: 264).
Se trata en definitiva, en el caso de la fiesta, del paroxismo provocado por el acercamiento
(fusional) de los grupos que componen una misma sociedad; y, en el caso de la guerra, de
una carniceria despiadada entre dos totalidades territoriales y/o sociales que no aceptan
limitacion o fusion alguna de su soberania.

En todos los casos (fiesta, sacrificio y guerra), se trata de mecanismos rituales que deben
ser entendidos en funcidn de la complementariedad entre la prohibicion y su transgresion. Es
en este vaivén entre la pura violencia, la ley y su detencion, que hemos propuesto pensar el
mecanismo de la transgresion en tanto modalidad de acceso regulado al mundo prohibido. Se
supone entonces la instauracion de prohibiciones que lejos de ser eliminadas son levantadas
cuando estos mecanismos tienen lugar. Pero tampoco se trata del puro despilfarro. Mas bien la
transgresion supone el levantamiento ritual de las prohibiciones que, teniendo siempre como
horizonte la mas pura violencia, se encuentra regulado y limitado espacio-temporalmente.
De alli que su funcion sea refundir los limites sociales para asegurar el orden mediante la
descompresion ritualizada de la violencia.

A modo de conclusion

El objetivo de nuestra investigacion ha sido reconstruir las principales lineas que nos per-
mitan abordar el problema de la transgresion tal y como es expuesto por Georges Bataille
en El erotismo (1957). Para ello nos acercamos a la fiesta y al sacrificio como sus dos mani-
festaciones paradigmaticas. En el primer apartado hemos hecho principal hincapié en los
aportes de la teoria de la fiesta desarrollada por Roger Caillois (1939) al pensamiento ba-

FiESTA Y SAcriFiciO | 251



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntiim. 222 | septiembre-diciembre de 2014 | pp. 235-256 | ISSN-0185-1918

tailleano. En el segundo apartado, y en este mismo sentido, hemos retomado el modelo del
sacrificio tal y como lo entienden Marcel Mauss y Henri Hubert (1899).

Resulta indispensable representarnos a la sociedad y sus sujetos en funcién del respeto
de prohibiciones fundamentales que limitan la irrupcién de la violencia y constituyen un
sistema de relaciones diferenciales. Pero es también imposible pensarlos lejos de su vocacion
de hecatombe, del gasto y el exceso que le son constitutivos. Asi pues, tal como lo hemos
expuesto a lo largo del texto, proponemos comprender el mecanismo de la transgresion
como el dispositivo privilegiado de contencién de esta tension social. Esto es, como una
modalidad de acceso regulado a lo prohibido, al mundo sagrado, como un levantamiento
ritual de las prohibiciones fundamentales que permite la emergencia y experiencia limitada
de lo reprimido. Aun mas, sostenemos que estas descargas reguladas forman parte de la
cultura e incluso son fundamentales para su sostenimiento.

En este marco, sefialaremos cuatro caracteristicas fundamentales de la transgresion que,
a nuestro juicio, caracterizan la nocién batailleana:

a) En primer lugar, constituye un mecanismo ritual que levanta las prohibiciones funda-
mentales sin suprimirlas. Hemos descripto la complementariedad sefialada por Bataille entre
la prohibicién y la transgresion. Esto es: en primer lugar, no hay sociedad sin prohibiciones
fundamentales que la organicen; pero la transgresion es siempre un complemento esperado; de
modo que la prohibicién no supone abstencion sino practica a titulo de transgresion (y de alli
que las normas que son transgredidas estan destinadas a ser luego nuevamente reestablecidas).
Hay mas, en tanto suponen el levantamiento de prohibiciones fundamentales, la transgresion
se diferencia asi de las infracciones entendidas como el levantamiento de prohibiciones no
fundamentales, esto es, prohibiciones no determinantes en la constitucion de la sociedad.

b) Resulta necesario sefialar que el mecanismo de la transgresion entendido como
mecanismo de acceso regulado a la violencia supone practicas ritualizadas y limitadas
espacio-temporalmente. Se trata pues de un “desorden organizado”. Y, en este sentido, se
diferencia del exceso y del goce irrestrictos, de la mas pura violencia, consistente en una
reintroduccion no ritualizada de la violencia.

c) Debemos agregar que la transgresion preserva los limites sefialados por la prohibicién
a la vez que simultaneamente abre un acceso a un mas alla de los mismos. En este sentido,
entendemos que el mecanismo de transgresion guarda relacion con el puro despilfarro, la
muerte, la vocacion de hecatombe, la violencia, que no es sino su horizonte, a la vez peligroso
e indispensable. En otras palabras, se trata de un mecanismo que reintroduce limitada y ri-
tualmente la violencia, pero en dicha reintroduccion pone en juego tanto la supervivencia
de toda estructura social como la existencia discreta y definida del sujeto discontinuo, ya que
en caso de no poder contener la violencia que se libera en la transgresion, se abre paso a un
deslizamiento infinito e ilimitado hacia la muerte. Dicho en otros términos, a veces sucede
que la violencia desborda lo prohibido y su transgresion y permite la fuga hacia lo indistinto.

252 | DANIEL CASTANO ZAPATA, NATALIA CLELIA SUNIGA



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntiim. 222 | septiembre-diciembre de 2014 | pp. 235-256 | ISSN-0185-1918

Nada puede, en dichas circunstancias, contener la violencia. Se produce entonces, al nivel
del sujeto, el arrancamiento del ser respecto de su discontinuidad; y, al nivel del orden social,
el desorden sin limites que amenaza la supervivencia de la estructura social. Como hemos
visto, a partir de este esquema Girard propondra el modelo de la “crisis sacrificial”’; mien-
tras que sera Balandier quien logre explicitar un modo de pensar la transformacion social.
Sila transgresion es el mecanismo ritual a partir del cual se purga la violencia para renovar
y reproducir el ordenamiento social, Balandier dird que es por fuera de los limites rituales
impuestos que tiene lugar el espacio de las resistencias, de las rebeliones y, mas alla, de las
revoluciones en marcha que aspiran al establecimiento de otro orden.

d) Por dltimo, la transgresion cumple tanto con la funcién de descompresion como de
mantenimiento y renovacion de la sociedad. Es decir, en primer lugar, entendemos la transgresion
como valvula de escape que permite liberar las pasiones colectivas que exigen descarga para
que el ordenamiento social contintie funcionando. Se trata de un mecanismo que permite el
momento de purga, de catarsis colectiva. Y, al mismo tiempo, tiene como funcién reproducir y
actualizar los limites de la sociedad. Transgredir implica entonces recrear el orden establecido
en el sentido de purgar aquello que habia sido excluido como violento para volverlo a excluir.

Ahora bien, ;qué sucede en las sociedades contemporaneas con los mecanismos de
transgresion? ;Qué es lo que queda de la efervescencia y exuberancia propias de la fiesta?
Si bien las sociedades postradicionales creen haber evacuado su componente sagrado, por
lo que se habla de éstas como sociedades desacralizadas, aqui sostenemos, siguiendo a
Bataille, que esta dimensién de lo sagrado atin conserva su lugar, mas o menos residual, en
la gramdtica social. Que en las sociedades seculares lo sagrado se encuentre privado de sus
expresiones histdricas tradicionales, no significa —dira Bataille— que su sintaxis y la economia
afectiva que la sostiene hayan desaparecido. Significa, mas bien, que se han liberado de sus
antiguas referencias y que son capaces de adquirir expresiones nuevas, que son pasibles
de ser actualizadas drastica y dramaticamente en la accion y la imaginacion colectivas, en
la formacion de nuevos poderes, y en la emergencia de individuos soberanos (Tonkonoff,
2013). Podemos decir que la incorporacion a la era de la racionalidad no ha cambiado nada
en ese sentido y contintia conservando su fuerza el nicleo sagrado de violencia constitutivo
de la sociedad y sus sujetos. De manera tal que frente a la apariencia de que el esquema aqui
desarrollado sélo se encuentra vigente en sociedades tradicionales, sostenemos que en todos
estos casos el dispositivo prohibicion-transgresion contintia funcionando, incluso cuando
éste haya asumido nuevas formas.'” La transgresion continta conservando su funcién como
mecanismo de purga social. Y esto porque la sociedad no puede eliminar la confrontacién
entre la prohibicion y su transgresion, entre el orden y el desorden.

7 H. G. Cox (1969) analiza la reemergencia de la festividad y la fantasfa en la civilizacién occidental, ambas entendi-
das como elementos centrales para la transformacion social.

FIESTA Y SACRIFICIO | 253



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntiim. 222 | septiembre-diciembre de 2014 | pp. 235-256 | ISSN-0185-1918

Podemos pensar, siguiendo a Balandier (1994), que lo que ha cambiado en las sociedades
actuales son, sobre todo, los modos en que se llevan a cabo los mecanismos rituales de
transgresion en relacion a la masificacion de los medios de comunicacion. En este sentido,
la principal hipdtesis de este autor consiste en sefialar que “los ritos festivos no se han
perdido, pero s han mudado su sentido y su fuerza” (Balandier, 1994: 141) La fiesta contintia
existiendo en las sociedades de consumo modernas pero ya no es lo que era. Mas bien, ésta
se ha convertido en espectaculo. En palabras de Balandier:

La civilizacion de los medios y de lo espectacular produce de forma trivial, cotidiana, sucedaneos
parciales de la fiesta: sirve diversion a domicilio a través de la radio, la television y las maquinas
de almacenar sonidos e imdgenes (...) La progresiéon del consumo hace, por otra parte, menos
marcado el contraste entre la economia cotidiana y la prodigalidad y el despilfarro festivos
(Balandier, 1994: 141).

De este modo, se privatiza la fiesta, atenuando las emociones colectivas y las improvisacio-
nes espectaculares que la caracterizaban. Ahora la experiencia festiva puede vivenciarse por
persona interpuesta mediante la imagen que de ella se produce. Y esto tanto a partir de la
multiplicacién de esta tematica en el cine y la literatura, como de la constante televisacion
de eventos festivos —es el caso de los programas que muestran las salidas nocturnas de los
jovenes, repletas de excesos, y de los noticieros que mandan méviles a los festejos multitu-
dinarios en la via publica y corresponsales a las guerras, etcétera—.

En este marco, sostenemos que las fiestas, las celebraciones, los carnavales y las guerras
existen ain hoy dia como mecanismos rituales de descompresion ritualizada y purga social a
partir de los cuales se levantan, o cuanto menos, se relajan las prohibiciones fundamentales
abriendo asi paso a conductas que en cualquier otro momento serian perseguidas como
contrarias al orden social. Mantienen sus funciones permanentes: hacer prevalecer la fusion
igualitaria por sobre las diferencias jerarquicas, el desorden y la improvisacion por sobre las
convenciones sociales, el exceso sobre el trabajo, contribuyendo de este modo a revigorizar
el orden periédicamente. Y recurren para ello a los mismos medios de antano: al desfile
y la licencia sexual, la ostentacion y el exceso, el disfraz, la imitacion, la danza y el juego.
En este sentido, entendemos que los actos representativos que se llevan a cabo en distintas
circunstancias de la vida individual —cuanto menos en el nacimiento, el casamiento y la
muerte—, asi como también los desfiles carnavalescos, los festejos por el triunfo de los equipos
nacionales, o por la victoria de un candidato en las elecciones, e incluso por las celebraciones
de conmemoracion de fechas patrias, continiian funcionando como transgresiones rituales
que ponen en escena las jerarquias del ordenamiento social, con el fin de exponerlas,
confirmarlas, renovarlas y reproducirlas.

254 | DANIEL CASTANO ZAPATA, NATALIA CLELIA SUNIGA



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntiim. 222 | septiembre-diciembre de 2014 | pp. 235-256 | ISSN-0185-1918

Referencias bibliograficas

Bajtin, Mijail, (1971) “Carnaval y literatura. Sobre la teoria de la novela y la cultura de la
risa” en Revista de la Cultura de Occidente. Vol. 23, num. 129.

Bajtin, Mijail, (2003) [1987] La cultura popular en la Edad Media y en el Renacimiento. EI
contexto de Francois Rabelais. Madrid, Alianza Editorial.

Balandier, Georges, (1994) El poder en escenas. De la representacion del poder al poder de la
representacion. Barcelona, Paidés.

Bataille, Georges, (2009) [1957] El erotismo. Barcelona, Tusquets.

Bataille, Georges, (2009) [1976] La parte maldita. Buenos Aires, Las Cuarenta.

Bataille, Georges, (2009) [1933] “La nocién de gasto” en La parte maldita. Buenos Alires,
Las Cuarenta.

Blanco, Ana Belén y Soledad Sanchez, (2013) “Prohibiciones fundamentales y sistemas de
intercambio. Una aproximacion socioldgica a Claude Lévi-Strauss y Georges Bataille”.
Articulo en dictaminacion.

Caillois, Roger, (1972) [1942] La cuesta de la Guerra. México, Fondo de Cultura Econdmica.

Caillois, Roger, (2006) [1939] El hombre y lo sagrado. México, Fondo de Cultura Econémica.

Cox, Harvey Gallagher, (1969) The Feast of Fools: A Theological Essay on Festivity and Fantasy.
Harvard University Press.

Durkheim, Emile, (1982) [1912] Las formas elementales de la vida religiosa. Barcelona, Akal.

Florentin, Marie Claude y Claude Gaignebet, (1984) [1979] El carnaval. Ensayos de metodologia
popular. Barcelona, Editorial Alta Fulla.

Foucault, Michel, (1999) Entre filosofia y literatura. Barcelona, Editorial Paidds.

Freud, Sigmund, (1992) [1920] Mads alld del principio del placer. Buenos Aires, Amorrortu.

Giddens, Anthony, (1994) EI capitalismo y la moderna teoria social. Buenos Aires, Labor.

Douglas, Mary, (2007) Pureza y peligro. Buenos Aires, Nueva Vision.

Duvignaud, Jean, (1991) Fétes et Civilisations. Suivi de la féte aujourd’hui, Actes Sud.

Girard, René, (2005) La violencia y lo sagrado. Barcelona, Anagrama.

Heers, Jacques, (1983) Fétes des fous et carnaval. Paris, Fayard.

Jay, Martin, (2007) “La desmagicizacion del 0jo” en Ojos abatidos, la denigracion de la visién
en el pensamiento francés del siglo xx. Madrid, Akal.

Klossowski, Pierre, (2005) “Tesis fundamentales de Georges Bataille” en Discusion sobre el
pecado, Georges Bataille. Buenos Aires, Paradiso Ediciones.

Kristeva, Julia, (2006) Los poderes de la perversién. Buenos Aires, Siglo XX1.

Ladurie, Emmanuel Le Roy, (1978) Le Carnaval de Romans. De la Chandeleur au Mecredi
des cendres 1579-1580. Paris, Gallimard.

Mauss, Marcel y Henri Hubert, (2010) [1899] EI sacrificio. Magia, mito y razén. Buenos
Aires, Las Cuarenta.

FIESTA Y SACRIFICIO | 255



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntiim. 222 | septiembre-diciembre de 2014 | pp. 235-256 | ISSN-0185-1918

Papanikolaou, Andreas, (2009) Georges Bataille Erotisme Imaginaire Politique et Heterologie.
Paris, Praelego.

Richardson, Michael, (1992) “Sociology on a Razor’s Edge: Configurations of the Sacred at
the College of Sociology” en Theory, Culture & Society. Vol. 9. Londres, SAGE. pp.: 27-44.

Richman, Michele, (1982) Reading Georges Bataille. John Hopkins University Press, Baltimore.

Richman, Michele, (2002) Sacred Revolutions- Durkheim and the Collége de Sociologie.
Minnesota, University of Minnesota Press.

Roudinesco, Elisabeth, (1993) La batalla de los cien afios. Historia del psicoandlisis en Francia.
Madrid, Editorial Fundamentos.

Tonkonoft, Sergio, (2010) “Batailleanas. Notas heterologicas” en Sozzo, Maximo (comp.),
Por una sociologia critica del control social. Buenos Aires, Del puerto.

Tonkonoft, Sergio, (2013) “Heterologia. La ciencia (imposible) de los residuos violentos”
Articulo en dictaminacién.

Turner, Victor, (1980) [1967] La selva de los simbolos. Aspectos del ritual Ndembu. Espana,
Siglo xxI.

Turner, Victor, (1988) [1969] El proceso ritual. Estructura y antiestructura. Madrid, Taurus.

256 | DANIEL CASTANO ZAPATA, NATALIA CLELIA SUNIGA



