
Pérez-Tamayo R. La ley, la ética médica y los trasplantes. Rev Invest Clin 2005; 57 (2): 170-176170

pdf  elaborado  por  medigraphic

Revista de Investigación Clínica  /  Vol. 57, Núm. 2  /  Marzo-Abril, 2005  /  pp 170-176

La ley, la ética médica y los trasplantes†

Ruy Pérez-Tamayo*

* Profesor Emérito de la Facultad de Medicina de la UNAM. Miembro de El Colegio Nacional y de la Academia Mexicana de la Lengua.
† Este artículo es un resumen del texto publicado en la referencia 3, pp 250-274

ARTÍCULO ESPECIAL

The law, the medical ethic, and the transplants

ABSTRACT

A discussion of four aspects of the legislation and of the me-
dical ethics of the transplants is presented: the concept of
death, the donation of organs, the selection of receivers and
the future of the therapeutic transplants. The prominent pa-
ragraphs of the General Law of Health of the country about
cerebral death, the two legal forms and organs donors’
ethics, the criteria and more frequent problems for the selec-
tion of receivers, and the character of medical technology of
transition of the therapeutic transplants are included.

Key words. Transplants. Medical ethics. Mexican law.

RESUMEN

Se presenta una discusión de cuatro aspectos de la legislación
y de la ética médica de los transplantes: el concepto de muer-
te, la donación de órganos, la selección de receptores y el fu-
turo de los trasplantes terapéuticos. Se incluyen los párrafos
relevantes de la Ley General de Salud del país sobre muerte
cerebral, las dos formas legales y éticas de donadores de ór-
ganos, los criterios y problemas más frecuentes para la selec-
ción de receptores, y el carácter de tecnología médica de
transición de los trasplantes terapéuticos.

Palabras clave. Trasplantes. Ética médica. Ley mexicana.

INTRODUCCIÓN

El presente texto intenta resumir algunos aspec-
tos de la ley y de la ética médica en los trasplantes,
con especial atención en nuestro país y nuestro tiem-
po. Los temas seleccionados se discuten con mayor
amplitud en varios libros recientes,1-3 de los que se
hace referencia en el texto, que ha sido preparado
desde el punto de vista de las leyes mexicanas vigen-
tes y de la ética médica laica.

Como en muchos otros aspectos de la medicina, tan-
to los médicos no especialistas como el público en gene-
ral se sienten autorizados a opinar sobre diversos as-
pectos legales y éticos de los trasplantes. Esto es muy
respetable y favorece el intercambio de opiniones, siem-
pre y cuando se tenga presente que sólo se trata de eso:
de opiniones. Cuando a los puntos de vista personales
se agregan argumentos racionales y objetivos, se hace
posible la discusión y quizá hasta llegar a un acuerdo.

EL CONCEPTO DE LA MUERTE

Durante años el concepto médico de muerte era
el mismo que el del público en general, es decir,

la suspensión permanente de las funciones cardio-
rrespiratorias. El miedo a ser enterrado vivo hizo
que, en el pasado, el lapso considerado prudente
para afirmar la irreversibilidad del proceso se
prolongara hasta por 72 o más horas antes de cer-
tificar la muerte. Sin embargo, a partir de la dé-
cada de los 50’s, los avances en terapia intensiva
permitieron mantener las funciones cardiacas y
respiratorias durante tiempos prácticamente in-
definidos en sujetos que, obviamente, estaban
muertos. Al mismo tiempo, el progreso en el uso
clínico de trasplantes de órganos y tejidos para el
tratamiento de distintas enfermedades graves re-
nales, hepáticas, cardiacas y de otros órganos, cu-
yos resultados son mejores si se usan órganos ob-
tenidos de sujetos recién fallecidos, aumentó la
presión para reconsiderar el diagnóstico de muer-
te. En 1968, un grupo de expertos de la Universi-
dad de Harvard4 propuso el concepto de muerte
cerebral, que se fue modificando a lo largo de los
años y que en la actualidad ya se acepta interna-
cionalmente. En México, la Ley General de Salud,
reformada el 26 de mayo de 2000, define la muer-
te de la manera siguiente:



171Pérez-Tamayo R. La ley, la ética médica y los trasplantes. Rev Invest Clin 2005; 57 (2): 170-176

que son los que se aceptan legalmente para hacer el
diagnóstico de “muerte cerebral”, y el concepto de
muerte, que según Veatch “...es un problema moral
o filosófico, no científico, ni médico”.6 De acuerdo
con este autor, lo que interesa es fijar el momento
en que un individuo debe ser tratado como muerto, en
vista de que a partir de ese instante todo el compor-
tamiento médico, legal y social relacionado con él se
modifica.

En efecto, cuando el paciente se declara muerto,
los tratamientos a los que estaba siendo sometido
para combatir su padecimiento se suspenden, el
cuerpo ya puede usarse (si existe autorización legal
para ello) para investigación y enseñanza, o para
trasplante de algunos órganos; pero, además, se ini-
cian el dolor y el luto de los familiares, los trámites
para el entierro o la cremación, se asumen nuevos
papeles en la familia (como la orfandad o la viudez),
se inicia la vigencia del testamento, se suspenden
los pagos en la nómina si el fallecido era un emplea-
do, si era presidente de alguna organización su cargo
lo ocupa el vicepresidente, etcétera, de manera que
la definición de muerte tiene consecuencias que reba-
san con mucho el ámbito médico y que afectan de
maneras muy distintas a diferentes sectores de la so-
ciedad. Esto explica, que aunque la ley ya ha esta-
blecido que muerte cerebral es igual a muerte indivi-
dual, no es raro que en casos de coma irreversible
los familiares (y también algunos médicos) se opon-
gan a que se interrumpan las medidas que mantie-
nen las funciones cardiorrespiratorias, o hasta los
tratamientos dirigidos a combatir la enfermedad.

La idea de que la muerte sólo llega cuando cesan
el latido cardiaco y la respiración es muy antigua,
está muy generalizada, tiene fuertes componentes re-
ligiosos y va a requerir de mucho tiempo para que
sea sustituida por el concepto de muerte cerebral.
Pero cabe preguntarse: ¿el problema de la definición
de la muerte es uno de ética médica? ¿Tiene algo que
ver con los objetivos de la medicina? ¿Se relaciona
con la conservación de la salud o con la curación o
alivio de las enfermedades, o con la actitud humanís-
tica del médico que siempre acompaña y consuela a
su paciente, o con su lucha en contra de las muertes
prematuras e innecesarias?

Veatch señala: “Cuando los seres humanos están
vivos les corresponden todos sus derechos morales y
legales. Decir que la gente está viva es la forma abre-
viada de decir que es portadora de todos esos dere-
chos. Esto explica porqué el debate sobre la definición
de la muerte es tan importante. También explica, en
principio, porqué el debate no puede resolverse cientí-
ficamente. La decisión de quien está vivo –quien posee

Art. 344. La muerte cerebral se presenta cuando
existen los siguientes signos:

1. Pérdida permanente e irreversible de conciencia y
de respuesta a estímulos sensoriales.

2. Ausencia de automatismo respiratorio, y
3. Evidencia de daño irreversible del tallo cerebral,

manifestado por arreflexia pupilar, ausencia de
movimientos oculares en pruebas vestibulares y
ausencia de respuesta a estímulos noniceptivos.

Se deberá descartar que dichos signos sean pro-
ducto de intoxicación aguda por narcóticos, sedantes,
barbitúricos o sustancias neurotrópicas.

Los signos señalados en las fracciones anteriores
deberán corroborarse por cualquiera de las siguien-
tes pruebas:

1. Angiografía cerebral bilateral que demuestra au-
sencia de circulación cerebral, o

2. Electroencefalograma que demuestre ausencia to-
tal de actividad eléctrica cerebral en dos ocasiones
diferentes con espacio de cinco horas.

De acuerdo con esta definición, el diagnóstico de
muerte cerebral requiere ausencia de funciones de la
corteza y del tallo, junto con falta de circulación cere-
bral; sin embargo, se ha propuesto que sólo se tome
en cuenta la falta permanente e irreversible de las
funciones de la corteza, como ocurre en sujetos des-
cerebrados que conservan el automatismo cardiorres-
piratorio.5 Por otro lado, también se han presentado
casos (no en nuestro país) de pacientes con incon-
ciencia irreversible y sin automatismo cardiorrespi-
ratorio, pero que se mantienen vivos gracias a técni-
cas de terapia intensiva. De acuerdo con la ley
mexicana, los primeros están vivos, mientras los se-
gundos ya están muertos; pero en otros países (EU,
Inglaterra, Alemania) los dos tipos de casos están vi-
vos. Esto se menciona para ilustrar que el concepto
legal de muerte ha cambiado con el tiempo y tam-
bién que no es uniforme, por lo menos, en el mundo
occidental.

La situación del concepto médico de muerte es to-
davía más compleja desde un punto de vista ético,
porque agrega otras dos dimensiones que no existen
en la ley: su oportunidad y su necesidad.

A primera vista no parecería que la definición de
“muerte cerebral” fuera un problema de ética médi-
ca, sino más bien de un acuerdo dentro de la comu-
nidad médica, apoyada en conocimientos neurológicos
especializados. Sin embargo, debe distinguirse entre
los criterios para diagnosticar el coma irreversible,



Pérez-Tamayo R. La ley, la ética médica y los trasplantes. Rev Invest Clin 2005; 57 (2): 170-176172

pdf  elaborado  por  medigraphic

presencia moral completa como miembro de la comu-
nidad humana– es fundamentalmente una decisión
moral, filosófica o religiosa, pero no científica”.6 Ni
tampoco, en mi opinión, de ética médica.

De todos modos, es interesante señalar que el con-
cepto de muerte cerebral, aunque es legalmente acep-
tado en muchos países, incluyendo a México, está
muy lejos de contar con unanimidad en diferentes co-
munidades sociales, como en ciertos grupos religiosos,
como los judíos, budistas, cristianos fundamentalistas
y otros seculares, quienes insisten en que la muerte
sólo ocurre cuando cesan la respiración y los latidos
cardiacos.

El concepto mismo de muerte cerebral puede des-
doblarse en por lo menos otras dos opciones distin-
tas: la que postula el cese de las funciones de todo el
cerebro y el puente cerebral, y la que se limita a la
pérdida de ciertas funciones de la corteza cerebral,
consideradas como las más importantes para el indi-
viduo.

En una sociedad plural, la ley debería aceptar un
espectro tolerable de alternativas para acomodar las
diferentes creencias y convicciones; aquí el término
clave es “tolerable”, y se refiere al bienestar y la se-
guridad de la sociedad como un todo.

LA DONACIÓN DE
ÓRGANOS PARA TRASPLANTE

La legislación vigente sobre la donación de órga-
nos para trasplante comprende dos variedades del
acto:

• Donación expresa. Basada en el respeto a la au-
tonomía del ser humano, o sea a sus deseos docu-
mentados sobre el uso de sus órganos para tras-
plante antes o después de su muerte. En ausencia
de tal información, la responsabilidad de aceptar o
rechazar el trasplante terapéutico de los órganos
corresponde al representante legalmente nombra-
do por el sujeto antes de hacerse incompetente o
de fallecer, o a su pariente más cercano, en ese
orden.

• Donación tácita. Cuando el sujeto ya ha sido
declarado muerto y no existe negativa documen-
tada al uso de sus órganos para trasplante.

Mientras la donación expresa privilegia la volun-
tad del individuo sobre las necesidades de la socie-
dad, la donación tácita es de carácter utilitarista,
pues toma más en cuenta el interés social. En los
EU, en donde la forma preferida de donación es la
expresa, el problema principal es que no genera el

número necesario de órganos para cubrir las necesi-
dades de trasplantes terapéuticos. En febrero del
2000, en ese país había 67,340 personas en las listas
de espera de trasplantes, pero en 1998 sólo se obtu-
vieron un total de 8,059 órganos (4,791 de cadáveres
y 3,268 de donadores vivos), lo que en ese mismo año
resultó en 4,855 muertes de pacientes en las listas
de espera.

Por otro lado, la donación tácita presupone que la
mayoría de las personas que fallecen sin haber ex-
presado su rechazo al uso de sus órganos para tras-
plante habrían aceptado ser donadores si lo hubieran
pensado o si se les hubiera presentado la opción
cuando todavía eran competentes, pero la informa-
ción que existe al respecto señala que no más de 50%
de la población adulta estaría dispuesta a ser dona-
dor después de morir.

La donación tácita se ha comparado con los experi-
mentos realizados por los médicos nazis con los prisio-
neros de los campos de concentración, lo que en mi
opinión es completamente absurdo y revela que los
verdaderos argumentos en contra del rescate de órga-
nos sanos obtenidos de cadáveres de sujetos cuya posi-
ble oposición en vida al procedimiento se desconoce,
con el propósito de darle vida y salud a otros que los
necesitan, son muy débiles. En efecto, los presos de
los campos de concentración nazis estaban vivos, los
experimentos a los que fueron sometidos implicaron
con frecuencia sufrimientos físicos horrendos y al fi-
nal fueron sacrificados como animales.

En realidad, los argumentos mencionados se refie-
ren al “respeto a los derechos de los muertos”, como
ocurre con los testamentos y otras expresiones de la
voluntad del individuo hechas durante su vida, lo
que desde luego se cumple en los casos de donación
expresa, pero luego el argumento se extiende tam-
bién a los que no tienen tales antecedentes, como si
la ausencia del rechazo del uso de sus órganos para
trasplante fuera prueba de su oposición sistemática
al procedimiento: “Debemos respetar al individuo,
limitando lo que podemos hacer éticamente con una
persona sin su consentimiento. Tal respeto no cesa
con la muerte del individuo. El cadáver todavía re-
presenta los restos mortales del individuo y sus
deseos merecen respeto. Por lo tanto, podemos usar
el cadáver para investigación, educación, terapia o
trasplantes sólo si el individuo nos concede permi-
so, sólo si el cadáver es un regalo para otros. La ra-
zón es lo que los filósofos llaman ‘deontológica’, el
término se deriva de la voz griega que significa ‘de-
ber’, que encierra la idea de que tenemos ciertas
obligaciones con otros, al margen de sus consecuen-
cias”.



173Pérez-Tamayo R. La ley, la ética médica y los trasplantes. Rev Invest Clin 2005; 57 (2): 170-176

A través de toda la historia, lo que los vivos han
hecho con los cadáveres de los miembros de sus res-
pectivas sociedades ha sido tan variable que podría
llenar toda una enciclopedia. Desde la momificación
de los faraones y otros nobles egipcios hasta los em-
balsamiento de Lenin, Stalin y Evita Perón, casi
todo lo que siempre se ha hecho con los muertos ha
tenido mucho más que ver con los intereses y las
costumbres de los sobrevivientes que con los deseos y
los valores de los fallecidos.

A mediados del siglo XX y gracias a los avances de
la investigación biomédica, se introdujo de pronto
otra opción al destino tradicional de los cadáveres,
que en general era servir primero como objetos de di-
ferentes liturgias y después como alimento para las
bacterias y los gusanos del cementerio: los distintos
órganos del fallecido podían recuperarse para ofrecer-
le no sólo supervivencia sino hasta más años de vida
útil a otros seres humanos, destinados por la enfer-
medad a morir a corto plazo. Lo que se ha descrito
como: “buscar en la basura y rescatar, sin permiso,
lo que parece tener algún valor residual”, también
puede describirse cómo obtener a tiempo un órgano
que ya no le sirve a su dueño, con el objetivo de sal-
var una vida que de otra manera se extinguiría.

La oposición a la donación tácita, basada en que
se ignora lo que hubieran decidido al respecto los fa-
llecidos si se hubieran expresado sobre ello cuando
eran competentes para hacerlo, es consecuencia de
privilegiar la hipótesis de que la mayoría hubieran
rechazado participar como donantes expresos. Como
ya se mencionó, tal hipótesis se apoya en datos obte-
nidos en diferentes encuestas en los EU, y no hay da-
tos para sugerir que en otros países los resultados de
encuestas semejantes pudieran ser muy distintos.
Pero la atención a los datos mencionados se deriva de
una actitud más general y más característica de los
EU, que es la de preferir el principio de la autonomía
del individuo sobre el bien de la colectividad.

No hay duda de que la voluntad expresada por un
individuo competente sobre el destino de sus órganos
después de su muerte debe ser respetada, siempre y
cuando no afecte o interfiera con la salud de los de-
más. Si en su testamento un sujeto deja todos sus
bienes a su esposa, su voluntad debe cumplirse, pero
si además determina que todos sus hijos sean decapi-
tados, nadie lo tomaría en serio. Se dice que si el Es-
tado adquiere la responsabilidad y el poder para deci-
dir si los deseos surgidos de la autonomía del
individuo son aceptables para la sociedad, se está
dando el primer paso hacia la tiranía. Pero esto es
también asunto de cómo se describa la situación: lo
mismo puede decirse al señalar que la sociedad se re-

serva la autoridad para decidir cuáles son las accio-
nes individuales que más le convienen a su conjun-
to, que es otra manera de definir a la democracia.

En última instancia, la aceptación de la donación
tácita de órganos para trasplante consiste en obte-
nerlos de cadáveres de sujetos que no expresaron su
oposición a esta práctica, y el rechazo de la donación
tácita consiste en dejar que sus órganos se pierdan
en el cementerio o en la cremación, en vez de que
contribuyan a salvar vidas humanas.

Creo que desde un punto de vista ético médico, la
postura más razonable es doble: por un lado, aceptar
y trabajar para que la donación expresa de órganos y
tejidos para trasplante se convierta en una práctica
cada vez más generalizada, tomando en cuenta que
respeta la autonomía del individuo y beneficia a la
sociedad, y por otro lado, aceptar y practicar la dona-
ción tácita de órganos y tejidos con los mismos obje-
tivos, porque no viola deseos no expresados por el in-
dividuo y beneficia a la sociedad. En este caso, la ley
y la ética médica coinciden plenamente en México.

LA SELECCIÓN DE
RECEPTORES DE TRASPLANTES

En vista de que hay muchos más receptores po-
tenciales de trasplantes que órganos accesibles, equi-
pos médicos capacitados y facilidades instaladas para
atender a todos los pacientes en el momento en que
se presentan, es necesario establecer los principios
que regulen la selección de los receptores.

Desde un punto de vista general, tales principios
son la eficiencia, o utilidad, y la justicia, o equidad.
El problema no es tanto su definición (aunque tam-
poco debe minimizarse), sino la logística de su apli-
cación, o sea, la enumeración y cuantificación de los
distintos factores que componen a cada uno de ellos.
Por ejemplo, nadie duda que la asignación de un
trasplante a un receptor debe aspirar a la máxima
eficiencia, pero en cambio no es seguro si ésta debe
medirse en años de sobrevida del receptor, en años de
sobrevida del trasplante, en el estado psicológico del
trasplantado y la calidad de su vida postrasplante,
etcétera. Otro ejemplo surge en el caso de la justicia
o equidad en la distribución de los trasplantes, en la
que seguramente la antigüedad en la lista de espera,
la urgencia del caso y sus probabilidades de éxito de-
ben tomarse en cuenta.

Pero el problema de la selección de receptores de
trasplantes es todavía más complejo, porque los dos
principios éticos anunciados como reguladores, la efi-
ciencia y la justicia, no son necesariamente indepen-
dientes o paralelos, sino que pueden ser contradicto-



Pérez-Tamayo R. La ley, la ética médica y los trasplantes. Rev Invest Clin 2005; 57 (2): 170-176174

pdf  elaborado  por  medigraphic

rios y hasta incompatibles. Para que la asignación
de un receptor de un trasplante alcance el máximo
beneficio y, al mismo tiempo, se haga con equidad
absoluta deben coincidir una serie de circunstancias
que sólo se reúnen ocasionalmente.

En la vida real, la mayor parte de las veces lo
que se alcanza es un compromiso con el que contri-
buyen varios factores, como la gravedad relativa
de los posibles candidatos (el enfermo más grave no
es necesariamente el que tiene prioridad, pues a la
larga podría beneficiarse menos con el trasplante
que otro con mayores probabilidades de sobrevida
más larga y en mejores condiciones), la urgencia
con que se requiera el trasplante (juzgada no a
partir de su gravedad actual sino de su pronóstico
a corto plazo, que puede empeorar rápidamente si
no se atiende de inmediato) y la calidad de vida
que, puede anticiparse, tendrá el sujeto trasplan-
tado, medida por el número de años agregados de
mejor calidad en comparación con los potencial-
mente vividos en circunstancias menos favorables.
Es decir, en casos de trasplante renal, se pide al
sujeto que exprese el valor de cada año vivido en
diálisis en función de cada año sin ese tratamiento
debido al trasplante; si por ejemplo, diez años en
diálisis equivalen a ocho años de buena salud, cada
año de diálisis equivale a 0.8 años de vida ajusta-
dos a la calidad (quality-adjusted life year o
QUALYs. Otro factor más que complica alcanzar
el máximo beneficio con la mayor equidad en la
asignación de los trasplantes a nivel nacional es el
geográfico, en vista de que un órgano accesible en
el norte del país se ofrecerá al mejor candidato en
esa localidad, aunque en el sur haya otros pacien-
tes más necesitados.

Varios de los problemas mencionados para la selec-
ción de receptores de trasplantes no son de ética médi-
ca, sino de organización de los servicios de salud en-
cargados de la distribución de los órganos accesibles,
lo que en México es responsabilidad del Centro Nacio-
nal de Trasplantes. En cambio, hay otros dos aspectos
que sí corresponden a la ética médica y que ya han
sido mencionados en otros contextos pero que conviene
recordar aquí, que son el derecho del receptor poten-
cial a rechazar un trasplantes, que no es más que el
derecho de un paciente a rechazar cualquier trata-
miento, y el derecho a recibir toda la información re-
lacionada con el trasplante, o sea el derecho del pa-
ciente a conocer la verdad completa sobre el
tratamiento y sus posibles consecuencias, tanto positi-
vas como negativas

La posibilidad del desarrollo de un “mercado de ór-
ganos” y de su explotación comercial está proscrita

por la ley en nuestro país y en otras muchas partes
del mundo, pero también debe rechazarse desde un
punto de vista ético porque se opondría al principio
de justicia o equidad en la asignación de órganos, que
entonces se concentrarían en aquellos pacientes con
más recursos para obtenerlos. De todos modos, a los
defensores del principio de autonomía la idea no les
parece tan mala:

“La implicación directa del principio de autonomía
y de autodeterminación sería que la gente no sólo tie-
ne el derecho de donar sus órganos sino también de
venderlos. Hemos sugerido que es difícil rechazar la
lógica de este punto de vista, pero que tal política se
expone a la acusación de que los mercados de órga-
nos serían comercialmente explotables. Lo serían si
los compradores tuvieran la capacidad económica de
resolver los problemas vitales de gentes en situacio-
nes tan desesperadas que se vieran forzadas a ven-
der sus órganos para enfrentarse a las necesidades
básicas propias o de su familia”.

Algo semejante ocurre con la asignación de tras-
plantes. Se podría adoptar una política que permitie-
ra la compra de órganos –sea de vendedores locales o
del sistema de distribución de trasplantes. Esto tiene
el atractivo del sistema de libre mercado de la cultu-
ra occidental moderna. Los que siguen el pensamien-
to de Adam Smith piensan que las ganancias globa-
les son mayores si la sociedad permite que funcione
el libre mercado. El verdadero problema es si un
mercado libre de órganos es justo o equitativo. En el
caso de individuos vendedores, si los que compran
tienen la capacidad de resolver los problemas de los
que están tan desesperados como para vender sus ór-
ganos, también tienen el deber moral, basado en la
justicia, de resolverlos. Puede presumirse que si tie-
nen los recursos para comprar un órgano, también
tienen la capacidad para hacerlo.

El problema es más complejo cuando el sistema es
el vendedor. Aquí los órganos obtenidos se venden al
mejor postor. Como el vendedor no está en una situa-
ción desesperada, no puede acusarse al comprador de
estar explotándolo. Pero de nuevo surge la cuestión
de la justicia: si hay un sistema nacional que recibe
órganos como donaciones altruistas de individuos y
familias que desean ayudar a sus conciudadanos, tal
organización pública debe asignarlos de manera que
la gente reciba los órganos en función de sus necesi-
dades y no de su riqueza. Aunque un sistema priva-
do podría tolerar un libre mercado de órganos, un
sistema nacional público no puede hacerlo. Por eso
los EU tiene una ley que prohíbe el libre mercado de
órganos”.



175Pérez-Tamayo R. La ley, la ética médica y los trasplantes. Rev Invest Clin 2005; 57 (2): 170-176

EL FUTURO DE LOS
TRASPLANTES TERAPÉUTICOS

Desde un punto de vista teórico, la mejor terapia
actual de enfermedades que destruyen en forma irre-
versible distintos órganos, como las nefropatías cró-
nicas al riñón, las cirrosis hepáticas el hígado, las
mielofibrosis la médula ósea, los infartos múltiples el
miocardio, etcétera, es la sustitución del órgano da-
ñado y caduco por uno sano.

La misma filosofía está detrás del tratamiento de
ciertas enfermedades genéticas, como el síndrome
de Hurler o la mucoviscidosis: el trasplante propor-
ciona el tejido que produce la proteína ausente o
anormal en los enfermos. Se trata de la terapéutica
sustitutiva de órganos, tejidos y funciones anorma-
les o totalmente ausentes, en donde la enfermedad
se ve como la deficiencia orgánica, el médico como el
mecánico experto y el hospital como el taller de re-
paraciones. Este escenario se hizo menos simple
cuando se estableció que el rechazo de los trasplan-
tes era un fenómeno inmunológico, obligando a los
cirujanos interesados a aprender inmunología y a
diseñar esquemas para bloquear la respuesta inmu-
ne generada por el receptor en contra de los antíge-
nos de histocompatibilidad del donador.

La forma ideal de evitar este problema se conoce
como la tolerancia inmunológica específica adquiri-
da, descrita por Medawar, et al. en roedores,7 si sólo
supiéramos cómo inducirla en seres humanos.

Esta imagen de los trasplantes de órganos y teji-
dos como medidas terapéuticas tiene todo el aire de
la “tecnología de la transición” de Thomas.8 Su des-
cripción es inmejorable:

La tecnología de transición “representa las cosas
que deben hacerse a posteriori, esfuerzos que deben
servir para compensar los efectos incapacitantes de
ciertas enfermedades sobre cuya evolución no pode-
mos influir gran cosa. Es una tecnología diseñada
para compensar a la enfermedad, o para posponer la
muerte.

Los ejemplos sobresalientes en los últimos años
son los trasplantes de corazón, de riñón, de hígado y
de otros órganos, y los inventos igualmente especta-
culares de órganos artificiales. En la mente del pú-
blico, este tipo de tecnología ha venido a parecer
equivalente a las elevadas tecnologías de las ciencias
físicas. Los medios tienden a presentar cada nuevo
avance como un descubrimiento sensacional y un
triunfo terapéutico, en lugar del compromiso con la
realidad que realmente representa.

De hecho, este nivel de tecnología es, por su propia
naturaleza, al mismo tiempo altamente sofisticado y
profundamente pesimista. Es el tipo de cosas que uno
está obligado a hacer hasta que se alcance una com-
prensión genuina de los mecanismos de la enferme-
dad. Por ejemplo, en la glomérulonefritis crónica se
necesitará un conocimiento mucho más profundo de
los acontecimientos que llevan a la destrucción de los
glomérulos por los reactantes inmunológicos que hoy
parecen determinar a la enfermedad, antes de que se-
pamos cómo intervenir inteligentemente para preve-
nir el proceso, o para revertirlo. Pero cuando se ten-
ga este conocimiento, la tecnología de los trasplantes
de riñón ya no será necesaria y no nos enfrentará a
los problemas enormes de logística, de costos y de
ética a los que nos presenta hoy”.

Así escribía Thomas en 1974, y sus palabras son
igualmente válidas hoy. Las técnicas que en la ac-
tualidad se vislumbran en el futuro para resolver al-
gunos de los problemas de los trasplantes, como la
modificación antigénica de los órganos de cerdo para
usarlos en xenotrasplantes, o la generación de tejidos
diferenciados y funcionales a partir de cultivos de cé-
lulas troncales, también son esencialmente de tecno-
logía de transición porque son para usarse cuando la
enfermedad ya ha destruido el órgano que va a reem-
plazarse. Incluso si llegara a diseñarse una técnica
para producir tolerancia inmunológica adquirida es-
pecífica en el ser humano, que eliminara por comple-
to la necesidad de inmunosupresión pero dejando sin
resolver los problemas de encontrar un donador y de
manejo quirúrgico del trasplantes, todavía estaría-
mos dentro de la tecnología de transición, porque el
papel del médico sigue siendo el de una acción salva-
dora pero a posteriori, no la de evitar que ocurra la
catástrofe sino la de corregir los desperfectos causa-
dos por ella, un poco como el bombero que llega a
apagar un incendio cuando el edificio ya ha sido con-
sumido por las llamas, y sólo le queda construir otro
edificio igual. Thomas termina diciendo:

“Es característico de este tipo de tecnología que
cueste una cantidad enorme de dinero y requiera la
expansión continua de las instalaciones hospitala-
rias. Tampoco se contempla el final a la necesidad
de más y más gente altamente educada para mane-
jar la empresa. Y realmente no hay salida de todo
esto con los conocimientos actuales. Si la instala-
ción de unidades de cuidados especiales para enfer-
mos coronarios puede resultar en la supervivencia
de unos cuantos pacientes con enfermedad corona-
ria (y nadie duda que esta tecnología es efectiva en



Pérez-Tamayo R. La ley, la ética médica y los trasplantes. Rev Invest Clin 2005; 57 (2): 170-176176

pdf  elaborado  por  medigraphic

unos cuantos casos), parece un hecho inevitable de
la vida que deberán instalarse todas las unidades
que se pueda, y que se gaste tanto dinero como sea
necesario. No me parece que haya mucho de donde
escoger en este asunto. Lo único que puede alejar a
la medicina de este nivel de tecnología es la nueva
información y la única fuente imaginable de esta in-
formación es la investigación”.

Para los casos de trasplante de órganos en niños,
que cerca de 35% de ellos se hacen  para el trata-
miento de enfermedades genéticas, la tendencia es
hacia la prevención de este tipo de padecimientos por
medio de consejo genético y de diagnóstico prenatal.
En la actualidad hay programas para detectar a los
portadores de genes responsables de algunas enfer-
medades, como el establecido en 1993 en Israel entre
los judíos Ashkenazi para el gen de la mucoviscido-
sis: la detección de los cinco tipos diferentes de muta-
ciones que causan 97% de todos los casos de la enfer-
medad sugiere que el programa de detección
voluntaria es capaz de identificar a 94% de las pare-
jas con un riesgo de 25% de tener un hijo afectado, lo
que, cuando menos, les permite hacer una decisión
reproductiva más informada.

De todos modos y aunque se trate de tecnología de
transición, los trasplantes de órganos son muchas ve-
ces lo único que por ahora puede corregir los graves
problemas creados por algunas enfermedades cróni-
cas, que tarde o temprano conducen a insuficiencias

funcionales difíciles y costosas de combatir, como la
renal, la pulmonar, la cardiaca o la hepática, y que
inevitablemente terminan con la vida de los pacien-
tes.

NOTA: Este artículo es un resumen del texto pu-
blicado en la referencia 3, p. 250-74.

REFERENCIAS

1. Rivera López E. Ética y trasplante de órganos. México:
UNAM/FCE; 2001.

2. Veatch RM. Transplantation ethics. Washington, D.C.: George-
town University Press; 2000.

3. Pérez Tamayo R. Ética médica laica. México: El Colegio Na-
cional/FCE; 2002.

4. Harvard Medical School. A definition of irreversible coma. Re-
port of the Ad Hoc Committee of the Harvard Medical School
to examine the definition of brain death. JAMA 1968; 205:
337-40.

5. Veatch RM. The impending collapse of the whole-brain defini-
tion of death. Hastings Center Rep 1993; 23: 18-24.

6. Veatch. Op. cit., p. 46.
7. Billingham RE, Brent L, Medawar PB. Actively acquired tole-

rance of foreign cells. Nature 1953; 172: 603.
8. Thomas L. The technology of medicine. In: The lives of a cell.

New York: The Viking Press; 1974, p. 31-6.

Reimpresos:

Dr. Ruy Pérez-Tamayo
Departamento de Medicina Experimental
Facultad de Medicina de la UNAM
Apartado postal 70-641
04510, México, D.F.


