
CRÍTICA, Revista Hispanoamericana de Filosofía. Vol. 49, No. 145 (abril 2017): 93–114

OBRAS DE FICCIÓN, FORMAS DE CONCIENCIA
Y LITERATURA

JOSEP E. CORBÍ
Universitat de València

josep.corbi@uv.es

RESUMEN: Relatar lo ocurrido como invención: una introducción a la filosofía de
la ficción contemporánea (2016a) ofrece al lector en castellano una magnífica opor-
tunidad para familiarizarse con algunos aspectos centrales de la filosofía del lenguaje
contemporánea y sus implicaciones para la teoría de la ficción. García-Carpintero
recorre los argumentos fundamentales en favor y en contra de cada una de las
posiciones relevantes, y nos propone finalmente un análisis alternativo de la norma
de la ficción y una teoría neofregeana de los términos referenciales que logra esquivar
algunas objeciones tradicionales. Esta discusión incluye, no obstante, dos objeciones
a su norma de la ficción: una se refiere a las formas de la conciencia que esa norma
presupone y la otra a la naturaleza del interés que suscitan los proyectos imaginativos
vinculados a las obras de ficción.

PALABRAS CLAVE: aseveración, acto de habla, imaginación, referencia, metáfora

SUMMARY: Relatar lo ocurrido como invención: una introducción a la filosofía de
la ficción contemporánea (2016a) offers to the Spanish reader an excellent oppor-
tunity to get in touch with central aspects in the current philosophy of language
and their implications for fiction theory. In his book, García-Carpintero carefully
presents the fundamental lines of argument for and against the most relevant views
and, on this basis, defends his own analysis of the norm of fiction as well as a
neo-Fregean theory of referential terms that averts some traditional objections. My
review includes, however, two objections concerning García-Carpintero’s norm of
fiction, one relative to the forms of awareness that it seems to presuppose, and the
other regarding the nature of the interest associated with the imaginative projects
that are constitutive of fictional works.

KEY WORDS: assertion, speech act, imagination, reference, metaphor

1 . Preliminares

En Relatar lo ocurrido como invención: una introducción a la filo-
sofía de la ficción contemporánea (2016a), Manuel García-Carpintero
nos invita a recorrer la filosofía del lenguaje contemporánea con el
fin de analizar el modo en que las obras de ficción se relacionan con
la realidad. El subtítulo nos advierte del carácter introductorio del
texto, por lo que el autor se cuida de presentar ordenadamente cada
una de las posiciones y argumentos en juego, de manera que el lector
cultivado pueda confiar en que el texto no dará por supuestos concep-
tos y teorías que le resulten extraños. Este elemento formativo viene
asociado, no obstante, a cierta dificultad del texto para quien no esté
versado en los asuntos que en el mismo se tratan; sólo una lectura

critica / C145Corbi / 1



94 JOSEP E. CORBÍ

atenta, que se demore en los detalles y tome nota de las muchas
anticipaciones que el autor realiza, le irá revelando la trama matizada
de cuestiones que constituyen el debate filosófico contemporáneo en
torno a la ficción. Parte de lo que podemos aprender en este proceso
es a reconocer la forma propia del quehacer filosófico, pues el autor
no se limita a dar cuenta del estado de la cuestión en los asuntos que
examina, sino que su discurso, el texto que elabora, está impregnado
de su propia posición filosófica. Relatar lo ocurrido como invención
tiene, así, algo de la genealogía de la posición filosófica del autor
al tiempo que constituye una invitación a que el lector, al recorrerla,
elabore su propio punto de vista, pues sólo a través de ese esfuerzo
creativo podrá alcanzar a comprender los hitos fundamentales del
debate filosófico en torno a la ficción.

Qué entendemos por obra de ficción y de qué modo se distingue
este tipo de obra de otras es un asunto fundamental en el libro. Se da
por supuesto, con todo, que el lector tiene ya un acceso preteórico, in-
tuitivo o experiencial a qué obras cumplen la condición de ser fictivas
y cuáles no. Encontramos en el libro algunas observaciones generales
al respecto, mas sólo a modo de recordatorio de lo que se supone com-
partido con el lector. Se nos advierte, por ejemplo, que: “en el sentido
relevante, ficción y literatura no coinciden; hay ficción no literaria.
Tampoco coinciden ficción y falsedad, ni ficción y uso no literal del
lenguaje (metafórico, irónico, etc.)” (García-Carpintero 2016a, p. 47).
Se insiste así en la necesidad de distinguir ficción de literatura y,
de ese modo, se da a entender que las tesis que se defienden en el
libro se refieren a toda obra de ficción, independientemente de cuál
sea su condición literaria. No obstante, la mayoría de los ejemplos
que sirven de apoyo a los argumentos de García-Carpintero remiten
a personajes o situaciones extraídos de la literatura, entendida en un
sentido amplio que incluye los filmes. No se discute en el libro si esta
preferencia por presentar los argumentos mediante ejemplos literarios
responde simplemente a un capricho del autor, de manera que cua-
lesquiera otros ejemplos podrían haber cumplido esa misma función
corroborativa o si, por el contrario, el uso recurrente de ejemplos
literarios apunta a la idea de que los relatos literarios constituyen el
caso paradigmático de ficción; pues, si así fuese, deberíamos enten-
der qué hace que lo literario mantenga ese vínculo privilegiado con
la ficción.

El enfoque general que García-Carpintero da a los ejemplos apunta
a que su recurso a la literatura no responde más que a un motivo
idiosincrático o, en todo caso, a alguna virtud argumentativamente
subalterna como evocar en el lector las pasiones que la lectura de los

Crítica, vol. 49, no. 145 (abril 2017)

critica / C145Corbi / 2



OBRAS DE FICCIÓN, FORMAS DE CONCIENCIA Y LITERATURA 95

textos literarios aludidos pudo provocarle en su momento, pero no
responde a un motivo de mayor alcance filosófico, en relación con
el modo en que los casos literarios ayudan a fundamentar las tesis
que se defienden. Sólo una observación como la que sigue apunta
en la dirección opuesta: “Nadie puede apreciar la ficción sin haber
vivido la experiencia de ‘estar inmerso’ en una novela, una película,
etc. Este ‘estar inmerso’ consiste fundamentalmente en una partici-
pación sentimental, emotiva” (García-Carpintero 2016a, p. 163). Se
subraya así que la experiencia de “estar inmerso” es condición necesa-
ria de nuestra capacidad de apreciar la ficción y, por tanto, de valorar
su corrección y pertinencia. No sería de extrañar, sin embargo, que
la capacidad de generar esa inmersión en el lector, de sumirlo en
una ilusión estética, esté vinculada constitutivamente a ciertos rasgos
de la estructura narrativa de un texto que acentúan su condición
literaria. Es ésta una idea que elaboraré en la sección 5 y que afecta a
la norma que García-Carpintero considera propia del acto de habla de
hacer como que o fingir; defenderé, en concreto, que la neutralidad
de esa norma respecto del interés literario o narrativo del proyecto
imaginativo en el que esos actos nos embarcan no permite dar cuenta
de la importancia de la experiencia de inmersión y, en definitiva, del
modo en que distinguimos una obra de ficción de un ensayo o de un
tratado de filosofía moral. Discutiré este punto así como la univer-
salidad de las formas de conciencia que se presuponen en la norma
de fingir que García-Carpintero nos propone, una vez que hayamos
perfilado en las secciones 2 a 4 las tesis y los argumentos centrales
de García-Carpintero en torno a la norma de fingir. Reservaré la
sección 6 para presentar su análisis acerca del uso de los términos
referenciales y de las metáforas en las obras de ficción.

2 . La norma de la aseveración y el acto de ficcionalizar

En el capítulo 1, García-Carpintero se remonta a John Austin para
introducir la distinción entre la fuerza ilocutiva y el contenido propo-
sicional de un acto de habla, dado que un mismo contenido pro-
posicional puede formar parte tanto de una promesa como de una
aseveración, de un ruego o de una predicción. En general, los ac-
tos del habla tienen la forma I(p), donde p alude a su contenido
proposicional e “I” a su fuerza ilocutiva. Una cuestión en disputa
es el modo en que ha de quedar determinada la fuerza ilocutiva de
un acto de habla. García-Carpintero examina en este punto tanto
las propuestas de origen griceano, que se centran en las intencio-
nes comunicativas del hablante, como las estrategias institucionales o

Crítica, vol. 49, no. 145 (abril 2017)

critica / C145Corbi / 3



96 JOSEP E. CORBÍ

convencionales provenientes de Wittgenstein y del propio Austin. Si
bien el concepto griceano de implicatura conversacional desempeña
un papel relevante en el análisis de la ficción que García-Carpintero
defiende, no por ello entiende que la perspectiva intencionalista nos
ayuda a determinar los rasgos constitutivos de los distintos actos de
habla. De hecho, García-Carpintero opta por un lectura normativa
o institucional y, con ese propósito, se demora en el estudio de la
norma constitutiva de la aseveración. Al respecto, García-Carpintero
toma como punto de partida la norma del conocimiento que Timothy
Williamson (1996) propone (C: aseverar p es correcto si y sólo si uno
sabe p), aunque entiende que C no es suficiente para dar cuenta de
la naturaleza social de la aseveración y, por ello, elabora esta otra
norma:

(La norma de la transmisión del conocimiento, TC) Aseverar p es
correcto si y sólo si uno pone a su audiencia de resultas de ello en
posición de saber p. (García-Carpintero 2016a, p. 42)

TC parece gozar de todas las virtudes que Williamson atribuye a
la norma del conocimiento y permite, además, distinguir las condi-
ciones en que podemos presuponer p de aquellas en que podemos
aseverarlo, pues se sigue de TC que, cuando p es un conocimiento
compartido entre el hablante y el oyente, no podemos aseverarlo sino
tan sólo presuponerlo; en cambio, C no puede dar cuenta de esa dis-
tinción. Conviene subrayar, por último, que TC establece condiciones
necesarias y suficientes, pero sólo en la medida en que “correcto” se
entienda como “correcto prima facie”, pues queda abierta la posibi-
lidad de que interfieran factores ajenos a la norma de la aseveración
y que un acto de habla que cumpla las condiciones establecidas no
sea correcto a fin de cuentas por razones morales o de cualquier
otro tipo. García-Carpintero nos propone, al final del capítulo, que
aceptemos TC como norma constitutiva de la aseveración con el fin
de iniciar su reflexión en torno a la norma constitutiva del acto de
habla de hacer como que o fingir, que es el que a su entender da
lugar a las obras de ficción.

En el capítulo 2, comienza el estudio propiamente dicho del dis-
curso de la ficción. El punto de partida es la propuesta de John
Searle, quien entiende que en los relatos de ficción las palabras con-
servan su significado habitual, si bien quedan en suspenso las normas
vinculadas a los actos de habla en las que aquéllas se utilizan; en este
sentido, “el autor de una obra de ficción finge (no engañosamente)

Crítica, vol. 49, no. 145 (abril 2017)

critica / C145Corbi / 4



OBRAS DE FICCIÓN, FORMAS DE CONCIENCIA Y LITERATURA 97

llevar a cabo una serie de actos de habla, normalmente de la clase
aseverativa” (García-Carpintero 2016a, p. 48). Frente a ello, García-
Carpintero defenderá, de la mano de Kendall Walton (1990) y Grego-
ry Currie (1990), que la creación de una ficción no requiere fingir que
se realiza una serie de actos de habla, sino llevar a cabo un acto de
habla específico, a saber, un acto de hacer como que o fingir. En
cualquier caso, estos actos de habla se realizan al fingir que se llevan
a cabo los actos del habla vinculados literalmente a las palabras que
se utilizan. García-Carpintero entiende, siguiendo a Walton, que el
acto de habla de fingir está asociado, en su esencia, a la capacidad de
imaginar y, por otra parte, que imaginar es una actitud proposicional
primitiva. Hacer como que o fingir constituye un caso de invocación
de la imaginación en el que se requiere el uso de un atrezo como el
que los niños emplean al jugar con montones de barro:

(1) Aquí hay tres pasteles

(2) He cocinado ese pastel

Podemos, entonces, introducir la fuerza ilocutiva “es fictivo que”
(F j) para dar cuenta de los actos de habla que realizan los niños en
ese juego:

(3) F j (aquí hay tres pasteles)

(4) F j (he cocinado ese pastel)

Así pues, el juego de fingir da lugar a verdades fictivas como F j
(Pau ha pisado un pastel) y, por tanto, abre la puerta al error y
a la ignorancia. Cuáles son los límites de las verdades fictivas re-
lativas a una ficción es un asunto que discutiremos en la sección
siguiente, pero parece claro que ha de comprender algo más que lo
que se asevera explícitamente en ella, pues los actos de ficcionalizar
—neologismo que acepta García-Carpintero con alguna reticencia—
no pueden ser literales, es decir, no hay ningún acto del habla cuya
interpretación literal nos permita identificarlo como un acto de fic-
cionalizar. Es necesario, por tanto, que atendamos a las implicaturas
conversacionales para determinar su sentido y, de ese modo, el análi-
sis de Grice recupera parte del terreno que le había hecho perder el
énfasis en la idea de norma.

3 . Mundos imposibles

Si hasta ahora hemos estudiado la fuerza ilocutiva propia de la ficción,
el capítulo 3 se adentra en el análisis del contenido proposicional

Crítica, vol. 49, no. 145 (abril 2017)

critica / C145Corbi / 5



98 JOSEP E. CORBÍ

del acto de ficcionalizar. Siguiendo a Walton, podemos decir que
el contenido de un discurso fictivo puede expresarse mediante un
conjunto de verdades parafictivas cuya forma es:

(6) F j(p)

Donde F quiere decir “es fictivo que”, “p” es el contenido propo-
sicional que se considera fictivo y el subíndice j alude a la obra de
ficción de la que se afirma que p es una verdad fictiva. Por supues-
to, debemos distinguir las verdades parafictivas de las metafictivas,
es decir, de las verdades sobre la obra de ficción de que se trate.
La afirmación de que Don Quijote es un personaje de ficción es a
todas luces una verdad metafictiva, pero no una verdad parafictiva,
pues no es fictivo en El Quijote que Don Quijote sea un personaje
de ficción. A la hora de especificar la norma que determina las ver-
dades fictivas de una obra, García-Carpintero toma como punto de
partida la propuesta de David Lewis en “Truth in Fiction” (1978),
que responde a la idea de que lo que en nuestro mundo es ficción se
afirma como un hecho conocido en ciertos mundos posibles. Cuáles
sean esos mundos posibles es asunto que Lewis va perfilando con el
fin de evitar una lectura demasiado restrictiva de las verdades fictivas
o suponer un conocimiento exhaustivo del mundo real por parte del
narrador y del lector. La primera dificultad se resuelve mediante
el uso de los contrafácticos, que nos llevan más allá de lo que haya
dicho explícitamente el narrador y la segunda apelando a un conjunto
de creencias compartidas en una comunidad para definir el mundo
respecto del cual se establece el contrafáctico. No me demoraré en
los detalles de la propuesta de Lewis, cuyas variantes y argumentos
García-Carpintero presenta con su habitual cuidado. Destacaré sólo
tres aspectos que nos serán útiles para presentar y discutir en la
sección siguiente la norma de las verdades fictivas con la que García-
Carpintero se compromete a fin de cuentas.

El primer aspecto es el carácter no reductivo del análisis de Lewis.
No hay, en este sentido, afán alguno de explicar reductivamente la
noción de verdad fictiva en términos de mundos posibles, pues, como
subraya García-Carpintero, “nadie que no sepa ya distinguir verdades
fictivas (directa o indirectamente generadas) de otro tipo de proposi-
ciones va a aprender a hacerlo mediante la teoría de Lewis” (2016a,
p. 70). Entiendo que el análisis normativo que García-Carpintero
esboza está sujeto a esa misma restricción —aunque no sea éste un
extremo que quede explícitamente confirmado en punto alguno—,
pues nadie que no entendiese en qué consiste una ficción podría

Crítica, vol. 49, no. 145 (abril 2017)

critica / C145Corbi / 6



OBRAS DE FICCIÓN, FORMAS DE CONCIENCIA Y LITERATURA 99

alcanzar esa comprensión a través de la norma que su teoría nos pro-
cura. Por ello, el modo en que entendamos, por ejemplo, el concurso
de la imaginación en esa norma se basará en una comprensión previa
del discurso de la ficción. La norma aspirará más bien a lograr una
explicación que resulte iluminadora, de manera que nuestra com-
prensión de la noción de verdad fictiva mejore o se amplíe gracias a
ella. Se sigue que la norma que García-Carpintero articule a fin de
cuentas deberá no sólo ser adecuada por su capacidad de identificar
una condición necesaria y suficiente de si p es una verdad fictiva
en una obra de ficción O, sino hacernos avanzar o profundizar en la
comprensión de la noción de verdad fictiva.

El segundo punto que convendría destacar es que la noción de
mundo posible se ha utilizado de manera estándar en la semántica
contemporánea para dar cuenta de los condicionales contrafácticos.
Se considera, en ese sentido, que un contrafáctico es verdadero si, en
el mundo más cercano al mundo real en el que es verdadero su an-
tecedente, también lo es su consecuente. Ahora bien, dado que el
antecedente es falso en el mundo real, es razonable pensar que es
imprescindible el concurso de la imaginación para determinar qué
puede acontecer en el mundo más cercano a este en el que el ante-
cedente es verdadero. Por otra parte, parece que en el razonamiento
práctico recurrimos constantemente al uso de condicionales contra-
fácticos cuando valoramos los diferentes cursos de acción a nuestro
alcance con el fin de tomar la decisión más apropiada. En tales casos
tratamos de imaginarnos qué se seguiría de la verdad del antecedente;
el único rasgo específico de estos contrafácticos estribaría en que con-
sideramos que está en nuestras manos que su antecedente se cumpla.
No parece, pues, que la invocación de la imaginación sea un atributo
específico de las obras de ficción y, por tanto, la norma que determine
las verdades fictivas deberá atender a esta circunstancia y determinar
qué uso específico de la imaginación es propio de las mismas. No
tengo la impresión, con todo, de que la norma que García-Carpintero
nos propone —y que examinaremos después— atienda a esta exigen-
cia, ni siquiera que pretenda conseguirlo.

El tercer aspecto se refiere a una de las dificultades más impor-
tantes con las que ha de lidiar el planteamiento de David Lewis y,
en general, cualquier acercamiento a la noción de verdad fictiva en
términos de mundos posibles. Cualquier contrafáctico con un ante-
cedente imposible es, según Lewis, vacuamente verdadero. Se sigue
que, en el caso de las ficciones que generen de manera más o menos
sistemática proposiciones contradictorias (y, por tanto, imposibles),
cualquier proposición sería una verdad fictiva porque el contrafáctico

Crítica, vol. 49, no. 145 (abril 2017)

critica / C145Corbi / 7



100 JOSEP E. CORBÍ

que, según la teoría de Lewis, determina su condición de tal sería
trivialmente verdadero. Con el fin de salvar estas dificultades, Lewis
propone dividir una obra de ficción en un conjunto de subhistorias
relevantemente consistentes; no obstante, García-Carpintero entiende
que, si bien esa estrategia puede servir en algunos casos, no resulta
plausible en los casos en que, como en las novelas y los cuentos
de Franz Kafka: “las proposiciones problemáticas son el núcleo de
la historia, las proposiciones fictivas más importantes para apreciarla
adecuadamente” (2016a, p. 83). En estas circunstancias, si tratáse-
mos de articular esas proposiciones en un universo coherente, perde-
ríamos gran parte de la capacidad de despertar nuestra imaginación
que es propia de algunas de las obras de Kafka. Necesitamos, pues,
articular una teoría de la verdad fictiva que tenga en consideración
la posibilidad de que las inconsistencias constituyan un aspecto cru-
cial de ciertas obras de ficción. Y en este punto parece que han de
desempeñar un papel primordial las intenciones comunicativas del
autor.1 Son sus intenciones comunicativas las que determinan, en
primer lugar, que estamos ante una obra de ficción y, por tanto, ante
un acto de habla en el que se aplican las normas que le son propias.
En segundo lugar, son esas mismas intenciones las que nos ayudan
a identificar el género al que pertenece determinada obra de ficción
y, por tanto, en qué medida es pertinente intentar resolver ciertas
inconsistencias o si más bien son esenciales al género de que se trate.
En cualquier caso, las intenciones comunicativas del autor no alcan-
zan a determinar el contenido mismo de la obra sin el concurso de
las normas del acto de ficcionalizar y en esto se distingue la estrategia
normativa de García-Carpintero de una propuesta intencionalista de
inspiración griceana.

4 . La norma de la ficción

En el capítulo 3, García-Carpintero se compromete con F como nor-
ma del acto de ficcionalizar, tras discutir varias propuestas alternati-
vas, como la de Currie (1990):

F Ficcionalizar es correcto si y sólo si uno pone a la audiencia espera-
da en posición de imaginar p, y p es merecedora de ser imaginada
por tal audiencia. (2016a, p. 89)

1 García-Carpintero se distancia de Currie (1990) al rechazar que sea necesario
apelar a las intenciones de un autor implícito y considera que basta con atender a
las intenciones comunicativas del autor de la ficción. Esta última es precisamente la
posición que defiende Currie (2010).

Crítica, vol. 49, no. 145 (abril 2017)

critica / C145Corbi / 8



OBRAS DE FICCIÓN, FORMAS DE CONCIENCIA Y LITERATURA 101

Esta norma nos permite determinar las verdades fictivas de una obra
en los siguientes términos:

G-C Una oración de la forma F f (p) es verdadera syss la corrección o
incorrección de f respecto a la norma F depende del interés de
imaginar p por parte de la audiencia esperada. (García-Carpintero
2016a, p. 91)

Es fácil ver que frente al planteamiento de Lewis en términos de
mundos posibles, G-C puede dar cuenta del uso de lo onírico y lo
imposible en las obras de Kafka, pues, aun cuando sus narraciones
adopten un tono realista, el intento de determinar su contenido fictivo
desde ese punto vista no permite captar el interés de su proyecto
imaginativo. G-C nos invita, por tanto, a buscar una perspectiva más
atractiva desde la que determinar su contenido fictivo; así pues,
podemos alcanzar una mirada que nos acerca a lo onírico y nos
lleva a entender “La condena” (Kafka 1972) como una presentación
narrativa de:

las consecuencias emocionales [. . .] de una relación paterno-filial de
un tipo particular, la que se da entre padres autoritarios, prepotentes,
que buscan siempre prevalecer y afirmar su preponderancia, e hijos
medrosos, asustadizos, dependientes, incapaces de “matar al padre”
y asumir un papel autónomo en el mundo adulto. (García-Carpintero
2016a, p. 93)

G-C nos ayuda también a dar cuenta del papel que desempeña lo
onírico en películas como Mulholland Drive (David Lynch 2001)
o 81/2 (Federico Fellini 1963), y en ese potencial explicativo reside
parte de la fuerza iluminadora de la propuesta de García-Carpintero
frente a los análisis de Lewis o de Currie.

Al final del capítulo 3, nos advierte García-Carpintero del carác-
ter abstracto que tiene cualquier norma, incluida G-C, naturalmente.
Cabe esperar, entonces, que la capacidad de esta última para dar
cuenta de nuestras prácticas requiera que exista alguna forma de
convención o acuerdo en torno a que ésa sea la norma que inspira
nuestros juicios acerca del contenido de las obras de ficción. Este
anclaje a nuestras prácticas subraya el carácter histórico de cualquier
norma que quiera dar cuenta de las mismas y, por tanto, abre la po-
sibilidad de introducir cambios en nuestras prácticas que den lugar a
una norma ligeramente diferente, pero que guarde el suficiente grado

Crítica, vol. 49, no. 145 (abril 2017)

critica / C145Corbi / 9



102 JOSEP E. CORBÍ

de continuidad para reconocerlas como prácticas que comparten un
aire de familia o, incluso, como la misma práctica identificada a par-
tir de un entrelazamiento de rasgos relevantes. De todos modos, si
concibiésemos así la práctica de ficcionalizar, tal vez perdería interés
la tarea de determinar la norma que la rige en términos de condicio-
nes necesarias y suficientes, pues difícilmente podría dar cuenta de
las relaciones de continuidad entre diferentes prácticas a lo largo
de la historia o entre las prácticas que se dan en grupos sociales
o culturales diferentes o entre las diferentes manifestaciones de esa
misma práctica en un mismo grupo (Friend 2008, 2011 y 2012).

La respuesta de García-Carpintero a estas inquietudes apunta en la
dirección de la generalidad, pues considera que tanto aseverar como
ficcionalizar son actos de habla universales, constitutivos de cualquier
orden social reconociblemente humano, al menos si los caracteriza-
mos con el suficiente grado de generalidad:

¿Qué alternativas existen para prácticas tales como aseverar, dar ins-
trucciones, prometer? Descritas de una forma general, no parece que
haya alternativas que permitan resolver los problemas de coordinación
a que éstas sirven, tales como distribuir adecuadamente la informa-
ción entre los interesados para un mejor funcionamiento social [. . .] Lo
mismo se aplica a ficcionalizar y a los beneficios que proporciona la
participación desde la más temprana infancia en prácticas colectivas de
imaginar. (2016a, pp. 101–102; cfr. García-Carpintero 2013 y 2016b)

La universalidad del acto de ficcionalizar se reivindica por una fun-
ción social que García-Carpintero no se atreve a caracterizar, pero que
estima constitutiva de toda vida social. Esa universalidad no se ex-
tiende, con todo, a los diferentes géneros de ficción cuya variabilidad
histórica se reconoce. Parece, entonces, que el análisis en términos de
casos paradigmáticos y de aires de familia podría aplicarse sin temor
al estudio de las normas que rigen los géneros y al modo en que
estos últimos se interrelacionan y varían a lo largo de la historia. Las
normas difícilmente identificarían en tal caso condiciones necesarias
y suficientes, sino que más bien apuntarían a casos paradigmáticos y
a un conjunto de rasgos que pueden legitimar nuestra identificación
de las verdades fictivas de una obra desde la perspectiva de cierto
género o por su afán de situarse entre varios géneros o de inaugu-
rar un género relativamente nuevo.2 No veo por qué esa estrategia

2 En Corbí 2012, caps. 4–5, introduzco el concepto de disciplina narrativa para
dar cuenta del entramado de nociones que nos permite identificar una práctica

Crítica, vol. 49, no. 145 (abril 2017)

critica / C145Corbi / 10



OBRAS DE FICCIÓN, FORMAS DE CONCIENCIA Y LITERATURA 103

explicativa no podría extenderse al acto de ficcionalizar, aunque se
considerase universal, una vez que renunciamos a la posibilidad de
ofrecer una explicación reductiva del mismo.

Hay, además, razones para dudar de la universalidad de G-C en
cuanto norma que rija los modos en que nos involucramos en el
discurso de la ficción. Para ello, trataré de mostrar, en primer lugar,
que existen modos de relacionarnos con la ficción que no se atie-
nen a G-C precisamente porque cuestionan uno de los supuestos en
los que esa norma descansa. Mas, una vez que reconozcamos que
G-C constituye como mucho uno de los modos de relacionarnos con
la ficción, resultará poco plausible que ese modo de relación pueda
entenderse como algo universal, pues los supuestos en que descansa
G-C no parecen ser constitutivos de nuestra vida social.

Analicemos con este propósito una reflexión de Ulrich en El hom-
bre sin atributos de Robert Musil acerca del papel del instinto teatral
en el comportamiento de Su Excelencia, quien acaba de recibirlo en
su palacio, y su relación con la costumbre de la clase media de acudir
a los teatros para entretenerse por un precio módico:

Ulrich tuvo tiempo para tales reflexiones porque esperó un rato a que
Su Excelencia hablase. El instinto teatral para el disfraz y la transforma-
ción, uno de los placeres de la vida, pudo verse aquí en toda su pureza,
sin el menor rastro o conciencia de una actuación; se manifestó tan
fuertemente en su arte inconsciente y eterno para la autorrepresentación
que, en comparación, el hábito de la clase media de construir teatros y
representar obras como un arte que puede alquilarse por horas le pare-
ció bastante antinatural, decadente y esquizoide. (Musil 1995, p. 85; la
traducción en todas las citas de esta obra es mía)

Como vemos, Ulrich sitúa en el ámbito de lo teatral tanto el compor-
tamiento de Su Excelencia como la representación en un escenario,
pues asocia ambas al gusto por la transformación y el disfraz. En-
tiende, sin embargo, que en el comportamiento de Su Excelencia no
hay conciencia de estar actuando, mientras que en la escenificación
de una obra tanto el actor como el espectador están divididos en dos
formas de conciencia, una que atiende al contenido representado en
el escenario y la otra a lo que acontece a su alrededor. No obstante,
G-C parece estar comprometida con esta división entre dos formas de
conciencia al subrayar la contraposición entre aseverar y ficcionalizar,

como moral. Tal vez esa noción pueda ser útil para analizar las relaciones entre los
diferentes géneros narrativos y, en general, para identificar las prácticas asociadas a
la idea de ficción.

Crítica, vol. 49, no. 145 (abril 2017)

critica / C145Corbi / 11



104 JOSEP E. CORBÍ

que parece asociada a su vez a la contraposición entre observar e
imaginar y a la distinción entre lo que somos y lo que fingimos ser.
Ulrich no considera, en cambio, que esa forma esquizoide de concien-
cia sea constitutiva de la experiencia teatral; de hecho, entiende que
la conversación con Su Excelencia que seguidamente citamos, lo es
también, aunque no esté sometida a la escisión propia del espectáculo
con el que se entretienen las clases medias:

Y cuando Su Excelencia separó por fin los labios y le dijo: “Tu querido
padre” sólo para detenerse, había algo en su voz que le hacía a uno notar
sus manos amarillentas llamativamente bellas y algo como un aura en
grácil sintonía con la moralidad que rodeaba toda su figura, que sedujo
a Ulrich hasta olvidarse de sí mismo, como les ocurre a los intelectuales.
Su Excelencia le preguntaba ahora qué es lo que hacía y cuando Ulrich
dijo: “Matemáticas”, respondió: “Por supuesto, qué interesante, ¿en
qué escuela?” Cuando Ulrich le aseguró que nada tenía que ver con
una escuela, Su Excelencia dijo: “Por supuesto, qué interesante, ya
veo, investigación, universidad”. Esto le pareció a Ulrich tan natural y
preciso, justo como uno imagina una bella conversación, que sin darse
cuenta se comportaba como si se sintiese en casa y siguiese sus propios
pensamientos en vez de las exigencias del protocolo. (Musil 1995, p. 85)3

En la forma de teatralidad propia de esta conversación nos sentimos
unificados con el protocolo de tal modo que nos parece que segui-
mos nuestros propios pensamientos y no ciertas exigencias externas.
De nuevo, la idea de unidad de la conciencia surge como propia
de una forma de teatralidad que aparece como superior, frente a la
escisión que aflora por doquier en la vida burguesa y de la que Musil
encuentra ejemplos no sólo en los teatros a los que acude la clase
media, sino en el modo en que los miembros de esa clase participan
en los servicios religiosos o en que los varones sanos entienden sus
actividades sexuales:

3 En El gatopardo (Luchino Visconti 1963) no parece que haya un adentro y un
afuera del servicio religioso con el que se inicia la narración; no hay involucradas dos
formas de conciencia. En El ángel exterminador (Luis Buñuel 1962) se muestra, en
cambio, la incapacidad del burgués para alcanzar el modo de representación teatral
de Su Excelencia. También es interesante, en este sentido, la contraposición entre
The Remains of the Day (1986) y An Artist of the Floating World (1989) de Kazuo
Ishiguro. En la primera novela, el mayordomo se refugia en una esfera privada de
la que el protagonista de la segunda carece.

Crítica, vol. 49, no. 145 (abril 2017)

critica / C145Corbi / 12



OBRAS DE FICCIÓN, FORMAS DE CONCIENCIA Y LITERATURA 105

“Cuánto más hermosa es ella al tornarse salvaje —pensó Ulrich— pero
cuán mecánicamente acabó todo de nuevo.” Verla lo había excitado,
lo había incitado a hacerle el amor, pero ahora que ya estaba hecho
sintió de nuevo lo poco que tenía que ver con él personalmente. Era
simplemente una nueva y clara demostración de cómo un hombre sano
puede tornarse en un lunático baboso a una velocidad increíble. Mas
esta transformación erótica de la conciencia parecía tan sólo un caso
particular de algo mucho más general porque una noche en el tea-
tro, un concierto, un servicio religioso, son todos ellos manifestaciones
de una vida interior similar, islas evanescentes de un segundo estado de
conciencia que se interpola de vez en cuando en su estado ordinario.
(Musil 1995, p. 119)

Si Ulrich estuviese en lo cierto al caracterizar la conciencia burgue-
sa de este modo escindido o esquizoide y si concediésemos que el
arte de Su Excelencia es también teatral sin que medie tal escisión,
entonces deberíamos reconocer que G-C atiende tan sólo a la forma
de teatralización propia de la clase media que acude a los teatros, a
las iglesias o a sus citas sexuales, pero no daría cuenta de otros modos
de teatralización que estarían sujetos a normas o criterios distintos.
En tal caso, G-C no podría defenderse ya como condición necesaria
de la teatralización ni, por tanto, de la ficción, pero, además, será
difícil defenderla como condición universal, es decir, como algo más
que un modo determinado a lo largo de la historia de relacionarnos
con la ficción.

El argumento en defensa de la universalidad del acto de ficcio-
nalizar que García-Carpintero nos ofrece depende crucialmente de la
posibilidad de identificar una función social específica e imprescindi-
ble que no puede cubrirse más que a través de ese acto de habla. Se
trata, por tanto, de articular una genealogía del acto de ficcionalizar
similar a la que otros han elaborado para la aseveración o el cono-
cimiento (Craig 1999; Williams 2002). Sin embargo, en la medida
en que sospechemos que la conciencia escindida es una forma de la
subjetividad propia del modo de vida burgués y que otros modos
de vida incorporan los recursos de la ficción en formas de conciencia
más unitarias, difícilmente podremos identificar una necesidad N que
sólo un acto de habla regido por G-C pueda cubrir; como mucho, po-
dremos mostrar que N sólo puede atenderse con G-C en un contexto
dado, a saber, el modo de vida burgués. Parece constitutivo de una
sociedad articulada en torno a una forma de conciencia más unitaria
que N se satisfaga por otros medios; por ejemplo, como lo hace Su
Excelencia.

Crítica, vol. 49, no. 145 (abril 2017)

critica / C145Corbi / 13



106 JOSEP E. CORBÍ

5 . Ficción, contrafácticos y razonamiento práctico

La segunda cuestión que me preocupa respecto de G-C es si los razo-
namientos prácticos han de entenderse como ficciones, pues parecen
cumplir los requisitos que esa norma impone, dado que tales razo-
namientos involucran, como hemos visto, el estudio o examen de
condicionales contrafácticos y, por tanto, (a) ponen a la audiencia
en condiciones de imaginar cierto contenido y (b) ese contenido pa-
rece merecedor de ser imaginado por motivos prácticos. Si esto fuese
así, debemos reconocer que al aseverar un contrafáctico (sea éste
práctico o no) ficcionalizamos y, por tanto, que aseverar y ficciona-
lizar constituyen actos de habla que responden a normas diferentes
pero compatibles, de manera que un mismo acto de habla podría
responder a ambas normas. Ésta es una tesis que García-Carpintero
defiende explícitamente en otros lugares:

Uno y el mismo acto podría realizarse con la intención de que esté
sujeto a diferentes normas, y no sólo relativo a audiencias diferentes
[. . .]. Así, según un tratamiento natural de los actos de habla indirectos,
al emitir “No volveré a beber”/“Limpiarás las letrinas” uno asevera
(“tácticamente”, según la iluminadora metáfora de Dummett) que no
volverá a beber/que tú limpiarás las letrinas, y (“estratégicamente”,
por seguir la metáfora) promete no volver a beber/ordena al interlocutor
que limpie las letrinas. (2013, p. 356)

En Relatar lo ocurrido como invención, García-Carpintero da a en-
tender en algún punto, no sólo que un acto de habla concreto puede
responder tanto a la norma de la aseveración como a la de ficciona-
lizar, sino que un proyecto imaginativo completo podría responder a
ambas normas:

Pese a que ficción o no ficción son ilocutivamente dispares (en mi pro-
puesta, las primeras están sujetas a las normas de suscitar una rica
actividad imaginativa; las segundas, a las normas de la verdad o a nor-
mas epistémicamente relacionadas), nada se opone a que una ficción
pueda también ofrecer contenidos sujetos a esas normas. El interés de
muchos de nuestros proyectos imaginativos así lo muestra. Ante la toma
de una decisión difícil, tratamos de imaginarnos cómo sería nuestra
vida en cada una de las opciones. (2016a, p. 184; cfr. García-Carpintero
2016b, pp. 128–130)

Parece, pues, que el interés de un proyecto imaginativo vinculado
a la idea de ficción puede ser práctico y, por ello, puede estar aso-
ciado a la verdad de ciertos contrafácticos. Esta línea argumentativa

Crítica, vol. 49, no. 145 (abril 2017)

critica / C145Corbi / 14



OBRAS DE FICCIÓN, FORMAS DE CONCIENCIA Y LITERATURA 107

nos obligaría, con todo, a reconocer como obras de ficción Ética a
Nicómaco de Aristóteles y Fundamentación de la metafísica de las
costumbres de Kant. No me parece que esta pueda ser una conclusión
razonable. La entiendo más bien como una reducción al absurdo de
G-C y, en concreto, como una invitación a determinar la naturaleza
específica del interés que puede despertar un proyecto imaginativo
para que pueda reconocerse como obra de ficción y que no podría
ser, en ningún caso, un interés meramente moral o práctico. De
hecho, podemos encontrar en Relatar lo ocurrido como invención
algunas observaciones que apuntan en esta dirección y que asociaré
a la idea de narratividad que propone Currie (2010).4

García-Carpintero insiste en que la experiencia de inmersión en
la obra de ficción es una condición necesaria para nuestra compren-
sión de la norma de la ficción y está asociada a la función social
que nos permite reivindicar la universalidad del acto de ficcionalizar.
Sin embargo, no parece que la inmersión de la que hablamos sea
compatible genuinamente con una preocupación por la verdad de los
contrafácticos que se consideren en cada caso, como ocurre con un
proyecto imaginativo vinculado a un razonamiento práctico. Puede
que el autor de una obra de ficción esté de algún modo guiado por su
compromiso con la verdad, pero no parece que el lector pueda estar
constreñido también por ella, al menos no en los casos primigenios
a los que alude García-Carpintero para dar cuenta de nuestra expe-
riencia preteórica de la ficción. Esa asimetría respecto de la atención
a la verdad por parte del autor y del lector no se da, en cambio, en
el razonamiento práctico.

Con el fin de atender a esa asimetría, G-C debería indicar que el
tipo de interés que despierta el proyecto imaginativo propio de la
ficción no puede ser un interés cualquiera, sino un interés específico
vinculado a esa experiencia de inmersión o de ilusión estética por
parte del lector o del espectador. Esa vinculación no tiene por qué

4 García-Carpintero parece reconocer la especificidad del interés de los proyectos
imaginativos propios de las obras de ficción en el siguiente texto: “Mi propuesta es
que una ficción con el contenido p es el resultado de un acto que es correcto sólo si
ofrece a las audiencias relevantes (audiencias del tipo pretendido, con el deseo de que
se involucren en tales trabajos) una razón para imaginar p. Las razones en cuestión
tienen que ver con lo que hace que merezca la pena que nos involucremos en las
buenas ficciones; digamos, la sucesión de emociones que provoca el involucrarse
en una novela de intriga bien trabada para quienes disfrutan de ese tipo de cosas”
(García-Carpintero 2016b, p. 126). El autor no parece percibir, con todo, la existencia
de una tensión entre esa apelación al tipo de interés propio de las buenas ficciones y
la presunta neutralidad de la norma respecto de la naturaleza del interés que pueda
tener un proyecto imaginativo.

Crítica, vol. 49, no. 145 (abril 2017)

critica / C145Corbi / 15



108 JOSEP E. CORBÍ

ser directa o inmediata, puesto que el lector o el espectador son capa-
ces de distanciarse de la ilusión y puesto que, incluso, algunas obras
los obligan a ello, pero García-Carpintero está obligado a reconocer
que ha de quedar un rastro de esa experiencia, pues atribuye a la
inmersión un papel primordial en nuestra compresión del acto de
ficcionalizar. Como subraya Currie, ese rastro podría estar asociado
a ciertos rasgos narrativos y, en tal caso, el acto de ficcionalizar de-
pendería de una forma particular de invocar un proyecto imaginativo
asociado a la forma literaria de un relato y, en general, a su narrativi-
dad.5 Una vez que detallemos el tipo de interés que es propio del acto
de ficcionalizar en estos términos u otros similares, podremos ver por
qué las obras de Aristóteles o de Kant aludidas párrafos antes no son
obras de ficción en la medida en que su interés no está debidamente
asociado a sus recursos narrativos.

Sin embargo, el énfasis en la narratividad nos obliga a revisar algu-
nas otras afirmaciones o tesis que se defienden en el libro. La primera
ya la hemos indicado, a saber, que, una vez que hayamos perfilado
debidamente el interés de que se trata, G-C no podrá ser compatible
con cierta forma de compromiso con la verdad por parte del lector.
En segundo lugar, la distinción entre ficción y literatura que se sub-
rayó al inicio quedaría desdibujada, pues el carácter literario de un
texto sería constitutivo de su condición de obra de ficción. La tercera
tiene que ver con el hecho de que el aprendizaje del lector sea mera-
mente proposicional. Es cierto que el lector puede alcanzar formas de
conocimiento que admitan una expresión proposicional como la que
se indica en la última página del libro respecto de Fatal Attraction
(Adrian Lyne 1987) y L’Amour l’après-midi (Eric Rohmer 1972), a
saber, que “el adulterio es algo mucho menos moralmente liviano
de lo que las actitudes morales generalizadas después de los sesenta
nos pueden hacer pensar” (García-Carpintero 2016a, p. 188; las cur-
sivas son del autor). Sin embargo, como subraya García-Carpintero,
existen diferencias en cuanto al grado de sutileza en el tratamiento de
esa idea en ambos filmes. La cuestión que me interesa es si esa sutileza

5 No podemos demorarnos en el concepto de narratividad que Currie propone.
Baste aludir al modo en que distingue las narraciones de otras representaciones, de
manera que determinado texto tendría un grado mayor o menor de narratividad
en función de su relación con los rasgos propios de las primeras: “Las narraciones,
para resumir la propuesta, se distinguen de otras representaciones por lo que re-
presentan: relaciones sostenidas de naturaleza temporal y causal entre particulares,
especialmente entre agentes. Otros tipos de discursos se centran en las causas: las
teorías científicas, por ejemplo. Pero las teorías subrayan la generalidad, el carácter
nomológico y la abstracción, mientras que las narraciones se centran en lo particular,
lo contingente, lo concreto” (Currie 2010, pp. 27–28).

Crítica, vol. 49, no. 145 (abril 2017)

critica / C145Corbi / 16



OBRAS DE FICCIÓN, FORMAS DE CONCIENCIA Y LITERATURA 109

—que podemos asociar a la idea de narratividad mencionada párrafos
antes— afecta no sólo al proceso por el que llegamos a la conclusión
sino al grado en que la comprendemos y, por ello, al modo en que
altera nuestra visión del mundo e inspira nuestra actitud ante las más
variadas situaciones.6 Si la respuesta a esta pregunta fuese afirmativa,
entonces la comprensión que alcanzamos no podrá ser meramente
proposicional, sino también vivencial y práctica, en contra de lo que
García-Carpintero parece afirmar. Y para alcanzar esa comprensión
parece seguirse que el lector o el espectador han de dejarse llevar
por un interés que no es práctico sino específico de la ficción. La
cuarta tesis que convendría revisar o matizar se refiere a la respuesta
de García-Carpintero a la pregunta: “¿Cómo puede atemorizarnos,
enorgullecernos o producirnos curiosidad lo que sabemos que existe
sólo ‘en la imaginación’?” (2016a, p. 164). En su respuesta, García-
Carpintero alude al hecho que resalta Walton de que el atrezo de una
obra de ficción incluye también ciertos sucesos en el espectador y por
ello entiende que:

Es un hecho sobre la psicología humana que esos sucesos pueden incluir
no sólo las sensaciones visuales que experimentamos al leer la obra, sino
otras tales como las cualidades conscientes asociadas a las emociones
ficticias que venimos considerando. (2016a, p. 167)

De este modo, se presenta como un hecho accidental o contingente
respecto de la obra de ficción el que formen parte de su atrezo las
emociones ficticias que se despiertan en el lector. No se especifica
en qué sentido son ficticias esas emociones, pero tal vez lo sean
simplemente en el sentido de que forman parte del atrezo de una
obra de ficción. Lo que quisiera destacar es que si el análisis del
interés que sea pertinente especificar en G-C ha de estar vinculado
a la idea de inmersión o de ilusión estética, entonces esas emociones
difícilmente podrían mantener una mera relación contingente con
la norma de ficcionalizar, pues parecen ser constitutivas del tipo de

6 Ésta es, por ejemplo, la propuesta de Martha Nussbaum: “¿Cómo hay que escri-
bir, qué palabras, qué formas, estructuras y organización hay que elegir, si estamos
tratando de entender (lo que quiere decir, si somos, en ese sentido, filósofos)? A
veces ésta se toma como una pregunta trivial y poco interesante. Defenderé que no
lo es. El estilo tiene sus propias exigencias, expresa su propio sentido del asunto.
La forma literaria no es separable del contenido filosófico, sino que ella misma
forma parte del contenido —una parte integral, por tanto, de la búsqueda y de la
enunciación de la verdad—” (1992, pp. 3–4; la traducción es mía).

Crítica, vol. 49, no. 145 (abril 2017)

critica / C145Corbi / 17



110 JOSEP E. CORBÍ

interés que el proyecto imaginativo debería despertar para que el acto
de ficcionalizar fuese correcto.

6 . Los términos referenciales en las obras de ficción

Las observaciones críticas de la sección anterior en nada afectan a la
línea argumentativa del capítulo 4 en torno a las dificultades en el
uso de términos referenciales, ya sean nombres propios o expresiones
indéxicas, en las obras de ficción. La primera de las secciones se
dedica a la presentación pormenorizada del debate entre las teorías
fregeanas y millianas de los nombres propios en el uso ordinario del
lenguaje. García-Carpintero reconstruye con cuidado los tres argu-
mentos que condujeron a Frege a atribuir a los nombres propios no
sólo una referencia sino también un sentido, a saber, (1) el argumento
de la diferencia cognitiva entre “Héspero es Héspero” y “Héspero es
Fósforo”, a pesar de que “Héspero” y “Fósforo” se refieran al mismo
planeta; (2) el argumento que se basa en la existencia de términos sin
referente y, por último, (3) el argumento del discurso indirecto. La
tesis descriptivista de Frege queda finalmente formulada como sigue:

DES Para cada nombre propio del lenguaje común N, existe una des-
cripción el Dn tal que: (i) todo usuario competente de N debe
asociarlo, en virtud de su competencia lingüística, con el Dn y
(ii) si N tiene un referente o, hay exactamente un Dn y o es Dn.
(2016a, p. 113)

Por supuesto, García-Carpintero recoge con el mismo esmero los ar-
gumentos de Kripke en contra de DES que le condujeron a defender
la teoría del bautismo inicial como mecanismo para fijar la referencia
de los nombres propios y, en definitiva, motivaron su tratamiento
como designadores rígidos.

García-Carpintero reconoce la fuerza de los argumentos de Kripke
en contra de DES, aunque nos recuerda que una teoría satisfactoria
de los nombres propios no puede contentarse con objetar a DES, sino
que ha de ser capaz de responder los argumentos de Frege en favor
de la tesis descriptivista. La propuesta de García-Carpintero trata de
ofrecer una caracterización de las expresiones referenciales que, a la
luz de los argumentos de Kripke, reconozca que las descripciones
y los términos referenciales tienen un comportamiento dispar, sin
que por ello se excluya que una descripción pueda estar asociada se-
mánticamente a un término referencial. Para ello, García-Carpintero

Crítica, vol. 49, no. 145 (abril 2017)

critica / C145Corbi / 18



OBRAS DE FICCIÓN, FORMAS DE CONCIENCIA Y LITERATURA 111

distingue el acto de presuponer del de aseverar. El acto de presupo-
ner es relativo a un contexto entendido, siguiendo a Robert Stalnaker
(2002), como “un conjunto de proposiciones, que constituyen conoci-
miento o en algunos casos sólo conocimiento presunto (meras creen-
cias) recíprocamente compartido por los participantes en los actos de
significación” (García-Carpintero 2016a, p. 124; las cursivas son del
autor). Presuponer consiste, en ese sentido, en poner de relieve una
proposición que ya es parte del contexto. El contexto va cambiando
según se habla, pues cualquier aseveración que no se cuestione que-
da inmediatamente incorporada al mismo. García-Carpintero defiende
precisamente que “los elementos descriptivos [de los indéxicos] son
parte de una proposición presupuesta, pero no son parte de la propo-
sición aseverada” (2016a, p. 128). Y entiende que esta idea es cierta
también de los nombres propios. La tesis descriptivista matizada así
no es presa fácil de las objeciones de Kripke y, sin embargo, permite
atender a los tres argumentos que motivaron a Frege a defender que
los nombres propios tienen tanto una referencia como un sentido. Se
trata ahora de aplicar esa teoría de los términos referenciales a su uso
en las obras de ficción.

Las teorías millianas tienen dificultades para dar cuenta del uso de
los términos referenciales en las obras de ficción porque éstos care-
cen de referente. Es cierto que se pueden postular formas de quasi-
intencionalidad, pero esta maniobra resulta excesivamente ad hoc y,
por tanto, poco iluminadora. García-Carpintero entiende, en cambio,
que la versión afinada de la teoría descriptivista que defiende puede
dar cuenta del uso de los términos referenciales en las obras de
ficción, distinguiendo entre las presuposiciones reales, vinculadas al
atrezo con que se elabora la ficción, y las presuposiciones fingidas, ge-
neradas por las verdades fictivas que constituyen el contenido de una
obra de ficción. Las presuposiciones referenciales asociadas al uso de
términos referenciales dentro de la ficción son presuposiciones fingi-
das y tales términos funcionan como descripciones encubiertas, que
incorporan tanto las descripciones asociadas, por ejemplo, a “Don
Quijote” como las presuposiciones fingidas vinculadas a ese mismo
personaje. A fin de cuentas, García-Carpintero defenderá que, al igual
que podemos comprometernos con la existencia de entidades teóricas
como los números y los conjuntos, podemos también comprometer-
nos con la existencia de entidades ficticias como Don Quijote, aunque
afirma que nuestro compromiso es más bien metafórico.

En el capítulo 5, García-Carpintero aprovecha algunos de los re-
cursos que introdujo antes para presentar su teoría de la metáfora
y su relación con la ficción. Se distancia de quienes, como Watson,

Crítica, vol. 49, no. 145 (abril 2017)

critica / C145Corbi / 19



112 JOSEP E. CORBÍ

insisten en que las intenciones comunicativas del hablante son irrele-
vantes a la hora de determinar los significados metafóricos, pues no
permiten distinguir entre significar y querer decir. Por el contrario,
entiende que el concepto griceano de implicatura conversacional es
crucial a la hora de distanciarse del sentido literal de lo aseverado
cuando éste es absurdo a todas luces y fundamental para entender,
por tanto, que el hablante ha querido decir otra cosa. No obstan-
te, es imprescindible determinar el modo particular en que operan
las implicaturas conversacionales en el caso del uso metafórico del
lenguaje y, para ello, García-Carpintero recurre a la enumeración
de un conjunto de normas que atienden sobre todo a la traslación de
ciertas propiedades o rasgos de un dominio fuente a un dominio
objetivo. Una consecuencia relevante de esas normas es que permiten
distinguir entre verdad y falsedad metafórica, así como reconocer que
“las buenas metáforas ‘son abiertas’: las propiedades transferidas no
se agotan en ningún conjunto dado que el crítico pueda mencionar”
(2016a, p. 162). En ese contexto, el autor entiende que el compromiso
con los personajes de ficción tiene que ver con un uso metafórico del
aparato referencial del lenguaje del que forman parte el signo de
identidad y los cuantificadores.

El capítulo 5 concluye con una breve reflexión acerca de las ficcio-
nes no literarias, como las ficciones pictóricas y musicales. Respecto
de las ficciones pictóricas, distingue entre pinturas realistas y abstrac-
tas. En cuanto a las primeras, entiende que una vez que dispongamos
de una teoría de lo específico en una representación pictórica, no
nos resultará difícil determinar qué verdades son fictivas en determi-
nado cuadro. Su análisis de la representación pictórica nos remite a
la idea de “ver A como B” (Wollheim 1980, Peacocke 1987) y, en
cualquier caso, se distancia de la idea de Watson de que toda repre-
sentación pictórica ha de entenderse por su capacidad para generar
verdades fictivas visuales, pues excluye la pictoricidad no fictiva. En
la pintura abstracta, las verdades fictivas visuales quedan reducidas
a ciertas sensaciones visuales y, en el caso de la música, las verda-
des fictivas directas tendrán que ver con las relaciones estructurales
entre los sonidos emitidos. Puede decirse en un sentido metafórico
que la música expresa ciertas emociones, humores y sentimientos,
pero podría considerarse una verdad fictiva el que un sujeto también
fictivo se vea afectado por ciertos estados emotivos y, de ese modo,
la música tendría un cierto componente narrativo.

Crítica, vol. 49, no. 145 (abril 2017)

critica / C145Corbi / 20



OBRAS DE FICCIÓN, FORMAS DE CONCIENCIA Y LITERATURA 113

7 . Conclusión

Como hemos visto, Relatar lo ocurrido como invención ofrece al
lector en castellano una magnífica oportunidad para familiarizarse con
algunos aspectos centrales de la filosofía del lenguaje contemporánea
y sus implicaciones en la teoría de la ficción. Por supuesto, un análisis
de la fuerza ilocutiva y del contenido proposicional de los actos del
habla que no sólo dé cuenta del uso del lenguaje en los contextos
prácticos u ordinarios, sino también de su uso en las obras de ficción,
quedará reforzado frente a un análisis alternativo que fracasase en este
último empeño. García-Carpintero recorre con esmero admirable los
argumentos fundamentales en favor y en contra de cada una de las
posiciones relevantes, y nos propone al final un análisis de la norma
de la ficción y una teoría neofregeana de los términos referenciales
que logra esquivar alguno de los escollos tradicionales en este camino.

La destreza de García-Carpintero en la construcción de los argu-
mentos pone al lector en condiciones de ponderar y cuestionar las
propuestas y razones que se le ofrecen, incluida la que el propio
autor defiende. Es ésta una virtud que el libro cultiva con primor
exquisito y que me ha incitado a dejar constancia de algunas inquie-
tudes y perplejidades que me ha suscitado la norma de la ficción
que García-Carpintero elabora tan cuidadosamente. He defendido, en
primer lugar, que el modo en que concibe la norma del acto de fic-
cionalizar, es decir, como una norma contrapuesta a la del acto de
aseverar (mas no incompatible con ella), parece presuponer la escisión
en dos formas de conciencia que, a mi entender, difícilmente puede
concebirse como elemento constitutivo de la ficción, tal y como su-
giere la experiencia de la conversación entre Ulrich y Su Excelencia.
He insistido, en segundo lugar, en que la norma de ficcionalizar debe
especificar el tipo de interés que despierta el proyecto imaginativo
si hemos de aceptar que, como da a entender García-Carpintero,
la experiencia de inmersión en la ficción es condición necesaria para
nuestra comprensión de las obras de ficción. He sugerido, por último,
que ese interés puede estar vinculado a la idea de narratividad.

BIBLIOGRAFÍA

Aristóteles, 2014, Ética a Nicómaco, trad. J. Pallí Bonet, Madrid, Gredos.
Corbí, Josep E., 2012, Morality, Self-Knowledge and Human Suffering,

Routledge, Nueva York.
Craig, Edward, 1999, Knowledge and the State of Nature: An Essay in

Conceptual Synthesis, Oxford University Press, Oxford.

Crítica, vol. 49, no. 145 (abril 2017)

critica / C145Corbi / 21



114 JOSEP E. CORBÍ

Currie, Gregory, 2010, Narratives and Narrators: A Philosophy of Stories,
Oxford University Press, Oxford.

––——, 1990, The Nature of Fiction, Cambridge University Press, Cam-
bridge.

Friend, Stacie, 2012, “Fiction as a Genre”, Proceedings of the Aristotelian
Society, vol. 112, no. 2, pp. 179–209.

––——, 2011, “Fictive Utterance and Imagining”, Proceedings of the
Aristotelian Society, vol. 85 sup., pp. 163–180.

––——, 2008, “Imagining Fact and Fiction”, en Katheen Stock y Katherine
Thomson-Jones (comps.), New Waves in Aesthetics, Palgrave, Basings-
toke, pp. 150–169.

García-Carpintero, Manuel, 2016a, Relatar lo ocurrido como invención: una
introducción a la filosofía de la ficción contemporánea, Cátedra, Madrid.

––——, 2016b, “To Tell What Happened as Invention: Literature and Phi-
losophy on Learning from Fiction”, en Andrea Selleri y Philip Gaydon
(comps.), Literary Studies and the Philosophy of Literature: New Inter-
disciplinary Directions, Palgrave Macmillan, Londres, pp. 123–147.

––——, 2013, “Norms of Fiction-Making”, British Journal of Aesthetics,
vol. 53, no. 3, pp. 339–357.

Ishiguro, Kazuo, 1989, The Remains of the Day, Faber and Faber, Londres.
––——, 1986, An Artist of the Floating World, Faber and Faber, Londres.
Kafka, Franz, 1972, “La condena”, La condena, trad. J.R. Wilcock, Alianza,

Madrid, pp. 9–21.
Kant, Immanuel, 1996, Fundamentación de la metafísica de las costum-

bres, ed. y trad. José Mardomingo, Ariel, Barcelona.
Lewis, David, 1978, “Truth in Fiction”, American Philosophical Quarterly,

vol. 15, no. 1, pp. 37–46.
Musil, Robert, 1995, The Man without Qualities, trad. Sophie Wilkins,

Picador, Londres.
Nussbaum, Martha, 1992, Love’s Knowledge: Essays on Philosophy and

Literature, Oxford University Press, Oxford.
Peacocke, Christopher, 1987, “Depiction”, Philosophical Review, vol. 96,

no. 3, pp. 383–410.
Stalnaker, Robert, 2002, “Common Ground”, Linguistics and Philosophy,

vol. 25, nos. 5–6, pp. 701–721.
Walton, Kendall, 1990, Mimesis and Make-Believe: On the Foundations of

the Representational Arts, Harvard University Press, Cambridge, Mass.
Williams, Bernard, 2002, Truth and Truthfulness: An Essay in Genealogy,

Princeton University Press, Princeton.
Williamson, Timothy, 1996, “Knowing and Asserting”, Philosophical Re-

view, vol. 105, no. 4, pp. 489–523.
Wollheim, Richard, 1980, Arts and Its Objects, Clarendon Press, Oxford.

Recibido el 4 de enero de 2017; revisado el 28 de marzo de 2017; aceptado el 7 de
abril de 2017.

Crítica, vol. 49, no. 145 (abril 2017)

critica / C145Corbi / 22




