CRITICA, Revista Hispanoamericana de Filosofia. Vol. 38, No. 114 (diciembre 2006): 69-92
EL VALOR MORAL DEL ARTE Y LA EMOCION

FRANCISCA PEREZ CARRENO
Departamento de Filosofia
Universidad de Murcia

fpc@um.es

RESUMEN: Frente al moralismo moderado, este ensayo defiende una forma de auto-
nomismo moderado. Reconoce que en ocasiones la obra de arte excita emociones
moralmente inadecuadas sin que ello impida su comprension, y que esto podria con-
tribuir a la clarificacién de nuestra vida mental. El autonomismo moderado sostiene
que el cardcter autonomo de la obra de arte, representacional o ficcional, permite
relajar nuestras exigencias morales. Solo cuando la falsedad perjudica la verosimili-
tud se puede producir el fracaso de la obra: no por provocar emociones moralmente
inadecuadas, sino al presentar como verdadero en la ficcion algo falso o incoherente
con la verdad en realidad.

PALABRAS CLAVE: moralismo, autonomismo, ficcion, entendimiento

SUMMARY: Against moderate moralism, the essay defends a version of moderate
autonomism. It claims that works of art sometimes provoke morally inadequate
emotions without preventing the understanding of the work, and that they may
serve to clarify mental life. Moderate autonomism holds that the autonomous nature
of works of art, as representational or fictional, permits relaxing moral commitment.
Only in case of falsehood obstructing verisimilitude, may the work fail, and then,
not because of provoking morally wrong responses, but as a result of displaying as
truth in fiction something plainly false or incoherent in life.

KEY WORDS: moralism, autonomism, fiction, understanding

Incluso los estetas méas duros (un oximoron evidente) pueden
tener dudas sobre si la belleza o la forma significante son pre-
cisamente lo que el mundo necesita ahora, cuando otros bie-
nes diferentes, como la inteligencia o la caridad, por ejemplo,
serlan mads utiles para restaurar el sentido de la comunidad y
detener la creacién de una sociedad cuya respuesta a todos los
problemas, estéticos o de otro tipo, es la represion violenta.
[...] No es salvacién lo que puedo ofrecer, sino algo mas
parecido a un caldo caliente.

(BEARDSLEY 1982, p. 77)*

1. El arte v la moral

En la discusion estética sobre la relacion entre el arte y la moralidad
existen dos posturas bdsicas: el moralismo, que mantiene la depen-

*Las traducciones de los textos originales son mias.



70 FRANCISCA PEREZ CARRENO

dencia del arte respecto a la moral, y el autonomismo, que defiende
la independencia de lo artistico y sus valores. A su vez, el moralismo
ha sido entendido de modo diferente por dos concepciones opuestas
del arte: utopista y platdnica, segtin contemplen el arte como valioso
o pernicioso desde el punto de vista moral. Si bien la defensa de
la autonomia artistica predomina desde el siglo XVIII hasta finales
del XX, lo que mejor caracteriza al pensamiento moderno es la con-
vivencia de una concepcidn autonomista de la practica artistica con
el utopismo, la pretension de la importancia social y moral del arte
como instancia critica y renovadora, cuando no revolucionaria.'

La Critica del juicio kantiana marca el comienzo de la concepcion
autonomista, pero también de la concepcidon utopista del arte. A
partir de la idea de que la belleza es “simbolo de la moralidad”,?
Schiller defiende que la auténtica autonomia moral del sujeto es
resultado de su educacion artistica y que por eso el arte auténtico
y elevado es moralmente valioso. Es preciso poner de relieve que,
especialmente desde sus inicios romanticos, el utopismo concede un
lugar relevante del arte para la vida moral, pero que, al mismo
tiempo, entiende que la justificacion de la existencia del arte se
encuentra en su finalidad ética. Naturalmente, los utopistas reconocen
la existencia de obras sin valor moral, incluso perversas, pero que por
ello son estéticamente defectuosas, al traicionar la propia finalidad
que da sentido al arte. Segtin la concepcion utépica, una buena obra
de arte es moralmente valiosa, y las obras que no son moralmente
buenas no son tampoco, por lo tanto, buenas obras de arte.

Como se realice la educacién moral a través del arte es una cuestién
que desde Schiller ha merecido atencion, pero quiza sea en la con-
cepcion de la obra de arte como simbolo de un mundo moralmente
deseable donde el caracter utépico de lo artistico se subraya con mas
claridad. Mediante la representacion de un mundo diferente real, la
obra de arte sugiere que “otro mundo es posible”: un mundo mas
feliz, mas justo, etc. De esta manera, las obras de arte construirian y
presentarian mundos alternativos al real, facilitando la imaginacién y
la accién morales.?

Y Cfr., por ejemplo, Menke-Eggers 1997.

2 Kant 1790, § 59 v § 60.

3 Al menos desde la Segunda Guerra Mundial, el utopismo negativo ha sido quiza
la vision filosofica méas poderosa. Puesto que, se ha dicho, la representacion de
mundos felices o sin conflictos puede servir tanto de figura utépica como de escape
y consuelo, se sostiene que la obra moralmente valiosa es aquella que representa un
mundo injusto, cruel o inmoral para provocar el disgusto y el rechazo estéticos, lo

Critica, vol. 38, no. 114 (diciembre 2006)



EL VALOR MORAL DEL ARTE Y LA EMOCION 71

Un modo distinto de considerar la educaciéon moral a través del
arte consiste en hacerlo a través de la educaciéon de los sentimientos
morales. No seria tanto promoviendo actitudes o comportamientos,
como provocando con las obras emociones que se consideran moral-
mente adecuadas, la forma en que el arte podria ayudar en la cons-
truccion de la moral. Se supone que el receptor de la obra de arte
aprende y ejercita sus sentimientos morales frente a ella de un modo
que, naturalizindose, sera el que luego reproduzca en circunstancias
reales similares.

Frente la concepcidon utdpica, la concepcidon platoénica del arte
mantiene que el arte puede perjudicar, y a menudo lo hace, la moral
individual y social. En la actualidad, las estéticas posmarxistas y
postestructuralistas ejercen la critica platénica sobre todo el arte
moderno. Frente a la ingenuidad utopista, el platénico se rinde a
la evidencia de que a lo largo de la historia las obra de arte no
han sido siempre moralmente valiosas. Incluso lo han sido en pocas
ocasiones y, lo que es peor, bajo la excusa moderna de su autonomia o
excelencia esconden, justifican y sancionan puntos de vista inmorales
e injustos.* No podria ser de otro modo si, desde su punto de vista, la
produccién artistica, como cualquier otro fendmeno social, esta sujeta
a las determinaciones y los intereses de la clase, la raza, el género o
la geopolitica. Sirva como ejemplo un texto sobre la obra pictérica
que se suele considerar el comienzo de la vanguardia clasica y, por
ende, la cima de la autonomia artistica:

Las sefioritas de Avifion persigue y recapitula la historia europea occi-
dental del fantasma de la mujer-naturaleza hasta sus primeras hermanas
histéricas de Egipto, la antigua Europa y Africa para revelar su unidad.
So6lo en el arte primitivo es la mujer tan infrahumana y tan superhuma-
na como aqui. Muchas obras posteriores de Picasso, Miré o De Kooning
recuerdan a esta madre-puta. Pero ninguna otra obra moderna revela
mas del fondo rocoso de antihumanismo sexista, o va mas lejos y mas
hondo a la hora de justificar y celebrar la dominacién de la mujer por
el hombre. (Duncan 1993, p. 97)

que conduciria al rechazo moral y promoveria un comportamiento critico hacia la
realidad injusta.

*En ocasiones, el platonismo se confunde con el utopismo negativo, aunque creo
que de un modo injustificado, pues éste, si bien vacunado contra la ingenuidad
de mantener que la representacién artistica conduce a la accién moral, todavia
sostiene el predominio moral de la practica artistica vanguardista frente al resto
de las actividades sociales, incluida la practica politica y la ensefianza ética.

Critica, vol. 38, no. 114 (diciembre 2006)



72 FRANCISCA PEREZ CARRENO

Pues bien, la primera consecuencia del moralismo en sus versiones
utdpica o platénica consiste en juzgar moral o politicamente las obras
de arte, que han de ser valiosas éticamente. Se condena cualquier
obra que no lo sea y se exige del arte que sea ético o politico, que
participe bien en la educacion moral, bien en la accion politica, como
critico o como propagandista, segtin le marque el filosofo. Frente al
utopista, el platonico es mucho menos optimista sobre los beneficios
morales del arte, pero como él considera que sélo cuando el arte
contribuya a la vida moral estara justificado en su existencia. De
esta funcionalidad ética de las obras de arte hacen derivar la idea de
que el valor artistico mas elevado consiste en satisfacer esa funcion.
De ahi que para el moralista estético los valores morales de la obra
contribuyan a (cuando no constituyan) su valor estético y, por lo
tanto, los defectos morales perjudiquen su valor como obra de arte.

Frente al moralismo, para el autonomismo estético no es pertinente
juzgar moralmente la obra de arte porque el arte es auténomo y sus
valores son especificos. Lo que determina toda la discusiéon entre mo-
ralistas y autonomistas es que los primeros defienden que la funciéon
social del arte, su justificacion, es de cardcter ético, mientras que los
autonomistas defienden que el arte no necesita justificaciéon fuera de
s mismo. De ahi que aquellos defiendan que los valores morales son
también propios del arte, en tanto que para los segundos sélo los
estéticos lo sean. La polémica es de cardcter metafisico mientras se
mantenga en el nivel de la funcién social del arte, puesto que ni es
empiricamente cierto que todas las obras de arte tienen interés moral,
ni lo es que s6lo posean valor en si mismas.

La discusion filosofica sobre el autonomismo se centra en la defi-
nicion de lo que sea el valor intrinseco del arte. Segtn la Critica del
juicio, el arte se justifica por la experiencia que proporciona, de placer
desinteresado. La experiencia estética es valiosa (o tiene interés) en
si misma porque es placentera y porque el placer que brinda se debe
al funcionamiento armonioso y libre de las facultades del espiritu. El
arte bello, es decir, auténomo, proporciona esa experiencia y es por
eso valioso. Pues bien, la autonomia de la experiencia o del placer
estético se basa, en términos kantianos, en que el juicio estético es
desinteresado, atiende a la que Kant llama la forma, pero no a la
materia de la representacion: juzga el modo en que nos representa-
mos los objetos y los acontecimientos pero no los juzga en si mismos,
pues su existencia en realidad nos es indiferente. El juicio y el placer
son, por ello, desinteresados: no son sobre el objeto, ni su utilidad,
sino sobre su mera forma. Es dificil dar contenido a esta pretensiéon
kantiana de desinterés, puesto que nuestras experiencias de objetos

Critica, vol. 38, no. 114 (diciembre 2006)



EL VALOR MORAL DEL ARTE Y LA EMOCION 73

del mundo, como de obras de arte, lo son siempre de objetos y
acontecimientos o de sus representaciones, de manera que no tiene
mucho sentido decir que juzgamos la forma de una rosa, pero no en
cuanto que de una rosa, o la composicién de un edificio, pero no
en cuanto que combinacion de espacios, vanos, escaleras, columnas,
etc., o de su utilidad. A pesar de estas dificultades, la concepcién
autonomista del arte ha insistido en el hecho de que las propiedades
estéticas, es decir, aquellas sobre las que se realiza el juicio estético,
son formales, en la medida en que se refieren a la composicion, la
coherencia, la integridad, la unidad, la proporcion, y quiza también
la intensidad y la expresividad, de la representaciéon del objeto.

El argumento autonomista defiende el valor intrinseco de la obra
de arte, pues lo es de propiedades intrinsecas de la representacién,
o de aquellas que posee en si misma y no en relaciéon con otra cosa.
Ahora bien, interpretar de este modo la autonomia artistica deja fuera
del juicio estético todos aquellos aspectos referidos a las propiedades
relacionales de la representacion, por lo tanto, a su contenido, signifi-
cado, expresion, etc., con lo que ello conlleva de empobrecimiento del
juicio. Del mismo modo, también el juicio estético sobre la naturaleza
se veria empobrecido si no tuviera en cuenta el contenido objetivo
de la experiencia, por ejemplo, que se trate de la experiencia de un
arbol, un peral o una secuoya.

Es posible entender de otro modo que los valores artisticos sean
intrinsecos; a saber, que no sean instrumentales. En este sentido,
Budd (1995) sostiene que “el valor artistico de una obra depende de
sus cualidades estéticas, las cuales, a su vez, dependen de sus rasgos
no estéticos” (p. 41), sean o no meramente formales. Entre estos
rasgos no estéticos que son la base de los estéticos se encontrarian
propiedades materiales o relacionales de la representacion: como las
representacionales o las expresivas, con tal de que esa representaciéon
0 esa expresion no sean instrumento de algo distinto al disfrute de la
obra, es decir, sean la base de cualidades estéticas. Si la experiencia
de la obra es valiosa en si misma y no sélo un medio para un fin
ulterior, entonces hablamos de experiencia estética.

A pesar de la fuerza de los argumentos autonomistas a favor del
cardcter no instrumental del arte, lo cierto es que la mayoria de las
obras sirven a otras funciones, ademas de la estética: no so6lo las obras
de arquitectura o de ingenieria poseen utilidad; también la musica,
la pintura o la escultura, por no decir, el cine o el comic, pueden
servir a intereses como el entretenimiento, el adorno, el recuerdo, la
propaganda, etc. Cifiéndonos a la cuestién de la moralidad, incluso si

Critica, vol. 38, no. 114 (diciembre 2006)



74 FRANCISCA PEREZ CARRENO

la funcién del arte en la vida individual o social no es reducible a su
funcién ética o politica, es obvio que muchas obras de arte concretas
si tienen interés moral: encarnan opciones politicas, puntos de vista
criticos o convencionales, o iluminan sobre conflictos éticos y politi-
cos o sobre el sentido de la vida. Grandes obras de arte lo han hecho y
seguramente entre sus valores se encuentra el que lo hayan hecho.
Contra el autonomismo, lo cierto es que nuestras interpretaciones,
experiencias, juicios y argumentos sobre las obras de arte se realizan,
muchas veces, en términos morales, es decir, que damos razones
morales para interpretar una obra y razones morales para evaluarla.

2. El moralismo moderado

Atendiendo este hecho innegable de nuestra relaciéon con las obras
de arte, Noél Carroll, entre otros, ha defendido lo que denomina
un moralismo moderado,” una opcién més sofisticada y, sobre todo,
mas adecuada empiricamente, en defensa de cierto moralismo. Segtin
Carroll, que ha estudiado en particular la narrativa, el arte posee valor
moral porque contribuye a la “clarificaciéon” de nuestras emociones
y nuestro entendimiento moral.® Su interpretacion moviliza nuestras
creencias, sobre el mundo y morales, nuestras opiniones y emociones,
que forman el trasfondo necesario para entender la obra. Ademas, el
arte nos obliga a relacionar nuestras creencias, nos incita a aplicarlas
a casos diferentes y a percibir las cosas desde diferentes perspectivas
y segiin aspectos distintos del habitual: “no es el caso que las narra-
ciones nos ensefien algo recién salido de fabrica, sino que mas bien
activan el conocimiento y las emociones, morales y de otro tipo, que
ya poselamos” (p. 282). Todo ello, aunque no aumente el niimero de
nuestras creencias, contribuye a fortalecer nuestro entendimiento mo-
ral. Como decia Kant a propésito de la experiencia estética, aunque
no proporcione conocimiento, nos hace sentir el libre juego de las
facultades, nos obliga a ejercitar nuestra capacidad de juicio. El valor
del arte consistiria pues en profundizar en aquello que ya sabemos vy,
sobre todo, en clarificar nuestro entendimiento, nuestra capacidad de
juicio, moral. Si esto fuera asi, segiin Carroll, seria posible realizar
criticas morales al arte que fueran también juicios estéticos: serian
malas obras de arte aquellas que “van en la direccion equivocada o
confunden la critica moral” (2001, p. 289), que conectan principios
morales a particulares dudosos, o que “confunden mas que aclaran”
(p- 289). Aquellas obras de arte que sugieren movimientos del juicio

% Véase N. Carroll, “Moderate Moralism”, en Carroll 2001, pp- 293-305.
SN. Carroll, “Art, Narrative, and Moral Understanding”, en Carroll 2001, p. 283.

Critica, vol. 38, no. 114 (diciembre 2006)



EL VALOR MORAL DEL ARTE Y LA EMOCION 75

(del entendimiento moral) contrarios a su propia naturaleza serian
estéticamente fallidas. A pesar de la autonomia de la representacion
artistica, habria un limite moral a lo que puede considerarse valioso
estéticamente, de tal manera que: “algunas veces un defecto moral
de una obra de arte puede contar como un defecto artistico” (Carroll
1998, p. 419). Este es el llamado moralismo moderado.

Asi como errores de tipo cognitivo, de incoherencia, de banalidad
o de falsedad pueden resultar fallos de tipo estético, asi también,
cuando la obra no sblo no contribuye, sino que entorpece nuestro
entendimiento moral, sus errores morales se convierten en estéticos.
La razén de que estas obras moralmente defectuosas fracasen como
arte es que impiden o perjudican una verdadera experiencia estética.
Veamos muy brevemente como ocurre esto. Centrandose en las obras
narrativas, Carroll considera que su interpretaciéon consiste en la ima-
ginacion, en sentido amplio y complejo, de los hechos representados,
supliendo el receptor el contexto necesario para darles sentido. En
sentido amplio se entiende la actividad imaginativa como traer al pen-
samiento, visualizar, representarse ciertos hechos, tener expectativas
con respecto a ellos o prever sus consecuencias, y también padecer los
sentimientos, las emociones, los deseos, que les son adecuados. Ante
la obra de arte, el intérprete se emplea en una tarea de colaboracion
imaginativa con el autor, en la que en lugar de considerar la ver-
dad o falsedad de las representaciones, su valor informativo o ético,
considera los hechos representados en su imaginacién y reacciona
emocionalmente hacia ellos.

Asi pues, para entender una obra de arte movilizamos nuestras
creencias sobre el mundo real, asi como sobre el género o el estilo al
que pertenece, y dentro de las creencias sobre el mundo se encuen-
tran las de cardcter moral. Entendemos, mientras no haya ninguna
indicacién en contra, que los hechos del mundo de la ficcién obede-
cen a las mismas leyes fisicas que el mundo real —como que el Sol
sale por el Este—, las acciones a las mismas motivaciones —como
que el orgullo impide reconocer los errores—, y que los objetos
o acontecimientos reales poseen las mismas propiedades que en el
mundo real —como que el Golden Gate estd en San Francisco—.
Del mismo modo, para entender la ficcién mantenemos y utilizamos
las mismas creencias morales, y valoramos éticamente los personajes,
sus acciones y los sucesos en general como lo hacemos en la vida
ordinaria.

Durante la interpretacion de la obra también adoptamos creencias
propias de la ficcion. Entonces parece que adoptamos con mayor

Critica, vol. 38, no. 114 (diciembre 2006)



76 FRANCISCA PEREZ CARRENO

facilidad aquellas que se refieren a estados de cosas en el mundo de
la ficcion, aunque sean imposibles en el mundo real —por ejemplo,
que los animales hablen, que haya saltos en el tiempo o que cabezas
de alien salgan del estomago de una persona—, que las que supo-
nen cambios en nuestras creencias morales —como que esté bien
hacer daflo, mentir o robar, o que un desengafio amoroso no sea
doloroso—. Esta circunstancia de la interpretacion y la valoracion
artisticas, la resistencia de la imaginacién, ya fue sefialada por Hume
en La norma del gusto: “Pero es necesario hacer un esfuerzo muy
violento para cambiar nuestro juicio sobre los héabitos y provocar
sentimientos de aprobacion o rechazo, amor u odio, diferentes de los
que la mente estd habituada a desarrollar tras una larga costumbre”
(1757, p. 50). No resulta facil invertir el valor positivo o negativo que
atribuimos a los hechos, aunque sea en la ficcion. En buena medida,
la razén es que la creencia moral implica una actitud afectiva hacia
el hecho, “sentimientos de aprobacion o rechazo”, dificil de controlar
a voluntad. Las respuestas afectivas provocadas o exigidas por la re-
presentacion artistica son, por el propio cardcter de la interpretacion
y la comprension artistica, las mismas que en la vida ordinaria y la
imaginacién tal representacién encuentra resistencias para modificar.
Podemos imaginar, por ejemplo, un mundo en el que el infanticidio
o deshacerse de los mayores no sean percibidos negativamente, lo que
es dificil es que no percibamos esos actos como costumbres crueles e
inmorales, que cambiemos la respuesta negativa que nos provocan.
Un defecto moral se convierte en un defecto estético, porque una
obra moralmente defectuosa no moviliza las emociones necesarias
para su interpretacién y experimentacién estéticas. Seguir la narra-
cion, prever las diferentes posibilidades de accion, enfocar la atencion
o las simpatias adecuadamente exigiria reacciones tan poco habitua-
les que finalmente seriamos incapaces de entender la obra. Nuestra
capacidad de juicio se veria incapacitada para seguir funcionando
con correccién. Uno de los ejemplos que Carroll utiliza para explicar
este fracaso en la comprension de las obras de arte es la novela de
Brett Easton Ellis, American Psycho, cuyo autor pretendia que fuera
captada como una satira politica critica de los afios ochenta y que,
por el contrario, causé desagrado entre sus lectores, los cuales no
lograron captar ir6nicamente la violencia representada. No se trata
de un fallo del piablico lector, sino del autor, que fracasé a la hora
de crear un texto comprensible: el defecto moral se convirtidé en
un defecto artistico debido a la fuerte resistencia de la imaginacion
interpretativa por percibir los hechos bajo cierto aspecto.

Critica, vol. 38, no. 114 (diciembre 2006)



EL VALOR MORAL DEL ARTE Y LA EMOCION 7

Asi, el moralismo moderado parte del hecho de que compartimos
creencias, sobre el mundo y morales, que utilizamos automatica y
necesariamente en la interpretacion de las obras de arte. Ahora bien,
a pesar del moralismo moderado, aunque compartimos principios
morales, lo cierto es que, como el arte nos ha ayudado a percibir,
el consenso en el juicio sobre hechos o comportamientos particulares
es mas dificil. Por ejemplo, es cierto que “robar” es un concepto
cuya comprension exige captar su valor negativo, pero no lo es que
todas las acciones concretas de quitar un objeto a su duefio legal
produzcan rechazo moral. Puede ser una cuestién analitica responder
con rechazo ante lo que se considera que estd mal, pero la dificultad es
previa: estd en la descripcidn, en la representaciéon del hecho como un
hecho malo. Es la misma representacion la que induce una respuesta
u otra, de tal manera que la valoracion moral esta ya implicita en la
representacion. Nuestra reaccion emocional positiva seria correcta si
la accion de despojar a alguien de su propiedad no se representara
como un robo, sino como un reparto equitativo de la riqueza, por
ejemplo, como sucede en Robin Hood.

Mas atin, no sdlo la representaciéon de los hechos puede excitar
una emocién quiza moralmente incorrecta, sino que la interpretacion
correcta de ciertas obras parece exigir, en ciertas ocasiones, puntos
de vista morales directamente inadecuados. Para que la comprension
funcione sdlo es necesario que el autor y el receptor compartan una
perspectiva, o que el receptor identifique la perspectiva del autor y
esté dispuesto a colaborar con ella adoptandola durante la interpre-
tacion. Es cierto que la aclaracion de prejuicios morales puede ser
mérito de una obra que suscitara respuestas emocionales adecuadas
moralmente, pero no es necesario que sea asi. Lo contrario también
podria ser el caso. Por ejemplo, la literatura popular espanola nos
proporciona numerosos ejemplos de estereotipos étnicos racistas. No
parece que esta literatura pueda aclarar o iluminar errores mora-
les, porque quizd esos errores sean necesarios para la interpretacion
correcta de la obra: hacen que se activen determinadas expectativas,
se entiendan determinados comportamientos y quiza se justifiquen.
Al menos en la época de su producciéon no suscitaban resistencia de
la imaginacion, sino, al contrario, los estereotipos facilitaban la in-
terpretacion. En ocasiones incluso la inmoralidad presentada o quiza
defendida por un obra de arte pueden contribuir a su complejidad
y su atractivo estético, no profundizando en nuestro conocimiento
moral, sino precisamente poniéndolo en duda, llevandonos percibir
conflictos, asociaciones, que permanecian ocultos a nuestra sabiduria
moral. Los ejemplos se pueden multiplicar.

Critica, vol. 38, no. 114 (diciembre 2006)



78 FRANCISCA PEREZ CARRENO

De modo que la obra de arte podria sugerir la adopcion de puntos
de vista o la consideraciéon de creencias inmorales. Pues bien, se-
gln el moralismo moderado, la resistencia imaginativa nos impediria
adoptar estas actitudes moralmente perversas; jpero es asi realmente?
Es un hecho que en muchas ocasiones las emociones que experimen-
tamos, correctamente desde el punto de vista de la interpretacion,
son de dudosa moralidad. Ciertas obras podrian “embarrar cuestio-
nes éticas” sin que de ahi se siga que las emociones que promue-
ven sean estéticamente inadecuadas, es decir, impidan una correcta
comprensién. Géneros enteros como el melodrama o la novela negra
estan basados en la excitacion de emociones inadecuadas o, cuando
menos, faltas de proporcion. La colaboracion imaginativa del lector
a menudo puede exigir poner en entredicho reacciones morales, o
adoptar directamente actitudes inmorales sin que eso impida la com-
prension de la obra; a veces incluso la facilita. Adviértase que esto
es lo que preocupa a los platonicos: que nos sea relativamente facil
reaccionar inadecuada e inmoralmente, sin que por ello se resientan
la comprension, la verosimilitud o el éxito de la obra.

El citado texto de Hume prosigue asi: “Y cuando un hombre
confia en la rectitud del modelo moral por el cual juzga, lo defiende
con justo celo, y no alterard los sentimientos de su corazén ni por
un momento por complacer a escritor alguno” (1757, p. 50). En este
fragmento, Hume se desliza de la imposibilidad de juzgar de modo
diferente a la inmoralidad de hacerlo, es decir, a que sea posible
aunque inmoral: “cuando un hombre confia [...] no alterara [...]”
Todos nos hemos encontrado en esa situaciéon en la que es posible
utilizar la imaginacién en sentido inmoral, captar el parecido humi-
llante de una comparacion, el chiste racista, o colaborar con el punto
de vista sexista de un narrador. En ciertas ocasiones, hemos decidido
colaborar en favor de la satisfaccion estética o la exploracion intelec-
tual. En otras, hemos rehusado hacerlo, quizd para no colaborar en
la creacion de una imagen inmoral. Incluso es posible que en otros
momentos haya habido una imposibilidad real de entendimiento, si
no se han disparado las emociones previstas. Es decir, todas las cir-
cunstancias son posibles. Igual que Hume, Carroll parece deslizarse
desde la resistencia a mantener imaginativamente ciertos principios
inmorales a la denuncia de aquellos casos en los que, aunque no haya
resistencia imaginativa, no deberiamos colaborar en la interpretacion
pretendida.

Lo cierto es que una vez comprometidos en la interpretacion de
una obra podemos reaccionar de un modo que no corresponda nece-
sariamente a nuestro modo de ser o de pensar. Frente al moralista,

Critica, vol. 38, no. 114 (diciembre 2006)



EL VALOR MORAL DEL ARTE Y LA EMOCION 79

el autonomista sostiene que no hay razén para no hacerlo. ;Por qué
habriamos de permitirnos imaginar que somos mds aventureras de
lo que somos, mucho mas audaces, atractivas, inteligentes, y no mas
gamberras, mas irresponsables o un poco sadicas? Adoptar imaginati-
vamente un punto de vista heroico no nos hace mas héroes, jpor qué
habria de hacernos moralmente peores adoptar el punto de vista del
malvado? Para que la interpretaciéon de la obra de arte sea correcta,
nuestras respuestas han de ser congruentes con el punto de vista de
la narracién. Es preciso sintonizar con él y hacer una hipdtesis sobre
su intencionalidad: irénica, realista, gamberra, satirica, de denuncia
politica, aunque no siempre sea conveniente, seguro o moral hacerlo.
A no ser que defendamos la ingenuidad imaginativa y moral, nos
encontramos no ante una dificultad imaginativa, sino precisamente
ante la posibilidad de adoptar creencias y puntos de vista diferentes
de los ordinarios.

Esta llamada “paradoja” de la personalidad, que nos advierte cémo
en la recepcion de obras de arte imaginamos poseer creencias, emocio-
nes, deseos, diferentes de los propios, es una marca de la interpreta-
cion de ficciones. Por ejemplo, en las novelas de Patricia Highsmith,
Tom Ripley es un marido enamorado, un gran aficionado al arte (y
sus falsificaciones), un amante de los jardines y un sutil e inteli-
gente ironista, y aun sabiendo que se trata de un criminal, nuestras
simpatias estdn de su lado, de un modo que no deberiamos consen-
tirnos en realidad. A mi modo de ver, lo que muestran las novelas de
Highsmith es precisamente que podriamos sentir simpatia por el peor
asesino sdlo con que se mostrara inteligente y elegante. Al ponernos
en esa situacion, la ficcién tiene una capacidad para iluminar nues-
tro comportamiento y aclarar nuestras emociones, pero precisamente
mediante el funcionamiento inmoral de nuestro entendimiento. En
todo caso, perjudicaria nuestra lectura que no nos dejaramos seducir
por los encantos de Ripley, no nos dejaramos conducir por el humor
negro de la narradora, o no percibiéramos el lado miserable de las
victimas de Ripley que, por otra parte, no se merecen en absoluto lo
que les sucede. El lector de las novelas de Highsmith es testigo de
actos de maldad y violencia sin que éstos le produzcan el desagrado
que deberian causarle. Al lector sensible le pueden producir inco-
modidad, pero sobre todo le presentan algunos aspectos que la ética
o la estética intelectualistas no se atreven a considerar. En contra
del moralismo moderado, primero, esa aclaracion se produce porque
nuestras emociones funcionan de un modo poco o en absoluto mo-
ral. Y, segundo, tiene valor estético: contribuye a crear un universo
complejo y sugerente bajo la apariencia de un mundo ordinario.

Critica, vol. 38, no. 114 (diciembre 2006)



30 FRANCISCA PEREZ CARRENO

Para el moralismo moderado, el error moral se produce cuando no
rechazamos las emociones inmorales a las que invitan determinadas
obras. Platonicos de todas las épocas se han enfrentado a la literatura
por ello. El juicio contra Flaubert por Madame Bovary es un buen
ejemplo. La novela de Flaubert nos invita a olvidarnos de la existencia
de Charles, el marido de Emma, a favor de ella, representada como
una persona mucho mas compleja: joven, atractiva, con inquietudes,
aunque sean banales y sentimentales. La acusacién en el juicio era
perfectamente razonable segtin los principios del moralismo mode-
rado: el lector se vela conducido a realizar un juicio incorrecto, a
percibir a una mujer addltera como una heroina. En la acusacion
se sefialaba que el libro deberia haberse titulado Historia de los
adulterios de una mujer de provincias (Pinard 1857, p. 480). Sin
embargo, Madame Bovary es acusada de “ofensas a la moral pablica
y a la religion” no sélo ni basicamente por el tema (p. 475), sino
por el modo en que Flaubert dibuja esos adulterios y promueve, por
lo tanto, una incorrecta movilizaciéon de nuestro entendimiento: “La
ofensa a la moral piblica esta en los cuadros lascivos que pondra ante
sus ojos; la ofensa a la moral religiosa, en las imagenes voluptuosas
mezcladas con las cosas sagradas” (p. 480). A continuacion, el acusa-
dor se detiene a citar, analizar y comentar fragmentos de la novela
en los que efectivamente se dan a la imaginacién (se ponen “ante los
0jos”) escenas erdticas y voluptuosas, incluso en circunstancias poco
apropiadas como la extremaunciéon o la muerte de Emma. Aun si la
intencionalidad de la obra hubiera sido didactica: “una conclusion
moral no podria amnistiar los detalles lascivos que se puedan encon-
trar en ella” (p. 498).” Es decir, lo que la hace peligrosa no es tanto
la moral que la obra defiende, como la imaginacién inmoral que pres-
cribe. Precisamente porque nuestro entendimiento moral funciona de
modo incorrecto podemos disfrutar de la obra, al contrario de lo que
Carroll supone al sefnalar que hay errores morales que entorpecen la
experiencia.

En resumen, la critica principal hacia el moralismo moderado con-
siste en que la comprension de la obra de arte no siempre estd en
peligro por adoptar perspectivas inmorales. En ocasiones, la expe-
riencia correcta de la obra exige que lo hagamos, y su valor estético
en este caso puede incluso ser mayor que si no lo hiciéramos. Pa-
sarfamos del moralismo moderado al platonismo si convirtiéramos la
resistencia psicologica a responder inmoralmente en la prohibicion

" Cfr. también Vargas Llosa 1974 sobre la novela de Flaubert y el disfrute en la
violencia y el sentimentalismo.

Critica, vol. 38, no. 114 (diciembre 2006)



EL VALOR MORAL DEL ARTE Y LA EMOCION 81

de hacerlo y, en consecuencia, condenariamos Madame Bovary junto
con tantas otras obras de arte.

3. Moral e inteligibilidad

El moralismo moderado considera principalmente aquellos errores
que se deben a la excitacién de emociones inadecuadas, porque es en
este caso cuando nuestro entendimiento funciona de manera supues-
tamente incorrecta. Se trata de ocasiones en las que una percepcion
afectiva de un personaje o una situacién impide aplicar correctamente
una regla moral. Cuando la representacion exige emociones inadecua-
das moralmente y nuestro entendimiento moral se ve dominado por
ellas, confundido, la obra es reprobable moral y estéticamente.

Como hemos visto, no es que Carroll piense que en la interpreta-
cion de las obras de arte debamos aplicar friamente principios mo-
rales correctos. Al contrario, lo que nos obliga son las respuestas
emocionales que la obra suscita, imprescindibles para una interpre-
tacion adecuada. Pues bien, en este punto el moralismo moderado
podria descansar en una concepcion estrecha de la relacion entre
emocién y moral. Segin el cognitivismo que estd en la base de la
teoria de Carroll, el arte produce respuestas emocionales justificadas
basicamente igual que en la vida ordinaria. Asi, en el arte sentimos
compasion por el héroe, que, por un error achacable a un caricter
admirable en otras circunstancias, esta a punto de sucumbir a un des-
tino doloroso; sentimos inquietud por un personaje que se comporta
dudosamente, indignaciéon por su actitud despectiva hacia los demas,
simpatia por sus torpezas, miedo ante una situacién peligrosa, alivio
cuando finalmente se deshace un malentendido, tensién, angustia,
melancolia, en las mismas circunstancias que en la vida real. Estas
emociones estan justificadas por los juicios que nos hacemos sobre
los personajes y el contexto, de tal manera que cuando la obra de
arte busca la excitacion de respuestas que no estan justificadas por la
representacion se trata de una obra fallida.? Desde el punto de vista
de la experiencia estética, quien no siente compasion por el héroe
no disfruta del placer propio de la tragedia; quien no sospecha del
que parece el asesino no enfocard su atencion hacia el lugar adecuado;
quien no sufre por un malentendido no se sentira aliviado cuando éste
se resuelva, ete. Todas estas respuestas emocionales forman parte de
una correcta interpretaciéon y una experiencia adecuada de la obra de
arte.

8 Carroll 2002 ha defendido con razon que juzgamos a los personajes de ficcion
segln los mismos criterios que usamos para las personas reales.

Critica, vol. 38, no. 114 (diciembre 2006)



82 FRANCISCA PEREZ CARRENO

Hasta aqui el modelo de emocion parece correcto. Es un modelo
cognitivista que se reconoce heredero de Aristoteles y, segiin el cual,
si la obra no proporciona las experiencias para las que fue creada,
es una obra fallida. Por esta razon, un defecto moral, que exige una
emocion inapropiada, puede o bien no lograr hacer que surja, o bien
obtenerla, pero injustificadamente. El modo en que las obras de arte
aclaran el entendimiento moral, segiin Carroll, es precisamente me-
diante la profundizacién en nuestro entendimiento emocional: “como
podria decir Aristoteles, porque nos ensefian a traer la emocion ade-
cuada a un objeto adecuado con la intensidad apropiada™.’

Ahora bien, para Carroll la justificacion de una emocion parece exi-
gir algo que no creo que sea realista exigir y que no estaba presente
en las explicaciones de Aristoteles ni de la Poética ni de la Retérica,
a saber, la convergencia de entendimiento moral y entendimiento
emocional. Pensar que ambos coinciden es sélo optimismo injusti-
ficado. Las emociones no tienen por qué ser moralmente adecuadas
para ser emociones justificables, es decir, adecuadas y proporcionales,
ni en la vida ni en el arte. Carroll parte del modelo aristotélico, pero
lo intelectualiza en exceso. Insiste en que nuestras emociones no son
irracionales o arbitrarias, y es cierto que no lo son, pero tampoco son
racionales en el sentido de independientes de factores individuales,
ni son racionales en el sentido de totalmente previsibles (deducibles)
a partir de una situacion dada. Tampoco obedecen necesariamente
a normas morales. Por esa razon, no son sbélo razones morales las
que explican nuestra actitud hacia el héroe, por ejemplo. Al menos
el héroe tragico es admirable por la grandeza de sus acciones y de
su caracter, y eso es moralmente bueno, pero también es admirable
por el modo en que, por un exceso de hybris, que es inmoral, en-
cuentra su destino tragico. Y eso provoca simpatia en el espectador,
compasién hacia él. Es cierto, como recuerda Carroll, que el héroe
no debe ser “un malvado” (2001, p. 301), porque si lo fuera se me-
receria lo que le sucede y no podriamos sentir pena por él. Esto es
analitico segiin la definicion aristotélica y también parece adecuado
psicologicamente, pero la representacion de una persona que no actiia
segin un principio moral puede no ser la de un malvado. El héroe
es digno de compasion porque entendemos que, dado su caracter, al
que pertenece una impia hybris, el error que le conduce al destino
tragico es comprensible, aunque sea inmoral. Por eso “no se merece”
el destino que le espera; no porque no sea responsable moral de su

?Véase Carroll, “Moderate Moralism”, en Carroll 2001, p- 300.

Critica, vol. 38, no. 114 (diciembre 2006)



EL VALOR MORAL DEL ARTE Y LA EMOCION 383

accion, que lo es, sino porque es inteligible que haya actuado asi. No
necesario, pero si probable.

Entendemos las razones de los personajes de una ficcién, incluidas
las del narrador, precisamente desde su punto de vista que es, por
necesidad, subjetivo. Sélo nos compadecemos de Edipo o de Lear
porque son admirables también en sus errores y en sus defectos de
caracter. Por eso, de las acciones de los personajes no esperamos que
sean morales, sino inteligibles. Del mismo modo, nuestras respuestas
ante la ficcion pueden no ser correctas moralmente sino, digamos,
emocionalmente. La inteligibilidad de las acciones humanas es basi-
camente resultado de la interaccién de deseos, creencias y emocio-
nes, pero el arte nos las muestra frecuentemente como resultado de
emociones inapropiadas, de deseos insensatos y de creencias que no
podemos compartir, de la debilidad de la voluntad, etc. Y lo hace
utilizando puntos de vista que también estian sujetos a estas circuns-
tancias. Nuestro juicio no es moral sino estético, juzga las acciones
de los personajes por su inteligibilidad, o segtin el concepto aristo-
télico, su verosimilitud, es decir, su probabilidad. Paradéjicamente,
es el cardcter probable de la accién lo que garantiza la libertad, esto
es, la capacidad moral del personaje, la base para que lo juzguemos
moralmente, aun cuando no lo hagamos. La experiencia estética es
emocionalmente sensible y es correcta si las emociones son adecuadas
a la representacion, es decir, si son adecuadas a representaciones in-
teligibles, coherentes y verosimiles, pero no necesariamente morales.

Ahora bien, es cierto que es un defecto de la obra no hacer inte-
ligibles las acciones de los personajes, no dar coherencia, necesidad
y probabilidad a los hechos. Pero no diria que un defecto que impi-
de la comprension de los actos o los sucesos sea un defecto moral,
sino cognitivo, que, ahora si, es al mismo tiempo un defecto estético.
Por esta razon, la obra también puede ser moralmente defectuosa,
pero sobre todo lo es cognitiva y estéticamente. El fallo de Easton
Ellis en American Psycho no es moral. El autor ha fracasado a la
hora de transmitir el tono irdénico y critico hacia los afios ochenta y
ha creado, al contrario, una novela que es emblema de la posmoder-
nidad nihilista. Su error ha sido primeramente estético porque no ha
dotado a los hechos representados de la coherencia necesaria y de la
perspectiva adecuada para hacerlos inteligibles, porque no ha hecho
posible que los lectores perciban “los asesinatos como satira politica”
(Carroll 2001, p. 302). Los lectores o no han percibido la satira o no
han obviado la inmoralidad para disfrutar de la satira; es decir, han
reaccionado adecuadamente con rechazo. La cuestién es que, ante una
buena construccidon novelesca, es probable que un lector moralmente

Critica, vol. 38, no. 114 (diciembre 2006)



84 FRANCISCA PEREZ CARRENO

sensible reaccionara ante los asesinatos sin rechazo. Que Ellis no lo
haya logrado puede deberse a una simple falta de habilidad.

Segin una concepcién cognitivista de las emociones, la emocion
contiene un elemento cognitivo, una creencia sobre el objeto hacia
el que se dirige, que la explica y justifica. Carroll introduce, en este
modelo cognitivo basico, la matizacion de que el elemento cogniti-
vo implicito en la emociéon en los contextos de ficcion no es una
creencia, sino un pensamiento,'’ es decir, una proposicién que no es
aseverada, ni afirmada ni negada, sino meramente mantenida ante la
mente. Ademas, junto al elemento cognitivo presente en la emocion,
una actitud afectiva debe pertenecer a su intencionalidad.!! Nada
surge de la representacion neutral de los hechos; es preciso un punto
de vista subjetivo, una actitud afectiva hacia ellos, para entender las
emociones que provocan. Esta actitud, que pertenece al sujeto de
la representacién, incorpora los motivos de actitudes preferenciales
que quiza no sean morales, y ni siquiera estén justificadas, pero que
sean inteligibles. Este hecho es especialmente relevante en el arte, y
en narraciones visuales como el cine, en el que no sdlo las acciones
o los hechos representados, sino la escenografia, la fotografia o la
mera presencia fisica de los actores sugieren emociones de aproba-
cidon o rechazo por la actitud preferencial hacia el objeto. En una
pelicula de interés ético como Doguville, de Lars Von Trier, parte
de las respuestas emocionales se deben a la mera presencia fisica
de Nicole Kidman en el papel de Grace. Su belleza, su palidez, su
cabello rubio, su gesto etéreo, su aire misterioso producen, desde
el principio, sentimientos favorables hacia ella. La belleza de Nicole
Kidman/Grace, y el modo en que es representada filmicamente sir-
ven para fijar nuestra atencién, excitar nuestras simpatias hacia ella y
levantar expectativas sobre la trama. Las emociones que provocan los
acontecimientos en los que se ve inmersa son explicables en parte por
estas preferencias afectivas, sin que sea necesario elaborar creencias
sobre esas caracteristicas fisicas del personaje.

El principio de racionalidad no puede ser tan estrecho como para
esperar que la percepcion de los hechos que explica nuestra emocion
sea estrictamente moral. Trasladar un modelo intelectualista de las
emociones a la obra de arte no sirve para explicarla mejor. Quiza
haya algo que aprender de la naturaleza de las emociones desde el

Se trata de una postura extendida entre los tedricos de las emociones en la
ficcion. Cfr., por ejemplo, Olsen y Lamarque 1994.
"Entre los principales defensores de un elemento afectivo en el nacleo de la

emocion se encuentran Wollheim 1999 y Goldie 2000.

Critica, vol. 38, no. 114 (diciembre 2006)



EL VALOR MORAL DEL ARTE Y LA EMOCION 85

arte; por ejemplo, sobre la insuficiencia de un modelo cognitivista
que no incluya un elemento afectivo, o no considere la diferencia
entre imagen y lenguaje o la importancia del modo de presentacion.
Las imdgenes ponen de manifiesto la extrema sensibilidad de las
emociones al modo de representacion del objeto, y la narracién, la
compleja estructura de las emociones.

Asi, aunque la relacion entre el arte y la moralidad tenga que ver
con la clarificacion del entendimiento moral a través de las emociones,
Carroll falla al utilizar un modelo sencillo aristotélico y mezclarlo con
un modelo ético-estético kantiano. Quiza la clarificacion que el arte
nos proporciona, en relacion con la moral, se refiera a su origen, mas
que a la moralidad en si misma. Esto obedece sencillamente a que,
para que el juicio estético sirva de puente entre el conocimiento y
la moral, lo que es deseable debe serlo universalmente, pero el arte
representa necesariamente puntos de vista individuales, lo que por
otra parte es necesario para explicar nuestras emociones, incluso al-
gunas de las consideradas morales. La comprension de la obra de arte
no exige que lo representado como deseable lo sea universalmente,
sino que, al contrario, considera lo que de hecho es deseable desde
los puntos de vista contenidos en la representaciéon y de la propia
representacion. Los diferentes deseos, ansias, aspiraciones y creencias
que estan en el fondo de las acciones humanas son la materia prima
del juicio; seguramente son, ademds, tan comprensibles (a veces no)
como imposibles de mantener desde nuestra posicion en la vida real,
lo cual es una de las principales ensefanzas de la ficcion.

4. Autonomismo moderado

Las obras de arte poseen valores de diferente tipo: utilitario, politico,
moral, de entretenimiento, etc. Frente a quienes consideran que su
autonomia consiste en la posesion de un valor intrinseco, es decir,
el de sus propiedades puramente formales o no instrumentales, creo
que la autonomia del arte consiste en su cardcter representacional
o ficticio.!? Una obra de arte representa, sin comprometerse con su
verdad, estados de cosas y acontecimientos. Es decir, tal y como
lo entiendo, una obra de arte representa, mediante diversos medios,
objetos, estados de cosas y acciones o, lo que es lo mismo, finge que
ciertos objetos estan presentes, que ocurren ciertas cosas o que se
estan realizando ciertas acciones. A pesar de su falta de compromiso
directo con la verdad de lo representado, las obras de arte pueden

2En el sentido de Beardsley 1981, 1982.

Critica, vol. 38, no. 114 (diciembre 2006)



386 FRANCISCA PEREZ CARRENO

poseer valor cognitivo y ético, pues entender la autonomia del arte
en relacion con su cardcter representacional no impide considerar
que las obras de arte particulares respondan a muy diferentes fines
sociales o individuales. En sentido contrario, que cumplan funciones
cognitivas, sociales, etc., tampoco significa que sea imposible tener
una experiencia estética de ellas.

Junto a su caracter representacional, la obra de arte posee otros
atributos, pero ademds, precisamente a través de su caracter repre-
sentacional puede servir a otras funciones. Como defienden los mo-
ralistas, los valores morales junto a otros de caracter cognitivo o
puramente formal son parte de los valores de la obra considerada
de manera global. Entre los méritos morales de ciertas obras de arte
se encuentra su poder para eliminar prejuicios, cambiar una manera
inmoral de percibir las cosas en favor de otra justa, clarificar emocio-
nes, explorar en profundidad el mundo emocional y mental o exponer
situaciones complicadas moralmente o conflictos entre valores. Ahora
bien, cuando el mérito moral de una obra tiene que ver con la forma
de la representacion y cuando sus logros morales son el resultado de
méritos que llamarfamos estéticos, es cuando se trata propiamente
de su valor moral como obra de arte. Es su capacidad para provocar
juicios reflexionantes, es decir, para dirigir la atencion sobre nuestras
propias ideas y sentimientos, lo que produce clarificaciéon y autoco-
nocimiento. Por eso, cuando la obra posee valor moral, el éxito es
mayor si su produccién no estd constrefiida por principios morales,
ni dirigida a la transmision de esos principios, sino cuando se dirige
a la imaginacion libre, aunque sea poniendo a aquéllos en peligro.

Los juicios de conocimiento y los juicios practicos consideran la
verdad o falsedad, la adecuaciéon o no de una representacion a su obje-
to, mientras que el estético considera la representacion y su contenido
en cuanto a su coherencia, su capacidad de sugestion de iméagenes,
emociones, o ideas, su integridad y su intensidad. Mas que en la parti-
cularizacion de una verdad sabida, o en la ilustracion de un principio
ético, el valor moral de un obra residiria en su capacidad de sorpren-
der, de atrapar al espectador sensible en la imaginacion y la reflexion
o el juicio de estados de cosas quizd de dudosa categorizacion ética.
La diferencia entre juzgar algo como bueno o malo, verdadero o falso
o0, por el contrario, verosimil, novedoso o banal, es la que se da entre
interpretar una representacién y un género veridico. Cuando inter-
pretamos obras de arte participamos en actividades comunicativas en
las que la actitud correcta es la de imaginar, hacer las suposiciones
precisas e involucrarnos afectivamente en la narracién, la imagen o el
sonido. Juzgamos, en primer lugar, sobre su capacidad para hacerlo.

Critica, vol. 38, no. 114 (diciembre 2006)



EL VALOR MORAL DEL ARTE Y LA EMOCION 87

Comprender una obra de arte consiste principalmente en expe-
rimentarla correcta y completamente, es decir, en colaborar en la
creacion de los pensamientos, sentimientos, y aquellos estados men-
tales que la representacion de los hechos exige. En este sentido, no
parece existir ninguna diferencia en lo que se refiere a las reacciones
afectivas y morales ante la ficcion y la realidad, de ahi la importan-
cia del arte para la vida. La comprension lingiiistica, la percepcién de
objetos o de material sonoro, asi como las respuestas afectivas que les
son adecuadas, son del mismo tipo que la comprension y la percep-
cién en circunstancias ordinarias; basicamente cumplen las mismas
funciones. En particular, las emociones colorean nuestra vision del
mundo, hacen que fijemos la atencién en un lugar, una persona o una
propiedad de los objetos o acontecimientos y nos colocan con una
determinada actitud frente al mundo. En ambos casos, esa reaccion
depende en parte del modo de presentacion del contenido —visual o
lingiiistico, realista o de ficcion, etc.—, y estd influida por la perspec-
tiva de la representacion, que normalmente tiene caricter afectivo.
Cuando se trata de una obra de arte, este hecho cobra una relevancia
especial hasta el punto de que los valores estéticos son previos a
su valor moral o de cualquier otro tipo. El arte posee valor moral
como resultado de su éxito como representacién y precisamente por
eso es mas valioso —en ocasiones, mas peligroso— moralmente. El
valor que para el utopismo estético posee la obra de arte descansa
en la idea del poder del arte para evocar emociones e ideas que no
dependen de su verdad, sino de cualidades como su complejidad, su
atractivo, su interés, su originalidad, su intensidad o su integridad,
que son cualidades estéticas. Sin embargo, ese poder no es sélo la
facultad de crear simbolos morales, sino también sus opuestos.

Es necesario, si el moralismo quiere ser una opcion interesante
para la filosofia del arte, que el valor moral de la obra se base en
méritos artisticos y estéticos en particular. Es cierto que en ocasiones
el valor moral de una obra descansa en sus méritos estéticos; pero,
como vimos en la seccion 2 de este ensayo, esto no implica que
ciertos defectos morales perjudiquen la creacion de una obra valiosa
estéticamente. En especial, la falta de claridad ética puede ser fruto
de su complejidad estética.

Para finalizar, quisiera exponer un limite de la autonomia estética
que, por analogia con el moralismo moderado, describiré como el
hecho de que, en algunas obras de arte, los errores cognitivos son
también errores estéticos. Entre estos errores cognitivos se hallan
algunos de caracter moral que se suceden necesariamente de los pri-
meros. El autonomismo moderado parte de la premisa kantiana de

Critica, vol. 38, no. 114 (diciembre 2006)



38 FRANCISCA PEREZ CARRENO

que, en el juicio estético, la imaginacién actGa libre, pero no de
forma caprichosa, es decir, no en contra de sus propias reglas de fun-
cionamiento. El autonomismo moderado que propongo reconoce, no
obstante, otros limites a la imaginacién, lo que explicaria fenémenos
como el de la resistencia imaginativa. Son limites que tienen que ver
con la falsedad de la representaciéon de los hechos cuando provocan
la inverosimilitud de la representacién artistica.'®

El caracter ficticio (representacional) de las obras de arte justifica
que respuestas que serian inmorales en la vida ordinaria no lo sean
en la interpretacion artistica. La autonomia estética es una marca
de las obras de arte que, como representaciones, son liberadas de la
consideracion de la verdad o falsedad de su contenido. Las emocio-
nes poseen, como sostiene Carroll, la misma estructura en la ficcion
y en la realidad; en ambos casos, su estructura es mas compleja
que la mera adecuacion a ciertas creencias o pensamientos, e incluye
actitudes afectivas promovidas por el tipo de representacion, por ex-
pectativas ordinarias o por propiedades de los objetos independientes
de las consideradas por las creencias o los pensamientos que justifi-
can la emocion. Asi, el hecho de que en la interpretacion de obras
de arte no se considere la verdad o la falsedad de la representacion
explica que no se mantengan las exigencias cognitivas y morales de
lo real.

Supongamos el caso de dos representaciones idénticas, es decir,
que posean el mismo contenido y la misma forma. Las respuestas
afectivas que provocaran seran distintas en el caso de que se trate
de representaciones de realidad, verdaderas o falsas, y en el caso de
que se trate de ficciones (de representaciones artisticas). Esto signi-
fica que ni el contenido ni el modo de representaciéon determinan
completamente las respuestas adecuadas, pero el propio caracter, ve-
ridico o de ficcion, puede marcar la diferencia. Por ejemplo, algunas
imagenes de los atentados del 11-S de dos aviones chocando contra
las torres del World Trade Center son iguales a otras imagenes que
circulaban antes del atentado —por lo tanto, de caricter ficticio—.
El contenido de las imagenes es idéntico y el medio de presentacion,

B Durante la elaboracion de este ensayo aparecio el articulo de Stecker 2005, que
propone una version parecida de la relacion entre arte y moralidad. Segin Stecker,
la inmoralidad de la ficcién representa un impedimento para la experiencia estética
dependiendo de la cercania de lo representado con lo real. Cuando se trata de géneros
realistas, la resistencia imaginativa es mayor si el mundo de la ficcion en el que se
violan los principios morales es mas cercano temporalmente al nuestro, mientras que
se debilita cuando se trata de mundos temporalmente alejados, como el de la Grecia
antigua, por ejemplo.

Critica, vol. 38, no. 114 (diciembre 2006)



EL VALOR MORAL DEL ARTE Y LA EMOCION 89

la espectacularidad y su intensidad visual también. Lo tnico que
varia es el hecho de que se trata de imagenes reales en un caso y de
ficcion en otro. Pues bien, el simple conocimiento de que se trata de
ficcion o de realidad marca la diferencia con respecto a la repuesta:
no es algo interno, el contenido o la forma de la representacion, lo
que explica por completo nuestra respuesta en un caso o en otro. Las
representaciones pueden no mostrar marcas gramaticales o semanti-
cas de ficcionalidad. Las diferencias, cruciales, son por lo tanto de
caracter pragmatico, no semantico.

Es inmoral juzgar estéticamente acontecimientos o representacio-
nes veridicas de acontecimientos, como lo es estetizar la politica; es
decir, es inmoral juzgarlos sin atender a su verdad o falsedad. En el
caso de las obras de arte nos colocamos en otra situacioén, el cono-
cimiento de que se trata de ficcion, que no cambia la estructura de
nuestras operaciones mentales, pero si su estatus. El caracter repre-
sentacional de la obra de arte nos permite interpretarla sin limitar
nuestras respuestas por ataduras morales; podemos admirar la belleza
siniestra, y la espectacularidad de la guerra, podemos atender a todas
las consideraciones que hacen de un asesinato o de un atraco una
obra de arte, etc., en ocasiones por puro entretenimiento o, en otras,
porque eso nos permite explorar los rincones oscuros de nuestra natu-
raleza, percibir relaciones o perspectivas insospechadas, o investigar
conflictos entre creencias y normas.

Asi, en la ficcién podemos permitirnos licencias que no son apro-
piadas frente a lo real. La forma artistica de la representacion, su ca-
racter realista o fantastico, el género artistico pueden implicar, como
hemos visto, no sélo que movilicemos las creencias o las emocio-
nes adecuadas al contenido, sino también que adoptemos, durante el
tiempo de la ficcidon, personalidades que no nos pertenecen. No es
preciso ser un cotilla para interesarse por las novelas de Jane Austen,
ni hace falta ser un militarista para disfrutar del cine bélico, ni creer
que la amistad es mas valiosa que el deber ético para disfrutar de
Forster o, al contrario, para admirar a Greene.

La autonomia del arte es la que le proporciona su naturaleza repre-
sentacional, la que favorece una experiencia que no esta limitada por
las ataduras de la verdad, lo cual no significa que las relaciones entre
el arte y lo real o la verdad sean por ello simples. El autonomismo
moderado presta atencién a aquellos momentos en los que la verosi-
militud artistica se ve perjudicada por la falsedad de la representa-
cion. Si los limites entre la realidad y la ficcion son porosos, como
sin duda lo son, entonces en algunas ocasiones la realidad penetra en
el mundo de la ficcion de un modo que no se puede obviar.

Critica, vol. 38, no. 114 (diciembre 2006)



90 FRANCISCA PEREZ CARRENO

En primer lugar, que una representacion sea una ficcién no signi-
fica que no sea también verdadera o falsa en el mundo real, en parte
o globalmente. Por un lado, durante la interpretacién se mantiene
la veracidad de creencias de caracter general, pero también de las
existenciales: Londres sigue siendo la capital del Reino Unido, es
atravesada por el Tamesis y a veces se cubre de niebla durante el
invierno. Estos hechos pueden ser cruciales en una obra y, como
hemos visto, el mero conocimiento de que el contenido es real hara
que varien nuestras respuestas hacia la representacion, aunque sea
artistica. Obviamente, la primera consecuencia de ello es que el efec-
to de realidad de la representacion se ve favorecido. La diferencia de
actitud frente a lo real o lo inventado se utiliza legitimamente tanto en
los relatos ficticios que se dicen “reales” o “basados en la realidad”,
como en los documentales, etc., de cardcter artistico.'* En ambos
casos se intenta debilitar la diferencia entre ficcion y realidad en
beneficio de la verosimilitud, en el primer caso, y de la intensidad de
la representacion y la capacidad de compromiso del espectador en el
segundo.

Algunas imagenes previas a los atentados terroristas del 11-S han
resultado ser tan verdaderas como las que se grabaron de los su-
cesos reales. Ahora bien, una vez que se conoce que el contenido
de la ficcion es verdadero, considerar la representacion como mera
representacion provoca rechazo. Esta situacion se puede generalizar a
todas las representaciones artisticas: la estrecha relacion entre ficcion
y realidad se debe en parte al hecho de que las representaciones
artisticas exigen, para su comprension, la movilizaciéon de nuestro
acervo cognitivo completo, de muchas de nuestras creencias referidas
a personas, hechos historicos, o sucesos concretos reales. Cuando eso
sucede, la verosimilitud de la representacion esta sujeta a los constre-
nimientos de la verdad: entonces ciertos hechos sélo serdn verosimiles
si son verdaderos o coherentes con la verdad. No es verosimil que el
personaje de Hitler sea de caracter bondadoso, sencillamente porque
no es verdad que Hitler lo haya sido. Por eso, la discusion critica de
FEl hundimiento, basada en sus Gltimos dias en el biinker de Berlin,
se centrd en si el personaje estaba demasiado humanizado. Cuando la
ficcidn incorpora personajes o situaciones reales, la coherencia interna
no es suficiente para garantizar la verosimilitud, en consecuencia, el
valor estético de la obra. La falsedad de aquello que se representa,

“1a diferencia es reconocida y apreciada ilegalmente también por los aficionados
a las snuff movies.

Critica, vol. 38, no. 114 (diciembre 2006)



EL VALOR MORAL DEL ARTE Y LA EMOCION 91

la falta de fidelidad histérica, por ejemplo, pueden ser la causa de su
falta de verosimilitud.

Del mismo modo, las emociones provocadas por representaciones
inverosimiles seran inadecuadas. Quiza se trate entonces de respuestas
inmorales o fallos del entendimiento moral, pero estin provocados
por un error estético previo: la inverosimilitud. Por eso se trata de
una postura autonomista. Solo cuando la falsedad o la inmoralidad
perjudican la verosimilitud de la representacion se produce un fallo
estético y este fallo es el que marca los limites a la imaginacién.
Mientras los limites estén claros no tiene sentido hablar de embarrar
el entendimiento moral o enturbiar en vez de aclarar. El intérprete
de la ficcion puede permitirse responder del modo en que el autor
haya previsto, puesto que sabe que este ejercicio de su imaginacion
es distinto al ejercicio del juicio en la vida ordinaria. Obviamente, los
limites no suelen estar claros, pero entonces la discusion se establece
en el terreno de la critica y no de la estética o de la moral. La
polémica sobre el cine de Tarantino, por ejemplo, no puede saldarse
en el terreno de la filosofia del arte, como quisiera Carroll al mantener
que “embarra sobre cuestiones morales”, sino en el de la critica
cinematografica, porque es en el terreno de la critica donde se puede
establecer si las emociones presuntamente inmorales que provoca
surgen de la aplicacion incorrecta de principios morales o, por el
contrario, de otras propiedades de la representacion. Es obvio que la
ficcion se utiliza a menudo como vehiculo de creencias inadecuadas o
inmorales, pero sélo la interpretacion y la critica inteligentes han de
servir de freno a pretensiones falsas e inmorales que convierten a la
obra en inverosimil e ineficaz.'

BIBLIOGRAFTA

Beardsley, Monroe, 1982, The Aesthetic Point of View, Cornell University
Press, Londres.
——, 1981, “Fiction as Representation”, Synthese, vol. 46, pp. 291-314.

5 Este trabajo forma parte de los proyectos de investigacion financiados por
el Ministerio de Educacion espafiol: “El papel de la voluntad en la formacion
de creencias y los juicios de gusto” y “La expresion de la subjetividad en las
artes”. Versiones anteriores fueron leidas en el seminario “;Hace Justicia el Arte?”,
celebrado en la Universidad Pompeu Fabra de Barcelona, el 23 de mayo de 2005,
y en el Seminario de Filosofia Analitica de la Universidad de Lisboa, el 16 de
diciembre de 2005. Agradezco los comentarios y sugerencias de ambas audiencias.
También estoy en deuda con Maria José Alcaraz, Valeriano Bozal, Jordi Ibafiez y un
arbitro anénimo de Critica, por sus observaciones al texto.

Critica, vol. 38, no. 114 (diciembre 2006)



92 FRANCISCA PEREZ CARRENO

Budd, Malcolm, 1995, Values of Art: Pictures, Poetry and Music, Penguin,
Londres.

Carroll, No&l, 2002, “The Wheel of Virtue: Art, Literature and Moral
Knowledge”, The Journal of Aesthetics and Art Criticism, vol. 60, no. 1,
pp- 3—26.

, 2001, Beyond Aesthetics, Cambridge University Press, Nueva York.

, 1998, “Moderate Moralism vs. Moderate Autonomism”, British
Journal of Aesthetics, vol. 38, no. 4, pp. 419-424.

Duncan, Carol, 1993, “Virility and Domination in Early 20th Century
Vanguard Painting”, The Aesthetics of Power, Cambridge University
Press, Cambridge, pp. 81-108.

Goldie, Peter, 2000, The Emotions. A Philosophical Exploration, Claren-
don Press, Oxford.

Hume, David, 1757 (1989), La norma del gusto, trad. Maria T. Beguiristain,
Peninsula, Barcelona.

Kant, Immanuel, 1790 (1977), Critica del juicio, trad. Manuel Garcia
Morente, Espasa-Calpe, Madrid.

Menke-Eggers, Christoph, 1997, La soberania del arte, trad. R.S.0. de
Urbina, Visor, Madrid.

Olsen, Stein Haugom y Peter Lamarque, 1994, Truth, Fiction and Litera-
ture, Clarendon Press, Oxford.

Pinard, E., 1857, “Réquisitoire”, en “Le procés de Madame Bovary”,
en G. Flaubert 1856 (1972), Madame Bovary, ed. Maurice Nadeau,
Gallimard, Paris.

Stecker, Robert, 2005, “The Interaction of Ethical and Aesthetical Value”,
The British Journal of Aesthetics, vol. 45, no. 2, pp. 138-150.

Vargas Llosa, Mario, 1974, “Una pasion no correspondida”, en G. Flaubert,
Madame Bovary, trad. Consuelo Berges, Alianza, Madrid.

Wollheim, Richard, 1999, On the Emotions, Yale University Press, New

Haven.

Recibido el 30 de septiembre de 2005; revisado el 2 de septiembre de 2006; aceptado
el 4 de octubre de 2006.

Critica, vol. 38, no. 114 (diciembre 2006)





