Agamben, Giorgio. 2015.

Stasis. Civil War as a Political Paradigm.

Trad. de Nicholas Heron.

Edimburgo: Edinburgh University Press: 58 pp.

Publicado en italiano a principios de 2015, el nuevo libro de Giorgio
Agamben fue traducido al inglés y ofrecido a un publico mas vasto
desde el verano de ese mismo afio. Empero, no considero que lo
raudo de este proceso se deba solamente al hecho de que Agamben
sea uno de los pensadores mas importantes de nuestros tiempos —y,
por ende, uno de los mas consumidos—; mas bien, podria aseverar
que ello también se debio a una cuestion de urgencia.

En la novena entrega de su serie Homo Sacer, Agamben ahora nos
presenta Stasis: La Guerra Civil como Paradigma Politico (2015), entre
Estado de Excepcion (2003) y EI Reino y la Gloria. Una genealogia teolo-
gica de la economia y el gobierno (2007) —Homo Sacer 11, 1; 11, 2 y II,
3 respectivamente—. Nada de esto resulta trivial.

Despues de seguir desarrollando aquella legendaria afirmacion
que Walter Benjamin dejara por escrito justo antes de suicidarse
en Portbou —a saber: “el estado de excepcion se ha vuelto la regla”
(Benjamin, 1950: tesis VII[)— y antes de pensar la dualidad que se
presenta en el poder —en tanto que auctoritas y en tanto que potes-
tas—, desde la perspectiva que emerge de la oikonomia —el gobierno
de los hombres—, Agamben sitta la discusion en el derrotero de su
teoria del poder en el papel que interpreta la guerra civil tanto en la
conformacion como en la permanencia de los Estados; ello, con la
pequena salvedad de que, a partir del advenimiento de lo que Roman
Schnur (1983) nombro «guerra civil global» (citado en: Agamben,
2015: 1), “la forma que la guerra civil ha adquirido actualmente en

Open Insight « Volumen VIl « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 263-280

263




la historia mundial es la del «terrorismo»” (Agamben, 2015: 18; el
énfasis es mio) '. De ahi la urgencia *

Stasis pone por escrito, “con algunas variaciones y agregados”
(Agamben, 2015: vi), dos seminarios que sobre la guerra civil dicta-
ra Agamben en la Universidad de Princeton en 2001: el primero de
ellos verso sobre como esta revuelta intestina es sopesada “en los tes-
timonios de los filosofos e historiadores de la Antigua Grecia; el se-

)

gundo, sobre su tratamiento en el pensamiento de Thomas Hobbes’

(Agamben, 2015: 3). Dos ejemplos que, cabe acotar, no responden

al azar, pues lo que el filosofo busca argumentar es que ambos
casos “representarian las dos caras de un mismo paradigma poli-
tico; uno cuya manifestacion se hace ver, por un lado, en la de-
claracion que expone a la guerra civil como una necesidad y, por
el otro y en franca oposicion, mediante la asercion de que la ex-

clusion de la guerra civil resulta necesaria (Agamben, 2015: 3).

para el mantenimiento del orden socio-politico Agamben, en-
tonces, retorna a la potencia que las paradojas imprimen en el pen-
samiento, ya que su trabajo intenta sugerir que “existe una secreta
solidaridad entre estas dos necesidades contrapuestas” (Agamben,
2015: 3).

Por lo tanto, si bien seria menester pensar la relacion existente
entre estos dos ensayos y, sobre todo, seguir desarrollando su actua-
lidad —cosa que anoto de manera escueta en el altimo apartado—,
mi interes se volcara, sobre todo, en sopesar su argumentacion y en

realizar una breve reflexion metodolc')gica al respecto.

1 Todas las traducciones que apareceran a lo largo del presente texto son mias.

2 Independientemente de que haya concebido la escritura de esta resefia inmediata-
mente después de los ataques terroristas perpetrados en Paris el 13 de noviembre del
2015y de que la posterior revision del primer boceto de este texto haya ocurrido tras los
ataques en Bruselas del 22 de marzo del 2016, la urgencia data de mucho tiempo atras.

Stasis. Civil War as a Political Paradigm « Giorgio Agamben

264



11

En el primero de los ensayos que conforman el libro —aquel que
se dedica a revisar lo que los filosofos e historiadores de la Antigua
Grecia reflexionaron acerca del problema de la guerra civil (stasis)—,
Agamben parte de las tesis que Nicole Loraux avanzara en un ensayo
publicado en 1997: La guerra en la_familia. La importancia de dicho
texto, comenta el filosofo italiano, radica en que en ¢l se logra ubi-
car la problematica de la guerra civil en su justo sitio, a saber: “en el
punto donde se intersectan los espacios de la oikos, lo familiar o el
ambiente domestico, y la polis, la ciudad” (Agamben, 2015: 4).

El analisis de Loraux comienza a partir de un pasaje del texto
de Menexenus de Platon, donde se puede comenzar a vislumbrar el
estatuto que tiene la stasis para el pueblo griego a partir de la indaga-
cion de un oximoron que el filosofo ateniense utiliza para referirse
a la guerra civil, a saber: oikeios polemos. La paradoja que encarna
este concepto radica en que, mientras “polemos designa un conflicto
externo, es decir, extranjero; oikeios remite a lo familiar, lo interno”
(Agamben, 2015: 5). Dicha contradiccion en el seno de la figura del
«conflicto externo-internox», empero, arrojaria cierta luz sobre éste
cuando se lee a partir de un pasaje de La Republica donde Socrates,
hablando sobre una guerra civil, aduce que los actores tendrian que
litigar el conflicto “como quienes han de reconciliarse” (Platon, Rep.:
471a; citado en: Agamben, 2015: 5). Es decir, lo contradictorio del
oikeios polemos se explicaria a partir del papel que tendria la stasis
para la politica griega, pues, por un lado, la guerra civil seria, si, un
conflicto béelico, pero, por el otro, traeria consigo el germen de la
reconciliacion; cosa que, por su parte, bien se puede apreciar en La
Orestiada, tragedia que narra “una cadena de asesinatos al interior de
la casa de Atridi y la subsiguiente superacion del conflicto a traves de
la celebracion de la fundacion de la corte de Areopagus, evento que
pondria fin a la masacre familiar” (Agamben, 2015: 6).

Entonces, la particularidad de la stasis recaeria en que figura un
conflicto belico cuyo fin es una reagrupacion. La guerra civil, por
lo tanto, surgiria, en principio, cuando una motivacion politica no

extranjera requiere de una confrontacion belicosa al interior de la

Open Insight « Volumen VIl « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 263-280

265



patria (del latin patres: relativo al padre o a los antepasados); pero
que, por lo mismo, seria un enfrentamiento entre «hermanosy, cuyo
fin apuntaria a una nueva forma de organizar la sociedad. En la stasis,
el oikos y la polis se mezclarian; lo privado se incorporaria en lo pu-
blico y la politica se inmiscuiria en el espacio domestico.

Ahora bien, Agamben observa que, a pesar de que desde el ana-
lisis que realiza Loraux se puede discernir la funcion del oikos y la del
phylon en la dinamica de la ciudad, el estatuto especifico de la stasis
queda en las sombras. El aporte del filosofo italiano radica en que
buscara esclarecer, justamente, dicha cuestion.

Agamben argumenta que la investigacion que ¢l realizase en Homo
Sacer. El poder soberano y la nuda vida (1995) podria arrojar luz sobre
como es que, a partir de la stasis, el espacio del oikos y de la polis se su-
perponen, pues el filosofo aduce que la guerra civil se asemejaria del
todo a aquella figura del derecho romano que hace las veces del punto
a partir del cual gravita aquella indagacion, a saber: el homo sacer.

A grandes rasgos, lo que Agamben muestra en su libro de 1995
es que la biopolitica no se gesto en el umbral de la vida moderna —tal
y como Foucault comenzara a argumentar en La voluntad de saber
(1970)—, sino que esta politizacion de la nuda vida se encontraria
en el “ntcleo originario —aunque oculto— del poder soberano. La
biopolitica seria entonces tan antigua al menos como la excepcion
soberana” (Agamben, 1995: 16). El homo sacer, justamente, con ese
estatuto un tanto ambiguo como lo es el de ser “una vida a la que
cualquiera puede dar muerte impunemente y, al mismo tiempo, la
de no poder ser sacrificada de acuerdo con los rituales establecidos”
(Agamben, 1995: 243), prefiguraria entonces un campo de indeter-
minacion entre lo privado y lo ptiblico o, para decirlo correctamen-
te, “una exclusion inclusiva” (Agamben, 1995: 35). La guerra civil,
asi como el homo sacer, seria el umbral donde el oikos se vuelve al
ambito publico y la polis se torna al espacio privado, “donde la casa
excede el entorno domeéstico y la ciudad se despolitiza en la familia”
(Agamben, 2015: 12). De ahi que, stricto sensu, “la stasis no se desen-
volveria ni en el oikos ni en la polis, pues ésta constituiria en vez una
zona de indiferencia entre lo apolitico del espacio de la familia y lo
politico del espacio de la ciudad” (Agamben, 2015: 12). Entonces,

Stasis. Civil War as a Political Paradigm « Giorgio Agamben

266



propiamente hablando, “la guerra civil no seria una guerra al interior
de la familia” (Agamben, 2015: 16), sino un dispositivo que, median-
te la politizacion y despolitizacion de la casa y la ciudad, constituye
el campo donde se lleva a cabo el juego politico. Por lo tanto, “en
tanto la guerra civil sea inherente a la familia es, en la misma medida,
inherente a la ciudad y, por tanto, parte integral de la vida politica de
los griegos” (Agamben, 2015: 6).

i

En el segundo de los ensayos que conforman el libro de Stasis, y en
total oposicion a lo encontrado en el analisis de la stasis en la politica
griega, Agamben muestra como el pensamiento de Hobbes excluye
del horizonte politico moderno la guerra civil. Para ello, y a diferen-
cia de los analisis que hasta la fecha se han venido realizando sobre la
teoria politica de Hobbes, Agamben comienza y guia su investigacion
en el andlisis iconoldgico * del frontispicio del Leviatdn, grabado que
Abraham Bosse realizara en colaboracion con el filosofo inglés para
ilustrar dicho libro [fig. 1].

Una cuestion no menor que surge de los analisis iconologicos
de las obras de arte es que el sentido que develan “no solo no pudo
haber sido consciente para el artista que las creo; sino que, incluso,
este significado simbolico puede llegar a ser completamente diferen-
te a la intencion que éste busco expresar con su trabajo” (Panofsky,
1955: 56 y 57). El caso de Hobbes, sin embargo, no resulta un ejem-

plo de lo anterior; todo lo contrario.

3 El método iconoldgico fue concebido por Aby Warburg para realizar una historiogra-
fia del arte completamente diferente a la tradicién que comenzase Johann Joachim
Winckelmann a mediados del siglo XVIII; tradicién que, centrando su foco en el des-
envolvimiento de los estilos, culminé su derrotero a principios del XX con las inves-
tigaciones de Heinrich Wolfflin. La iconologia, por tanto, se enfrenta al estilo y su pe-
riodizacion; deja de lado la forma y se centra en el contenido, i.e.: el significado. Erwin
Panofsky -uno de los mas renombrados discipulos de Warburg- definird entonces a la
iconologia como: «el descubrimiento e interpretacién de los valores ‘simbélicos’ de las
obras de arte» (Panofsky, 1955: 56; énfasis en el original); por lo que ésta no se centraria
tanto en mostrarnos los motivos, temas o alegorias representados en las obras, sino en
comprenderlos, situarlos en su contexto y extraer su significacion.

Open Insight « Volumen VIl « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 263-280

267



O perelees -
S~
. a

Non el polestias « f}¢77}nu/u TTy
/

and CIVIL .

By {045 HoOBBES
of MArMESBVRY

Figura 1 Thomas Hobbes, Leviatdn, Crooke, Londres 1651. Frontispicio de la Primera Edicion.

Stasis. Civil War as a Political Paradigm « Giorgio Agamben

268



Agamben no solo supone, sino que busca mostrar, el hecho de
que Hobbes haya estado involucrado en la creacion del frontispicio
de su obra, otorga al grabado una significacion particular que servi-
ria de guia para la interpretacion del Leviatdn; de ahi la importancia
del analisis iconologico —o «iconologia filosofica», en palabras del
propio filosofo. Agamben pasa, asi, a recorrer cada uno de los aspec-
tos del grabado con la mirada, desde los mas minimos detalles hasta
aquellos ocluidos por su obviedad. Organiza las distintas interpreta-
ciones que se han hecho sobre los temas de la [lustracion y saca a re-
lucir los enigmas que atin ensombrecen el frontispicio. Su exposicion
giraré en torno a estos arcanos.

Para enmarcar su analisis, Agamben lo fundamentara a partir de
la principal alegoria de la Ilustracion, aquella que se encuentra ence-
rrada en la figura del coloso que hace gravitar la mirada del espec-
tador. El gigante, coronado y sosteniendo en la mano derecha una
espada y en la izquierda un baculo —en franca oposicion a las image-
nes medievales, donde el arma era sostenida por la mano izquierda
y el cayado por la derecha—, conforma su cuerpo con una multitud
de personas que le dan la espalda al observador. A su vez, llama la
atencion que éste se encuentre posicionado tanto fuera del territorio
como de la ciudad que seria su potestad, una ciudad casi por com-
pleto vacia, salvo por unas cuantas figuras militares y eclesiasticas.*

Agamben afirmara que en esta alegoria se encierran dos de las
principales tesis politicas de Hobbes: la que sitta al «cuerpo politi-
co» del Estado (Common-wealth) fuera de la ciudad, es decir: como
configurado como un cuerpo artificial ajeno al territorio, y la otra
que establece una diferencia fundamental entre el pueblo (démos/
populus) y la multitud (pléthos/ multitudo).

La diferencia entre «pueblo» y «multitud», uno de los “principa-
les teoremas de Hobbes” (Agamben, 2015: 33), se encuentra tratado
en De Cive. El «pueblox, escribira el filosofo ingles:

es algo «singular», que solamente presenta «una voluntad» y a
quien solo «una accion» le puede ser atribuida. Nada de esto

4 En la presente resefa, sin embargo, no ahondaré, por falta de espacio, en la signifi-
cacion de estos personajes.

Open Insight « Volumen VIl « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 263-280

269



puede decirse de la multitud. El pueblo gobierna en toda ciudad;
incluso en una «monarquia» es el «pueblo» quien manda, pues
la voluntad del «pueblo» es la voluntad de «un hombre». Los
ciudadanos, esto es, los sujetos, son la «multitud». En una «de-
mocracia» y en una «aristocracia» los ciudadanos son la «multi-
tud»; el «consejo» (council), por otro lado, es el «pueblo».Y en
una «monarquiax, los sujetos son la «multitudy, y (aunque esto
resulte paradojico), el «rey» es el «pueblo». La gente comtn,
y aquellos otros que no disciernen estas cosas, siempre hablan
de un «gran namero» de hombres, esto es, de una «ciudady,
como si estos fueran el «pueblo» (Hobbes, 1983: 190; citado en:
Agamben, 2015: 33; énfasis en el original).

El cuerpo del coloso, por tanto, no estaria conformado por una
multitud de personas, sino por el pueblo. “El soberano es realmente
el pueblo, porque esta constituido por el cuerpo de los sujetos”, lo
que no es sino decir que, desde la perspectiva del filosofo politico,
“en el instante mismo en que el pueblo elige un soberano este se
disuelve en una multitud desconcertada” (Agamben, 2015: 34 y 35).
Incluso en una democracia, continuara Hobbes, “tan pronto como el
consejo haya sido constituido, el pueblo se disuelve simultaneamen-
te” (Hobbes, 1983: 154; citado en: Agamben, 2015: 35). De ahi jus-
to que el coloso no se encuentre dentro del territorio de la ciudad:

Podemos ahora entender por qué, en el emblema, el cuerpo del
Leviatan no puede residir en la ciudad (sino que flota en una
especie de no-lugar) y por qué la ciudad carece de habitantes. Es
un lugar comtn que en Hobbes la multitud carece de significa-
cion politica; pues es justo lo que debe desaparecer para que el
Estado tenga la capacidad de existir [...] [El pueblo, por tanto,]
es transportado a la figura del soberano que asi puede «gobernar
en toda ciudady, sin poder en cambio vivir en ella. La multitud
no tiene poder politico; es el elemento apolitico sobre cuya ex-
clusion la ciudad es fundada. Y, no obstante, en la ciudad, solo

hay multitud (Agamben, 2015: 37).

Stasis. Civil War as a Political Paradigm « Giorgio Agamben

270



Es en este punto donde sale a relucir la radical diferencia entre la
politica griega y la politica moderna pues, si bien para los primeros
la stasis representaba un proceso necesario para la reconfiguracion
del Estado —uno donde los habitantes se tornaban actores con in-
cidencia politica—, en el pensamiento moderno notamos como ello
es excluido, justamente, del campo publico. Los habitantes de una
ciudad no son sino solo multitud, es decir: carecen de papel alguno
en despliegue politico del Estado, mientras que en la stasis el pueblo
griego funcionaba como una especie de dispositivo negantropico,
puesto que:

Cuando la tension hacia el oikos prevalece y la ciudad parece que-
rerse transformar en una familia [...], la guerra civil entonces
funciona como un umbral donde las relaciones familiares son
repolitizadas; cuando en vez es la tension hacia la polis la que pre-
valece y los lazos familiares parecen debilitarse, entonces la stasis
interviene para recodificar las relaciones familiares en téerminos

politicos (Agamben, 2015: 17).

Por su parte, en la configuracion del Estado moderno desapare-
ceria por completo dicho dispositivo; es mas, la tesis de Agamben jus-
tamente implica que esta exclusion es completamente consciente y
necesaria. Una vez que la multitud, devenida pueblo, ejerce su papel
politico, esta es desaparecida por completo del espacio publico. Aho-
ra, por otro lado, si la analogia termodinamica que plantee resultase
efectiva, esta exclusion no podria no acarrear consecuencias; el pos-
terior trabajo iconologico de Agamben conducira por este derrotero.

Siguiendo con su analisis del frontispicio de la obra de Hobbes,
el filosofo italiano intentara dar respuesta a una de las preguntas mas
interesantes sobre dicho libro y, hasta la fecha, no solucionadas, a
saber: jpor qué decidio intitularlo «Leviatan»? Sobrada cuenta de
que, en la tradicion judeocristiana, el Leviatan trae consigo conno-

taciones demoniacas.’

5 Huelga decir que el lema del emblema es un pasaje del Libro de Job: “Non est potestas
super terram quae comparetur ei”. (“No hay poder sobre la tierra que se le compare”).

Open Insight « Volumen VIl « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 263-280

271



A diferencia de Carl Schmitt —quien arguyera que “el ti-
tulo del libro de Hobbes fue un mero producto del humor in-
gles” (Agamben, 2015: 42)—, Agamben profundiza en las razo-
nes de esta decision. Su camino lo lleva asociar el titulo con el
Anticristo, ya desde su asociacion a la tradicion hebrea, la cual
comenzara a investir al Leviatan con demoniacas connotacio-
nes. En efecto, Génesis, Salmos y Job, lo sefialan. Satan, en todo
caso, podria ser.

Uno de los argumentos que Agamben esgrime para sostener que
Hobbes era muy consciente de estas connotaciones es una iconogra-
fia del Liber Floridus, una compilacion enciclopédica realizada alrede-
dor de 1120 por el monje Lambert de Saint-Omer [fig. 2].

Figura 2. Lambert de Saint-Omer, Liber Floridus, 1120, Imagen del Anticristo sentado en el
Leviatan, Universidad de Ghent.

272 Stasis. Civil War as a Political Paradigm « Giorgio Agamben



En esta ilustracion se puede observar al Anticristo, coronado,
sosteniendo en la mano derecha una lanza y prefigurando con la iz-
quierda el gesto de bendicion (en plena analogia con el coloso de
Hobbes). El Anticristo se encuentra sobre la espina del Leviatan,
aqui representado como un dragon de larga cola y en parte sumergi-
do en agua. La inscripcion otorga a la ilustracion su pleno significado
escatologico: Antichristus sedens super Leviathan serpentum diabolum sig-
nantem, bestiam crudelem in fine.® La miniatura del Liber Floridus, conti-
nuara Agamben, solo es una representacion figurativa de la conver-
gencia entre el Leviatan y el Anticristo; es decir, entre el monstruo
primordial y el fin de los tiempos:

[Del mismo modo,] un tema escatologico atraviesa por completo
la tercer parte del Leviatdn, la cual, bajo el titulo «De un Estado
Cristiano», contiene un verdadero tratado sobre el Reino de Dios;
un tratado tan embarazoso para los lectores modernos de Hobbes
que simplemente lo han reprimido (Agamben, 2015: 46).

Agamben afirma que en el Leviatan —incluso en contra de las
interpretaciones metaforicas del Basilea theou—, el Reino de Dios
del Antiguo y Nuevo Testamento refiere a un «verdadero» Reino
politico; de ahi que no solo “la teologia politica sea el shibboleth de
cualquier interpretacion de Hobbes” (Willms, 1970: 31; citado en:
Agamben, 2015: 47), sino que la teologia politica del filosofo ingles
debe entenderse desde una perspectiva decididamente escatologica.
El Leviatan se convierte asi en un Reino profano que sera destruido
por el verdadero Reino de Dios al final de los tiempos. La cuestion
de interes radicaria en que, desde la concepcion paulina, mientras el
Estado-Leviatan lleve a cabo su trabajo de garantizar la «seguridad»
y el «bienestar de los ciudadanos», estaria, al mismo tiempo, preci-
pitando el fin de los tiempos;” es decir: sin algin dispositivo negan-

tropico, pavimentaria su misma destruccion.

6 "El Anticristo sentado sobre la diabdlica serpiente Leviatan, la cruel bestia del fin”
(traduccion libre).

7 Justamente es desde aqui que se puede sopesar el papel del nuevo dispositivo de

Open Insight « Volumen VIl « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 263-280

273



Tal vez haya sido por una ironia del destino que el Leviatan |[...]
haya terminado por convertirse en uno de los paradigmas de la
moderna teoria del Estado. Pero es claro que la filosofia politica
de la modernidad no podra emerger de sus contradicciones sino
solo cayendo en la cuenta de sus raices teologicas (Agamben,
2015: 54).

Asi, en una especie de tributo —puedo sugerir—, Agamben con-
cluira justo como Benjamin comenzara setenta y cinco anos antes,
cuando este tltimo afirmara en la primera de sus tesis sobre la histo-
ria que el «automata» del materialismo historico vencera solamente
cuando los marxistas acepten que debera ser la teologia la que mueva
sus cordeles, por lo que, tanto en la filosofia politica moderna como

en el marxismo, la politica y la teologia resultarian inseparables.

Vs

Notar que el aporte que Agamben realiza a los analisis del pensa-
miento politico de Hobbes surge de un trabajo iconologico sobre el
frontispicio del Leviatdn no resulta trivial; cabe sefialar que se habia
escapado de la mirada de los estudiosos. Ello ameritaria cierta re-
flexion.

A mediados del ano 2002, Agamben dict6 una conferencia en la
European Graduate School, cuyo titulo verso “;Qué es un paradig-

ma?”. Al comienzo, anot6:

Este titulo, «;Qué es un Paradigma?», parece sugerir que mi
presentacion se enfocara en cuestiones epistemologicas y me-
todologicas. Yo no siento que sea realmente sobre estas cuestio-
nes, no me gustan esta clase de problemas; yo siempre he tenido

la impresion de que, como Heidegger alguna vez establecio, en

gobierno occidental, aquel que encuentra su forma paradigmatica en el Estado de
Seguridad estadounidense (y del cual, el Estado de Emergencia francés declarado in-
mediatamente tras los sucesos del 13 de noviembre del 2015, se presenta como una
continuidad).

Stasis. Civil War as a Political Paradigm « Giorgio Agamben

274



estos temas tenemos gente muy ocupada afilando cuchillas cuan-
do yano queda nada para cortar. Pero en la vida de un académico
llega el momento cuando las premisas metodol()gicas se vuelven

necesarias (Agamben, 2002).

A pesar de su pretendida aversion, entonces, es importante re-
saltar que Agamben articula a plena luz que la reflexion sobre el
metodo es una exigencia derivada de la investigacion; no por nada
en el 2008, el filosofo se decidi6 a publicar una profundizacion en el
meétodo: Signatura rerum. Sobre el método. Por lo tanto, no consideraria
aventurado llamar aqui a Reinhart Koselleck y afirmar que, para el
caso, “el progreso esta en el metodo” (Koselleck, 1988), cosa que
Agamben debio de haber al menos intuido al publicar en 1978 una

revista bajo un «programa interdisciplinario»:

Asi podra tomar forma y adquirir consistencia el proyecto de
una «disciplina de la interdisciplinariedad» donde converjan to-
das las ciencias humanas con la poesia y cuyo fin seria la «ciencia
general de lo humano» que en muchos sitios se anuncia como la
tarea cultural de la proxima generacion (Agamben, 2007: 206;

enfasis en el original).

Ello, a sabiendas de que, justamente, lo que hace que una ciencia
se distinga no solo es la particularidad de su objeto de estudio, sino
el punto de vista que implica y, sobre todo, del metodo que imple-
menta (Goethe, 1795: 113).

Ahora bien, es partiendo de esta «premisa metodologicay que
supone al metodo como fundamental, entonces, que puedo sacar a
la Tuz el particular atino del segundo ensayo del libro de Stasis cons-
tituye; tanto es asi que, pocos anos despues, Carlo Ginzburg realiza-
ria otra contribucion al estudio del pensamiento politico de Hobbes
tambicn desde una perspectiva iconologica, abonando con ello mas
argumentos a la necesaria lectura teologica del Leviatan (Ginzburg,
2008). Entonces, la pericia metodologica de Agamben fue, en gran
medida, la que le hizo sobrepasar a sus antecesores en la compren-
sion del pensamiento politico de Hobbes, mostrando asi como el

Open Insight « Volumen VIl « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 263-280

275



pensamiento y la imagen, es decir, la filosofia y el arte, no son de-
rroteros aislados, sino complementarios.® Dicha agudeza, empero,
Agamben no la present6 en el primero de los dos ensayos reunidos
en Stasis.

Fabian Luduefia Romandini realiza una critica hasta cierto punto
certera de la tesis que avanza Agamben en el ensayo sobre la sta-
sis en el pueblo griego. Sirviendose del método paradigmatico tan
utilizado por el filosofo italiano en sus investigaciones, se dedicara
a mostrar como el episodio de la peste de Atenas no solo tiene un
valor ejemplar para la constitucion de una teoria politica, sino que, a
su vez, ¢ste representaria un limite para la concepcion que Agamben
buscaria sostener sobre la stasis en la Grecia antigua. El punto nodal
de su argumentacion recaeria sobre el hecho de que el estatuto de la
guerra civil para los griegos no puede comprenderse sin sopesarse
a la luz del de la guerra en tanto tal; es decir, la significacion del
conflicto belico a gran escala seria la que le otorgaria a la stasis, justa-
mente, el estatuto particular que le conviene dentro de una serie de
acontecimientos politicos mas bastos (Luduena, 2015).

Ahora, si bien uno pudiera aducir que el proposito de Agamben
no solo era el de comprender cabalmente la significacion de la stasis
en el pueblo griego, sino el de utilizarla de modo paradigmatico para
construir un nuevo campo de inteligibilidad capaz de arrojar cierta
luz sobre la actualidad de la guerra civil, entonces vendria al caso la
puntualidad del analisis realizado por el filosofo italiano. Sobre todo
porque, justamente, la ausencia de una comprension de la guerra
civil a la luz de la guerra en general pareceria echar por tierra la
pretension de usar el paradigma de la stasis que Agamben instituye
en la comprension de los sucesos que acontecen actualmente. Ello se
podria comenzar a comprender si se leyera un pasaje de la Republica

que Agamben cita en el primero de los ensayos:
cuando tengan una desavenencia con griegos, por ser ¢stos fami-
liares suyos, la consideraran como una disputa intestina y no le

daran el nombre de «guerray. [...] Consiguientemente, litigaran

8 Esta idea me fue sugerida por Silvia Vazquez Solsona.

Stasis. Civil War as a Political Paradigm « Giorgio Agamben

276



como quienes han de reconciliarse. [...] Entonces los enmen-
daran amistosamente, sin llegar a castigarlos con la esclavitud o
con el exterminio, ya que son enmendadores, no enemigos. [...]
Por ser griegos, no depredaran la Helade ni prenderan fuego a
las casas, y no aceptaran que, en cualquier Estado, todos, hom-
bres, mujeres y ninos, sean sus enemigos, sino que solo son sus
enemigos los culpables de la desavenencia, que siempre son po-
cos. De ahi que no estaran dispuestos a asolar territorios donde
la mayoria son amigos, ni a arruinar sus casas, sino que llevaran
la contienda hasta que los culpables sean forzados a expiar su
delito por los inocentes que sufren (Platon, Rep. 471ay b).

Es de llamar la atencion la diferencia que existe entre la modera-
cion de la violencia reclamada por Platon para la guerra civil frente a
la concepcion que del enfrentamiento belico entre naciones se tiene
desde los inicios de la civilizacion occidental, misma que podriamos
caracterizar con el siguiente pasaje del Antiguo Testamento:

Cuando Jehova tu Dios te haya introducido en la tierra en la cual
entraras para tomarla, y haya echado de delante de ti a muchas
naciones [...] y Jehova tu Dios las haya entregado delante de ti,
y las hayas derrotado, las destruiras del todo; no haras con ellas
alianza, ni tendras de ellas misericordia (Deuteronomio 7: 1-2).

Entonces, la guerra, propiamente hablando, seria un “enfrenta-
miento entre naciones, Estados o paises enemistados” (Clausewitz,
1832: 34) y no una confrontacion intestina. Asi, se distinguiria de la
stasis, sobre todo, en el hecho de no atenuar la trinidad por excelen-
cia del conflicto belico, a saber: “el odio, la enemistad y la violencia
primitiva de su esencia” (Clausewitz, 1832: 26); pues en la naturale-
za misma de la guerra “existe una necesidad del maximo empleo de
fuerzas para destruir al enemigo” (Clausewitz, 1832: Libro I); no ast
en la stasis. No por nada, justamente los conflictos bélicos al interior
de la oikos fueron los que obligaron a tomar medidas singulares pos-

treras a los enfrentamientos.

Open Insight « Volumen VIl « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 263-280

277



Aqui quiero hacer referencia al concepto de «amnistia», que
surge en el 403 antes de Cristo, despues de que una guerra civil
terminara con la oligarquia de los Treinta (Agamben, 2015: 15). La
amnistia seria una obligacion de “no hacer mal uso de la memoria”
(Agamben, 2015: 15) al concluir un enfrentamiento intestino, sobre
todo porque, durante la stasis, participar activamente en el conflicto
era un deber civil. Tanto es asi que, en el derecho griego, la Ley de
Solon “castigaba con atimia —es decir, con la perdida de los derechos
civiles— al ciudadano que no peleara en alguno de los dos bandos
confrontados en una guerra civil” (Agamben, 2015: 12). Aristoteles
lo expresa sin mas: “Quienquiera que no se haya unido a alguna de
las partes involucradas cuando el conflicto civil hubiese explotado,
se habra de deshonrar y no seria mas un miembro del Estado” (citado
en: Agamben, 2015: 13).” Cuando la masacre se lleva a cabo entre
hermanos; la amnistia implica un “juramento a dejar de lado todo
resentimiento hacia los adversarios” (Agamben, 1998: 77); no asi en
la guerra. Baste una pequena revision de los actos de lesa humanidad
que se han llevado a cabo bajo el emblema de la “guerra contra el
terrorismo” para dar cuenta de como el componente de la stasis que
es llamado para atemperar la violencia del conflicto bélico brilla por
su ausencia. De ahi que pensar la «guerra civil global» que Schnur
plantea en la actualidad como “una forma de terrorismo” —precisa-
mente como Agamben deja traslucir—, es descuidar el que la guerra
actual contra el terrorismo, tan difundida por todo el globo, no solo

9 “Segun una leyenda de inspiracién gnostica, en el cielo se libré una lucha entre an-
geles en la que los partidarios de Miguel vencieron a los partidarios del Dragén. Los an-
geles que, indecisos, se conformaron con mirar, fueron relegados aqui abajo con el fin
de que llevaran a cabo la eleccion que no se habian atrevido a hacer alli arriba, eleccién
todavia mds penosa, si cabe, dado que no conservaron ningun recuerdo del combate y
aun menos de su actitud equivoca.

De este modo, el comienzo de la historia tendria por causa una vacilacién y el hom-
bre seria el resultado de una duda original, de la incapacidad de tomar partido que
sufria antes de su destierro. Arrojado sobre la Tierra para aprender a optar, serd con-
denado al acto, a la aventura, cosa para la que sélo estard preparado en la medida
en que haya ahogado en él al espectador. Sélo el cielo permitia hasta cierto punto la
neutralidad; la historia, por el contrario, surgird como el castigo de quienes, antes de
encarnarse, no encontraban ninguna razén para unirse a un campo antes que a otro”
(Cioran, 1979: 11).

Stasis. Civil War as a Political Paradigm « Giorgio Agamben

278



no hace caso de los miramientos hacia la violencia bélica que Pla-
ton aduce como obligacion en una guerra civil, sino que, en sentido
completamente contrario, se asemeja mas una guerra en sentido ple-
no, es decir, a la von Clausewitz. Seria menester, por ende, propo-
ner otro paradigma para arrojar luz sobre la funcion y dinamica del

terrorismo y su guerra, en la actualidad.

Referencias bibligrdficas

Agamben, G. (1998). “Del buen uso de la memoria y el olvido”. EnT. Negri. 1998. El
Exilio. Barcelona: El Viejo Topo.

. (2002). What is a Paradigm? Lecture at European Graduate School. (20
mayo, 2015). Obtenido en http://www.egs.edu/faculty/giorgio-agamben/
articles/ what-is-a-paradigm/

.(2007). Infancia e Historia. Buenos Aires: Adriana Hidalgo.

. (2007). “Programa para una revista”. En G. Agamben. Infancia e histo-
ria. Destruccion de la experiencia y origen de la historia, 5-92. Buenos Aires: Adria-

na Hidalgo.

. (2008). EI Reino y la Gloria. Una genealogia teologica de la economia y del
gobierno. Buenos Aires: Adriana Hidalgo.

.(2009). Signatura rerum. Sobre el método. Buenos Aires: Adriana Hidalgo.

. (2010). Estado de excepcion. Argentina: Adriana Hidalgo.
. (2013). Homo Sacer. El poder soberano y la nuda vida. Valencia: Pre-Textos.

. (2015). Stasis. Civil War as a Political Paradigm. Edimburgo: Edinburgh
University Press.

Aristoteles. (1989). La politica. Bogota: Publicaciones del Instituto Caro y Cuervo.

. (1950). Theses on the Philosophy of History. En: Benjamin, Walter. 1969.
Illuminations. Nueva York: Schocken.

Cioran, Emil. (2004). Desgarradura. México: Tusquets.
Clausewitz, K. (2010). De la Guerra. México: Colofon.

Foucault, M. (2012). Historia de la sexualidad. I. La voluntad de saber. Espaia: Biblioteca
Nueva.

Open Insight « Volumen VIl « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 263-280

279



Ginzburg, C. (2008). “Miedo, Reverencia, Terror: Releer a Hobbes Hoy”. En C. Ginz-
burg. 2014. Miedo, Reverencia, Terror. Cinco ensayos de iconografia politica, 31-49.
México: Contrahistorias.

Goethe, JW. (1795). “Trabajos previos a una fisiologia de las plantas”. En JW Goethe.
2013. Teorta de la naturaleza. Madrid: Tecnos.

Hobbes, T. (1983). De Cive. Version en latin de H. Warrender (ed). Oxford: Clarendon
Press.

Koselleck, R. (1988). “Cambio de experiencia y cambio de método. Un apunte his-
torico-antropologico”. En R. Koselleck. (2001). Los estratos del tiempo: estudios
sobre la historia. Espana: Paidos.

Loraux, N. (1997). “La guerre dans la famille”. En Clio 5: 21-62.

Luduefia-Romandini, F. 2015. “La peste de Atenas: la guerra y la polis entre la politica
antigua y moderna. Un comentario sobre la “stasiologia” de Giorgio Agam-
ben”. En Anacronismo e Irrupcién 5 (9), 30-53.

Orwin, C. (1988). “Stasis and Plague: Thucydides and the Dissolution of Society”. En
Journal of Politics 50 (4), 831-847.

Panofsky, E. (1955). Meaning in theVisual Arts. Papers in and on Art History. Nueva York:
Anchors Books.

Platon. (1988). Didlogos IV. Republica. Madrid: Gredos.

Schnur, R. (1983). Revolution und Weltbiirgerkrieg: Studien zur Ouverture nach 1789. Ber-
lin: Duncker and Humblot.

Willms, B. (1970). Die Antwort des Leviathan: Thomas Hobbes’ politische Theorie. Neuwied:
Luchterhand.

Tonatiuh Gallardo Nurez
UNAM / Universidad del Pais Vasco / Universidad Carlos IIl; México y Espana
gallarto@gmail.com

Stasis. Civil War as a Political Paradigm « Giorgio Agamben

280



