
247Open Insight • Volumen VIII • Nº 13 (enero-junio 2017) • pp. 247-252

Alejandro Ordieres. 2013.  
La acción y el juicio moral en David Hume.  

México: Fontamara/Itam, 217 pp. 

En mayo de 2008, la dra. Carmen Silva –una de las pocas especia-
listas en el pensamiento de Hume en México–, reseñó brevemente 
para la revista Dianoia el libro El sentimiento como racionalidad: la filo-
sofía de la creencia en David Hume, de Juan Andrés Mercado (2002). En 
esa ocasión, la dra. Silva hacía la siguiente afirmación: “coincido con 
el autor en que es muy pobre la bibliografía en castellano sobre este 
tema específico y fundamental de la filosofía de Hume; me atrevería 
a decir que no sólo sobre el tema en particular, sino también sobre 
la filosofía humeana en general, encontramos poca bibliografía en 
nuestro idioma” (2008: p. 234). Desde entonces, la situación no ha 
cambiado mucho. Por eso se agradece ahora al Dr. Alejandro Ordie-
res por su monografía La acción y el juicio moral en David Hume, la cual 
representa un significativo esfuerzo sobre la investigación humeana 
en nuestro idioma. Y es que, al ser Hume un pensador no muy co-
nocido, tanto las fuentes como la literatura secundaria son de difícil 
acceso. Muy meritorio, pues, el esfuerzo de Ordieres por compren-
der el pensamiento moral del filósofo escocés. 

La obra ofrece, a mi parecer, dos aspectos muy significativos: por 
un lado, brinda una visión general del proyecto filosófico de Hume, 
incluyendo una lograda exposición de su famosa teoría del cono-
cimiento, y, por el otro, presenta específicamente su visión de la 
moral. El primer aspecto ayuda, según el autor, a quitar ciertos pre-
juicios que siguen enquistados en la transmisión del pensamiento del 
filósofo escocés, entre ellos aquel de que es un escéptico destructor 
del principio de causalidad. Esta comprensión del pensamiento de 
Hume puede justificarse en sus mismos escritos, pues a decir del 
autor “Hume fue a menudo negligente en su escritura y muestra 
indiferencia hacia sus propias palabras y formulaciones utilizando el 
lenguaje de manera descuidada, sin tecnicismos y recurriendo a tér-
minos equívocos” (p. 190). Por ello, Ordieres se puso como meta 



248 La acción y el juicio moral en David Hume • Alejandro Ordieres.

en su investigación ir más allá de la formulación para intentar siste-
matizar en un todo coherente las principales afirmaciones de Hume. 
Al principio de su obra, expresa su propósito: “ofrecer una inter-
pretación coherente y unitaria de la propuesta humeana en torno al 
conocimiento, las pasiones y la moral…” (p. 17).

	 Aunque la investigación versa sobre la moral, no es posible 
aislarla del contexto total de acción que Hume se había propuesto. 
Tal contexto es la ciencia de la naturaleza humana. Hume se per-
cata, como lo haría más tarde Kant, que tanto la filosofía como las 
ciencias no alcanzan un mínimo grado de certeza, ya que son objeto 
de discusiones y debates sin fin. Para Hume, tan lamentable situa-
ción descansa en el hecho de que tanto los filósofos y los científicos 
como el hombre de la calle desconocen en qué consiste la naturaleza 
humana. De ahí que el proyecto filosófico de Hume se centre en la 
investigación y clarificación de la naturaleza humana. En palabras 
de nuestro autor: “El filósofo escocés buscaba lo mismo que tantos 
otros filósofos de su época: encontrar una base cierta y segura para 
la construcción y la fundamentación de las ciencias humanas que 
habían perdido su carta de ciudadanía ante la llegada de las nuevas 
ciencias «exactas»” (p. 27). Ahora bien, tal naturaleza se expresa pri-
meramente, según Hume, en el conocimiento humano. Si se quie-
re saber cuál es la naturaleza humana, es necesario saber cómo se 
conoce, cómo conoce el ser humano en general. Para hacer esto, 
se han empleado y pueden emplearse muchos métodos, Hume sin 
embargo considera que sólo hay un método que recientemente se ha 
mostrado como el adecuado: el método científico creado por Bacon 
y aplicado por Newton. Al aplicar el método científico a la filosofía, 
Hume acepta que la experiencia será el único factor de verificación 
de la realidad.

	 Al investigar la teoría del conocimiento humeana, Ordieres 
señala claramente la limitación de Hume al apropiarse acríticamente 
el esquema de las ideas de Locke. Pero lo que hace que Hume se 
convierta en aquel que ha pasado a la posteridad por osar despertar 
a Kant de su plácido sueño dogmático, lo que hace que Hume sea 
considerado (con razón o sin ella) el destructor del principio me-
tafísico de causalidad, haciendo posible y frecuente el agnosticismo 



249Open Insight • Volumen VIII • Nº 13 (enero-junio 2017) • pp. 247-252

frente a las cuestiones religiosas (recuérdese que su crítica a los mi-
lagros sigue siendo prácticamente insuperable), es su doctrina so-
bre las relaciones de ideas y las cuestiones de hecho y la respectiva 
herramienta cognoscitiva: la razón demostrativa para las relaciones 
de ideas y el sentimiento para las cuestiones de hecho (la relación 
científica causa-efecto, la moral, la estética, la política, la economía, 
son sólo algunos ejemplos de cuestiones de hecho, donde la razón no 
puede tener la última instancia, sino sólo el sentimiento). Ordieres 
explicita los diferentes usos de la razón en Hume, señalando que el 
uso demostrativo-deductivo de la razón, que los racionalistas han 
exclusivizado, no es el único posible, puesto que Hume entiende el 
sentimiento como un concepto que unifica la capacidad volitiva con 
la capacidad intelectiva. Para Hume, pues, puede haber una razón no 
racionalista, ya que la razón inductiva o causal es la función origina-
ria y más importante de la razón; es una razón en sentido naturalista. 

La razón inductiva o causal es fundamental para entender el li-
bro. Ordieres afirma que “comprender el concepto de causalidad 
de Hume es comprender el cambio del concepto que Hume opera 
en la racionalidad” (2013: 46). Aquí me permito expresar una li-
mitación del trabajo, pues nuestro autor reproduce adecuadamente 
la comprensión humeana de la causalidad, pero considero que de-
bió plantear la famosa distinción entre causalidad física y metafísica. 
Aunque la caracterización del sentimiento me convence en muchos 
aspectos, sigo manteniendo que la defensa de la causalidad que hace 
Ordieres se refiere sólo a la causalidad física, pero que Hume sí sería 
un destructor de la causalidad metafísica. La causalidad metafísica es 
válida en cualquier orden, sea material o espiritual, mientras que la 
causalidad física sólo es aplicable a lo físico; la causalidad metafísica 
establece un vínculo entre causa y efecto, el cual puede ser necesa-
rio o libre, mientras que la causalidad física establece que la causa 
necesariamente produce su efecto. La causalidad metafísica aplica en 
el nivel ontológico, pues todo efecto tiene una causa, independien-
temente de si se conoce o no. La causalidad física opera en el nivel 
lógico o epistemológico, pues permite determinar la causa por el 
efecto o el efecto por la causa. La causalidad que Hume afirma es la 
que se establece en nuestra mente cuando a partir de la experiencia 



250 La acción y el juicio moral en David Hume • Alejandro Ordieres.

descubrimos que hay cosas que se siguen unas a otras con mayor 
probabilidad y a las que aplicamos el sentimiento de creencia para 
poder establecer entre ellas la conexión necesaria de causa y efecto. 

No obstante que la relación causa-efecto está en nuestra mente, 
Hume no busca en ningún momento abrir la puerta al relativismo 
o subjetivismo, sino que se inclina, según Ordieres, a “un realismo 
mitigado avalado por el sentido común” (2013: 62). En resumen: 
“esta tendencia a confiar completamente en la constancia del mundo 
material nos lleva a asegurar una relación causal real de la cual no 
poseemos en realidad experiencia alguna. Esta confianza es fruto de 
la costumbre” (2013: 63).

En relación con la moral, una aportación original de Ordieres 
es la necesidad de distinguir entre sentimiento moral, acción moral 
y juicio moral. Esta distinción le permite comprender bien la afir-
mación fundamental de que “el conocimiento de las cuestiones de 
hecho y, por lo tanto, de toda acción moral, entendida como acción 
libre, es decir, humana, es fruto de una acción conjunta en la que ra-
zón y pasión interactúan de manera constante e inseparable” (2013: 
15). 

Respecto al sentimiento, Hume critica las morales racionalistas 
de su tiempo porque el bien y el mal se podían saber a priori y de-
ductivamente. Contra esta manera de entender la moral, Ordieres 
muestra una y otra vez que “parece incuestionable que la intención 
de Hume es mostrar a la mente humana como un sistema donde 
razón y pasiones cooperan de manera inseparable” (2013: 75). Las 
pasiones son existencias originales y pueden ser directas o indirectas 
(dependiendo de la relación establecida entre sujeto y objeto). La 
pasión se distingue de la sensación  por “la contigüidad temporal y la 
dependencia causal del pensamiento que las introduce” (2013: 81). 
Los sentimientos morales son, pues, un tipo particular de pasiones 
indirectas y no meras pasiones o impresiones directas. Saber, antes 
de actuar, qué es bueno y qué es malo, no puede ser dado por la ra-
zón deductiva, sino por el sentimiento moral. 

Respecto de la acción, Hume parece hacer depender la libertad 
de la necesidad (2013: 100), recordando la afirmación escolástica de 
que no hay libertad respecto de los fines, sino sólo de los medios. “La 



251Open Insight • Volumen VIII • Nº 13 (enero-junio 2017) • pp. 247-252

necesidad no me predetermina de manera absoluta a realizar tal o 
cual acción, pero sí me predispone y orienta” (p. 101). Hume distin-
gue entre «libertad de espontaneidad» (la cual se opone a la violen-
cia) y «libertad de indiferencia» (que es la negación de la necesidad 
y de las causas). Hume dice que esta última es la que entienden nor-
malmente los filósofos y la tiene por imposible, pues sin necesidad 
y causalidad no habría libertad ni responsabilidad de la acción, sino 
sólo azar. Hume prefiere, pues, la libertad de espontaneidad, ya que 
ésta no elimina la causalidad y porque deja espacio a la libre elección 
de la voluntad. Sólo si hay necesidad puede darse verdaderamente la 
responsabilidad (2013: 107). Para Hume, “la acción de la voluntad, 
es decir, la producción de una acción libre y consciente no es fruto 
ni de una, ni de la otra facultad (pasión-razón), sino una interacción 
de ambas” (2013: 147). 

Finalmente, el juicio moral es distinto del sentimiento moral por 
la intersubjetividad moral (la cual renuncia a las propias inclinacio-
nes). Una de las aportaciones más originales del libro es: “Así pues, 
por «juicio moral» intento expresar la existencia de proposiciones 
morales interpersonalmente verificables y que su verdad es inde-
pendiente de las creencias particulares” (2013: 150). Ordieres capta 
aquí un cierto riesgo de contradicción en el pensamiento de Hume, 
que resuelve con la diferenciación entre distinción moral práctica 
(sentimiento moral) y distinción moral teórica (juicio moral). 

Lo anterior podría ser resumido de la siguiente manera: senti-
miento moral + voluntad = acción moral + visión desinteresada, 
intersubjetiva (simpatía) = juicio moral. Simpatía, para Hume, “es 
un término técnico para designar el intercambio natural que surge 
entre los seres humanos gracias al mecanismo de integración del en-
tendimiento y las pasiones que Hume propone” (2013: 164).

 En relación con la estética, se presentan tres tesis fundamenta-
les: 1) la belleza depende más de los sentimientos que de las cuali-
dades de los objetos; 2) existen cualidades que producen estos senti-
mientos; 3) la belleza o fealdad producen placer o dolor o implican 
alguna utilidad. 

Ordieres afirma que los procesos cognoscitivos referentes a 
las cuestiones de hecho, a la moral y a la estética, presentan una 



252 La acción y el juicio moral en David Hume • Alejandro Ordieres.

estructura similar, pero están separados; incluso se sugiere que la 
consideración estética es anterior a la moral, ya que ayuda a expli-
carla. Disiento de esta afirmación. Soy de la opinión que la teoría del 
conocimiento es básica y fundamental para la ciencia de la naturaleza 
humana, y que la moral y la estética no son más que aplicaciones 
del único y mismo proceso cognoscitivo. De aquí se desprende una 
limitación en la obra: la continua repetición de las mismas citas de 
las obras de Hume en cada uno de los capítulos del libro. En todas 
las aplicaciones queda demostrado que el sentimiento es una instan-
cia de conocimiento alternativa a la razón demostrativa que ayuda a 
encontrar orientación, guía e incluso certeza en las cuestiones de he-
cho de la vida humana. La causalidad es una cuestión de hecho, pero 
también la moral y la estética son cuestiones de hecho, las cuales, 
según Hume, no admiten ser deducidas por la razón demostrativa, 
sino «sentidas», en la significación arduamente trabajada por el filó-
sofo escocés.

Referencias bibliográficas

Mercado, J.A. (2002). El sentimiento como racionalidad: la filosofía de la creencia en David 
Hume. Pamplona: Eunsa.

Carlos Gutiérrez Lozano
ITAM, México

carlos.gutierrez@itam.mx


