Transito de la fenomenolog{a a la hermenéutica.
Heidegger lector de Confesiones X, 1-23

Transit from Phenomenology to Hermeneutics.
Heidegger reader of St. Augustine’s Confessions X, 1-23

Claudio César Calabresse
Universidad Panamericana, México
ccalabrese@up.edu.mx

Recibido: 16/11/2015 « Aceptado: 01/09/2016

Resumen

En este articulo, hacemos un seguimiento de la lectura que hiciera el joven
Heidegger del libro X (capitulos 1-23) de Las Confesiones; en ella se presen-
ta, por un lado, la refutacion de aquellos planteamientos que intentan alcan-
zar sintesis de épocas y que por ello desrealizan necesariamente el ahora y
el yo de Agustin, en este caso. Luego seguimos de cerca los distintos pasos

del procedimiento de lectura de Heidegger y sus resultados.

Palabras clave: Agustin de Hipona, agustinismo, fenomenologia, hermenéutica, joven

Heidegger.

Abstract

In this paper, we track the young Heidegger’s reading on Book X (chapters
1-23) of Confessions; it shows, on the one hand, the refutation of those posi-
tions that seek to achieve a synthesis of different epochs and that, therefore,
necessarily draw out of reality Augustine’s «<now» and his «self» in this case.
Then, we follow closely the various steps of Hidegger’s process of reading

and its results.

Keywords: Augustine of Hippo, Augustinism, Hermeneutics, Phenomenology , Young Heidegger.

Open Insight « Volumen VIII « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 189-215 189



Introduccion

En el presente trabajo, se considera la siguiente tesis: en la lectura
del libro X de las Confesiones (capitulos 1-23)," Heidegger define el
transito de la fenomenologia a la hermencutica. En este paso, en el
que se despliegan las tensiones entre «objetivo» y «subjetivo» y la
imposibilidad de una eleccion unilateral de uno u otro, se pone de
manifiesto la importancia de la nocion del «<no-camino» (die Umbeg),
uno de los modos de estar en relacion con el mundo.

La argumentacion en favor de la tesis tiene dos momentos: por
un lado, presentamos el desmonte que efectia Heidegger de la bi-
bliografia mas representativa de la ¢época, en lengua alemana, dedi-
cada a la comprension de las obras y a la significacion historica de
san Agustin; de este analisis hacemos un seguimiento literal, porque
prepara y delimita la lectura propiamente dicha de san Agustin y los
modos de su realizacion. Por otro lado, presentamos la experiencia
de lectura de Heidegger y sus claves.

Si bien la mencionada lectura conlleva instancias de apropiacion
(tal como presentamos mas adelante), en nuestro articulo nos dete-
nemos en los intersticios que va dejando Heidegger cuando cita a san
Agustin e introduce —entre paréntesis— un comentario o una glosa,
o cuando el propio Heidegger realiza una sintesis ante el frecuente
recurso estilistico de la amplificacion.

Heidegger plantea su lectura como deslinde (Heidegger, 1995:
159), respecto de la particular concepcion historica y doctrinal de
Ernst Troeltsch, Adolf von Harnack y Wilhelm Dilthey; todas ellas
concuerdan en la alta valoracion del papel asignado a san Agustin.
Coinciden en que en ¢l descansa la teologia medieval y en que su

recepcion se dio como agustinismo o platonismo cristiano, es decir,

1 Enlo sucesivo, se abreviara: Conf.

Trdnsito de la fenomenologia a la hermenéutica. Heidegger lector de Confessiones X, 1-23
190 « Claudio César Calabresse



como el entramado de interpretaciones de que fue objeto la obra de
san Agustin a lo largo de la Edad Media, hasta el siglo XIII y, desde
ahi, en intensa discusion con el aristotelismo, como una determi-
nada concepcion de la gracia. Estos autores comparten, aunque en
distinto grado, el intento de objetivar el pensamiento de san Agustin,
lo que trajo como consecuencia impedir o, al menos, dificultar lec-
turas renovadas.

En el segundo punto, el mencionado seguimiento de los distin-
tos pasos de la lectura implica distinguir tres instancias: a) avanzar
con el procedimiento de «la ejecucion del acceso» (Zugangsvollzug);
b) «el sentido de acceso» (Zugangssinn); c) «el saber gozoso» (Gau-
dium de veritate).

Este articulo pretende, entonces, seguir el rastro de una lectura
de san Agustin original y profunda, ordenada por una intuicion en la
que el propio Heidegger anticipa aspectos de la metodologia de Ser
y Tiempo.

Los momentos previos de la interpretacion: el triple deslinde de Heidegger

El texto de Ernst Troeltsch estudia a san Agustin desde el punto de
vista de la filosofia de la cultura. “El problema de la cultura paso a
convertirse en el gran problema de los pensadores cristianos”, cita
Heidegger a Troeltsch (1995: 160); para Heidegger, «el problema de
la cultura» (das Kulturproblem) significa el modo en que el cristianismo
asume los bienes de la cultura en el contexto de la nocion de salvacion.

El caracter acuciante del problema radica en que la respuesta
implica la forma en la que el cristiano, individualmente, y la cris-
tiandad, como paradigma, resuelven su relacion con el mundo, dado
que la propia nocion de trascendencia habia abierto una grieta en el
corazon mismo del paganismo, pues éste, en el marco de sus grandes
corrientes filosoficas, enfatiza la mutua dependencia entre cosmos-
Bien con Platon, cosmos-Primer Motor con Aristoteles y cosmos-
Uno con Plotino.

Heidegger alerta que la trascendencia teorica tuvo como corre-
lato la declinacion del valor de la experiencia (Flamarique, 2013:

Open Insight « Volumen VIII « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 189-215 191



116-117). La filosofia de la cultura sera para el cristianismo, al menos
a partir de san Agustin, el intento permanente de reconciliarse con
el mundo como arquitectura del saber y como fuente de sabiduria.

Heidegger descalifica la interpretacion de Troeltsch, pues este
ultimo entiende el problema de la cultura, en primer término, como
orientacion en la formacion educativa y luego como expresion de
una dogmatica teologica; en efecto, este modo de comprension no
deja espacio para la interpretacion factica, que es del interés de Hei-
degger; por ello, senala que su exposicion tiene el defecto de la ge-
neralizacion (Heidegger, 1995: 162).

El segundo texto que revisa Heidegger es el de Adolf von Har-
nack: a su juicio, este autor tiene mayor familiaridad con los textos
de san Agustin que Troeltsch y su modo de enfrentar el tema es mas
conciso: desde la historia de los dogmas.

Es evidente que el enfoque es mas atractivo para el empefio de
Heidegger, pues von Harnack percibe que lo mas caracteristico de
san Agustin no consistio en configurar un nuevo sistema dogmatico,
sino en renovar la religiosidad mediante la piedad, es decir, puso la
religiosidad en el centro de la comunidad y el cultivo de los corazo-
nes como don y tarea.

La nocion de renovacion de un sistema dogmatico mediante la
gracia concita el interés de Heidegger, en cuanto conlleva la tension
entre tarea del teologo y existencia en la gracia, cuyo cometido es
renovar la comprension del mundo en el propio corazon y en la co-
munidad que lo vive (Caputo, 1999: 284).

La lectura de Heidegger se interesa en este paso, en cuanto lo
interpreta en los terminos de una religiosidad que busca vivir el dog-
ma en el sujeto, pues en ¢l se expresa el impulso hacia la plenitud de
la auto-comprension (Camilleri, 2008: 242).

En la vision de W. Dilthey, el cristianismo implica una notable
novedad: la vida animica se concentra en si misma. ;En qué consiste
la vida nueva que trae el cristianismo? La ciencia antigua se habia
mantenido en los limites del mundo externo, pero ahora la vida ani-
mica se convierte en problema (Stanley, 2010: 71-73).

Para Heidegger, la consecuencia central es que la revelacion de
Dios en Cristo (realidad historica) sale de la trascendencia de claro

Trdnsito de la fenomenologia a la hermenéutica. Heidegger lector de Confessiones X, 1-23
192 « Claudio César Calabresse



cufio platonico e ingresa de lleno en la experiencia (Heidegger, 1995:
164). Este, para Dilthey, es el origen de la conciencia historica.

Para el mismo autor, lo mas significativo del aporte de san Agus-
tin es que opuso la realidad de la experiencia interior al escepticis-
mo. Pero este aporte queda, en buena medida, invalidado por el giro
hacia la metafisica (en sentido clasico, que para Heidegger significa
«platonico»): «las verdades eternas» son las ideas en la conciencia
absoluta de Dios.

Para Dilthey, la busqueda de Agustin se centra en hallar un fun-
damento por el cual el alma permanezca idéntica a si misma y asi
sostenga y explique sus transformaciones; Heidegger rechaza com-
pletamente la afirmacion que de aqui deriva Dilthey: esto no se lo-
gro hasta Kant y Schleiermacher.

La critica a W. Dilthey conlleva plantear el problema de la ob-
jetividad historica como condicion de posibilidad de la conciencia
historica pues se trata, precisamente, de su formacion. Aunque in-
terpretandola a contraluz, la lectura de Dilthey ha resultado decisiva
para Heidegger.

La pregunta acerca de cual de las tres concepciones historicas
de aproximacion a san Agustin —cultural, dogmatica o cientifica— sea
la correcta desnaturaliza el planteo de la objetividad historica. En
efecto, no es posible inferir interpretativamente la concepcion usual
y acritica de verdadero y falso en la historia (Heidegger, 1995: 165).
Ello implica tanto desechar el relativismo que surge de la simple
comparacion de las distintas visiones y del escepticismo que se en-
cuentra en su planteo. Dicho escepticismo se haria también presente
en la decision de declarar igualmente validas las tres aproximaciones.

Se comprende asi que el ordenamiento cronologico de los he-
chos acontecidos en el pasado no implica necesariamente la com-
prension historiografica de ellos: jcual es la medida de los cono-
cimientos heredados? La consecuencia inmediata de esta pregunta
requiere fundamentar la objetividad historica en la comprension del
despliegue de la conciencia historica (Escudero, 2008: 52).

La decision de Heidegger de no entregar las nociones de expe-
riencia y conocimientos historicos a la mensura del conocimiento

heredado le obliga a plantear su apropiacion genuina; ello implica

Open Insight « Volumen VIII « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 189-215

193



la apertura del “sentido de la ejecucion de la experiencia historica

operante” (Heidegger, 1995: 166).

Procedimiento que desmonta las lecturas de Troeltsch, von Harnack y

Dilthey

Debemos preguntarnos sobre el alcance del término «ejecucion»
[der Vollzug], en el texto, segtn la acepcion que se emplea para las
obras musicales. Heidegger retoma este termino, que proviene de
la herencia fenomenologica de Husserl,” en quien representa el ca-
racter realizativo de cada acto de conciencia (Heidegger, 1995: 274-
297).

El primer paso de la fenomenologia como hermencéutica consis-
te en considerar primero «el sentido del acceso» (Zugangssinn) y lue-
go «la base motivacional para el enfoque y la ejecucion del acceso»
(Motivbasis fiir Zugangsansatz und Zugangsvollzug).

Si bien las «direcciones del acceso» (Zugangsrichtungen) son di-
versas (ctica, religiosidad, fundamentacion teorica), concuerdan en
el sentido de ese acceso, es decir, la lectura de san Agustin se realiza
desde los tres puntos de vista, cada uno de los cuales ordena su in-
terpretacion en un marco diverso.

La captacion de las estructuras del ser es el objeto de la aplica-
cion del modelo de lectura de Heidegger; la condicion de posibilidad
de alcanzar este objetivo radica en la capacidad de distinguir las ca-
tegorias conceptuales que constituyen las diversas interpretaciones
culturales y experienciales.

«La ejecucion del acceso» (Zugangsvollzug) consiste en echar rai-
ces en la vida; «ejecuciony (derlollzug), en efecto, es el punto de par-

tida de la comprension; ello implica que la realidad es resultado de

2 En E. Husserl, en la relacion Vollzug - Vorliegen («efecto» — «efectuacién), el suje-
to sale para captar el objeto en su propia identidad (la identidad que le es propia en
cuanto objeto), en el sentido de que toda efectuacion, en tanto proceso intencional, se
orienta teleolégicamente al objeto. Vollzug entraia la nocién de «efecto», pues se en-
cuentra en el nucleo propositivo de aquella identidad. (Held, 1995: II, 274-297; Toadvine,
2002: 282-286).

Trdnsito de la fenomenologia a la hermenéutica. Heidegger lector de Confessiones X, 1-23
194 « Claudio César Calabresse



aquella efectuacion y que tiene un claro sentido semantico, es decir,
un volver a la co-pertenencia originaria del lenguaje y del ser, en el
horizonte del interrogar la vida.

Se termina de definir aqui el hiato con la metafisica tradicional
u objetiva: esta descansa en la seguridad de poder descubrir lo cons-
titutivo de la realidad mediante el lenguaje. Por el contrario, en el
sentido que Heidegger plantea «ejecucion» (derlollzug) el obrar esta
sostenido en la semantica que el proceso implica. Esto significa, por
un lado, que, en el caso de san Agustin, el acceso a la vida factica es
textual y, por otro, que la puesta en marcha o ejecucion del proceso
consiste en interpretaciones que organizan un horizonte de sentido,
pues no otra cosa implica establecer la vida factica en si.

Para Heidegger, entonces, al ubicar Troeltsch a Agustin en el
centro de la evolucion cultural de la Antigiiedad, su figura queda
objetivada en la fijacion de la etica cristiana; en este punto queda es-
tablecido su significado universal, en cuanto a la persona y en cuanto
a sus obras y, a partir de alli, todo el marco interpretativo (Stanley,
2010: 77).

Se confronta asi que lo esencial esta dado por el marco filoso-
fico-cultural: lo maximamente abarcador y, por ende, lo mas dilui-
do y escurridizo al intento de interpretacion; la universalidad, que
caracteriza el intento de Troeltsch, es un modo de coaccion para la
comprension de la vida historica genuina.

La opcion historiografica objetivante aspira a contener un de-
terminado logro filosofico en estructuras necesariamente abstractas,
que se colocan por encima de la consideracion del trabajo mediante
el cual se alcanzo aquel logro. El cierre de Heidegger es contunden-
te: estudios de esta naturaleza encubren “una aguada reelaboracion
de bibliografia secundaria” (Heidegger, 1995: 167).

Alcanzar la vitalidad de las concepciones filosoficas implica en-
contrarse con formas previas de la experiencia del pensamiento, las
que suelen pasar desapercibidas en los grandes textos. Se delimita
asi el campo donde no es posible la facticidad; se alerta sobre el
riesgo permanente de que las estructuras teoricas tergiversen la ex-
periencia, en la profundidad que esta tenga. Por ello, la correlacion
entre vida factica, lenguaje y ser como esfera de copertenencia es un

Open Insight « Volumen VIII « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 189-215

195



recurso para poner a salvo la relacion subyacente entre la vida como
se vive y lo que permanece como experiencia en el sujeto (Camp-
bell, 2012: 23 ss.).

La conviccion de Troeltsch, la que se encuentra oculta tras sus
frases y su vocabulario, busca rendir un servicio a la vida religiosa de
su tiempo, al ofrecer una orientacion general a traves del seguimien-
to sobre como se han fijado lo que llamamos «valores culturales».

Luego, san Agustin como re-formador, entendiendo el termino
como la fijacion del camino que toman las definiciones dogmaticas
(von Harnack). Aqui la direccion del acceso es mas acotada y, por lo
tanto, permite una vision de san Agustin mas finamente calibrada,
en tanto podemos seguir sus pasos, su herencia intelectual, como
Doctor de la gracia. Contintia, a pesar de ello, en el contexto que
Heidegger ha especificado como objetivante. La conviccion de von
Harnack (Stanley, 2010: 6-7), teologo luterano que marco el tran-
sito del siglo XIX al XX con la idea de que el Evangelio se habia
desnaturalizado con la helenizacion operada por los teologos del
s. I, muestra la distancia que existe entre lo que Heidegger llama
teologia eclesial (la actual a su momento) y la orientacion de la teo-
logia cristiano-protestante.

Por ultimo, despacha a Dilthey en dos lineas, que tienen la mis-
ma direccion de lo dicho para von Harnack, pero hacia el desarrollo
de las ciencias del espiritu: “Lo mismo vale para Dilthey” (Heidegger,
1995: 166).

Si bien las perspectivas analizadas carecen, para Heidegger, de
un valor positivo en el avance de la investigacion, en tanto que una
reflexion historico-objetivante no posibilita la comprension efectiva
y directa de lo estudiado, por el contrario si permite, como envés
de la misma trama, comprender que aquella investigacion no puede
estar desgajada de la vida.

Todas las dificultades de este intento quedan claramente ex-
puestas en la superficie, pues el metodo fenomenologico mismo se
resquebraja, si en su operar no emerge y se hace evidente la vida.
Esta limitacion de los procesos de objetivacion no implica la solucion

simple de recorrer las posibilidades de un punto de vista subjetivo.

Trdnsito de la fenomenologia a la hermenéutica. Heidegger lector de Confessiones X, 1-23
196 « Claudio César Calabresse



Una oposicion de esta naturaleza como hipotesis de trabajo ca-
rece de sentido, pues «objetivacion» y «punto de vista subjetivo»
caminan una junto a la otra alejandose al mismo tiempo del objeto.

Desde el titulo de la obra, Agustin y el Neoplatonismo, tenemos
clara su veta historico-objetiva: la recepcion de conceptos y termi-
nos del neoplatonismo, es decir: la materia y el medio que san Agus-
tin fundio, en sus vertientes tanto filosofica cuanto teologica. Esta
resulta la trama visible de aquellos procesos en los cuales echa raices
el mundo que atn hoy vivimos o, en palabras de Heidegger, “el pro-
blema general” (Heidegger, 1995: 167).

Pero, si solo ésta fuese la perspectiva, la que, en definitiva, ob-
servamos en los estudios anteriores, quedariamos en los limites del
problema tal como se planteaba en la década de los 20 y de los
’30 del siglo pasado, deudora —a su vez— de los estudios historico-
dogmaticos de teologos liberales del siglo XIX de la talla de Albrecht
Ritschl, es decir, la relacion entre Grecia y el cristianismo.

Aun aceptando que el cristianismo no se heleniza con san Agus-
tin, sino que el Hiponense respira una atmosfera que habia comen-
zado este proceso desde el s. II, el Neoplatonismo ofrecia las herra-
mientas necesarias para una exposicion de los contenidos de la fe.

Este es el punto para Heidegger, pues la lectura de estos proce-
sos desde una perspectiva historico-objetiva o de reconstruccion vi-
vencial (la vivencia como medio de conocimiento psicologico) con-
llevan la imposibilidad de comprender la «vida factica»; aplicado este
giro a san Agustin, la fe ocupa el lugar central y debe ser presentada
en términos de experiencia, es decir, en la fe misma y no en un puro

sistema racional de referencias (Heidegger, 1995: 171-172).

Los momentos de la interpretacion: la lectura de Conf. X, 1-23.

La interpretacion tiene como punto de partida la lectura en clave
hermencéutica del pasaje de Retractationes dedicado a Confessiones.
Luego, lo que Heidegger considera la introduccion al Libro X (capi-
tulos primero a séptimo), es decir, los sentidos del confesar (confiteri)
ante Dios y ante los hombres. Los capitulos octavo al decimonoveno

Open Insight « Volumen VIII « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 189-215

197



se ocupan del tema central de la memoria (quién soy para mi en los
jalones de mis recuerdos y olvidos). Las consideraciones sobre la
vida feliz [vita beata], a lo largo de los capitulos vigesimo a vigesimo-
tercero, y su vinculo con el gozo de la verdad [Gaudium de veritate].

Las Retractationes’ implican para san Agustin una revision o relec-
tura que salve la unidad doctrinaria a lo largo de las distintas etapas
de su vida intelectual: “corrijo mis errores” (Retr. 1). Este aspecto,
que podria formar parte de la historia de los dogmas, en la vertiente
objetivante sefialada por Heidegger, no entra en el ambito de la vida
pues, puesta en contexto, se refiere al conjunto de sus escritos.

El examen se detiene en el paragrafo siguiente, en el que san
Agustin dara dos notas susceptibles del analisis existencial que Hei-
degger considera conveniente para el prologo: por un lado, la cita
del texto biblico de Proverbios X, 19 (“En el mucho hablar no faltara
el pecado”) y, por otro, la turbacion profunda (Retr. 1) que el Hipo-
nense experimenta ante sus escritos; y esto en un doble sentido: ante
sus propios errores, que lo llevan a ocuparse de estas recensiones,
y por los escritos que circulan a su nombre, pero que no han salido
de su pluma, que, entonces, no forman parte de su entramado vital.

De los pasajes de Retractationes dedicados a Confessiones cita (Hei-

degger, 1995: 175):

Los trece libros de mis Confesiones alaban a Dios, justo y bue-
no, tanto por mis obras malas como por las buenas, y mueven
hacia ¢l el espiritu y el corazon humanos. Al menos en cuanto a
mi, eso hicieron en mi cuando las escribi, y contintian hacién-
dolo cuando se leen. Qué piensan otros de ellas, alla ellos; sin
embargo, s¢ que a muchos hermanos les han gustado mucho y
contintian gustandoles. Tratan de mi desde el libro primero hasta
el décimo; los tres restantes tratan de las Sagradas Escrituras,
desde aquello “En principio Dios creo el cielo y la tierra”, hasta

el descanso sabatico (Gen. 21, 2).*

3 En lo sucesivo, Retr.

4 Retr., 2: "Confessionum mearum libri tredecim, et de malis et de bonis meis Deum
laudant iustum et bonum, atque in eum excitant humanum intellectum et affectum. In-

Trdnsito de la fenomenologia a la hermenéutica. Heidegger lector de Confessiones X, 1-23
« Claudio César Calabresse

198



Heidegger no traduce a Agustin, pero introduce glosas que nos
orientan en la direccion de su interpretacion. “Los trece libros de
mis Confesiones, tanto por mis obras malas como por las buenas [en
mi ser, en mi vivir, en mi haber sido malas y buenas], alaban a Dios
justo y bueno...” (Heidegger, 1995: 175-176).°

Veamos, entonces, cual es la direccion de la comprension, sus
medios y los términos de la ejecucion de la comprension. El comen-
tario o la exposicion [das Referat] no es un nuevo texto que se sobre-
ponga al anterior en terminos de mas completo, sino que implica
el rodeo (die Umweg), es decir, el «<no-caminoy, en el que el avanzar
queda entorpecido y el tnico movimiento posible es profundizar;
asi entendemos la afirmacion de Heidegger, segiin la cual no hay
oposicion entre objetivo-subjetivo como validacion de procesos: no
simple descripcion orientada al objeto ni tampoco efusion de senti-
mientos. Esto nos da la direccion de la comprension.

Ast la direccionalidad coordina con los medios: lo que es propia-
mente discurso o aquello de lo que se habla, lo que realmente esta
ahi; se trata del presente de Agustin (deja atras su pasado): “Lo que
soy en el mismo momento de mis Confesiones” (Heidegger, 1995:
177); la declarada contemporaneidad implica una aproximacion y un
perfeccionamiento, que Heidegger lee como conexion entre el signo
de la temporalidad agustiniana y el horizonte del sentido; sin duda,
éste es un rastro que nos muestra con claridad el recorrido de la
lectura de Heidegger, pues como dijimos, no traduce, sino que hace
sucesivas compenetraciones del texto: sacar a luz la facticidad de la
vida de san Agustin y mostrar asi el «vivir en el mundo».

La ejecucion de la comprension: la alabanza (uno de los sentidos
de «confesion») al Dios justo y bueno en la literalidad del ser dado
al mundo y a su comprension; de ahi la glosa del giro agustiniano ya

terim quod ad me attinet, hoc in me egerunt cum scriberentur et agunt cum leguntur.
Quid de illis alii sentiant, ipsi viderint; multis tamen fratribus eos multum placuisse et
placere scio. A primo usque ad decimum de me scripti sunt, in tribus ceteris de Scriptu-
ris sanctis, ab eo quod scriptum est: In principio fecit Deus caelum et terram (Gen 1, 1),
usque ad sabbati requiem (Gen. 1, 2)".

5 “Confessionum mearum libri tredecim, et de malis et de bonis meis [in meinem bdsen
und guten Sein, Leben, Gewesensein] Deum laudant iustum et bonum..

Open Insight « Volumen VIII « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 189-215

199



citado: “tanto por mis obras malas como por las buenas [en mi ser,
en mi vivir, en mi haber sido malas y buenas], alaban a Dios justo y
bueno” (“et de malis et de bonis meis [in meinem bésen und guten Sein, Le-
ben, Gewesensein]”; las instancias del ser, del vivir, del haber sido malos
o buenos recuperan la identidad y la unidad de la confesion, que se
dirige a un Dios de perfeccion: “justo y bueno” [iustum et bonum]; nos
queda, en el analisis, a contraluz de la vida divina, la pertenencia a la
vida concreta, la profusion de su sentido en el tiempo (Heidegger,
1995: 177).

Aqui queda claro que no hay otra forma de poner atencion en el
ser humano que no sea historica; en efecto, la historia personal no se
opone a la perfeccion de Dios, en tanto dispone de su libertad; esta
es la via que abre propiamente a la interpretacion. Esta interpreta-
cion —para ser tal— debe constituirse en los términos de una decision
existencial.

Este acto esencial es el que conduce desde la subjetividad a la
ejecucion de la comprension, pues al ser ejercida contiene y sobre-
pasa la vision objetivante, que no podia ser solo dejada de lado sino,
en lo fundamental, asumida. Al hacer esto, funda su giro sobre si
misma y, por ello, la facticidad de la vida de san Agustin no es una
tautologia subjetiva (el riesgo permanente del interiorismo y de la
interpretacion de este) sino auto-presencia originaria o unidad de
la conciencia en acto (“tanto por mis obras malas como por las bue-
nas”).

La introduccion a la comprension del Libro X tiene cuatro mo-
mentos: a) el encuadre general del «confesar» (confiteri) y su signifi-
cado; b) el saber de si mismo; c) la objetualidad de Dios; d) la esencia
del alma.

;Que sentido tiene confesarse ante Dios, que en su infinita sabi-
duria todo lo sabe?

En principio, la confesion de Dios, en el sentido que conlleva el
genitivo subjetivo, expresa un detenimiento o pausa e implica que
la subjetividad esta siempre medida por la conciencia de si; en este
sentido, subjetividad significa simplemente la aptitud para abrirse
a la posibilidad de captacion, como una conciencia que no siempre
dispone de si; por ello, al ponerse ante Dios, no la niega, sino que la

Trdnsito de la fenomenologia a la hermenéutica. Heidegger lector de Confessiones X, 1-23
« Claudio César Calabresse

200



hace patente ante si como subjetividad consciente. Se implica, en-
tonces, una objetivacion, en tanto se da en los terminos de un hecho
que define una determinada intimidad subjetiva-objetiva.

¢:Que significa confesarse ante el projimo? En principio, un in-
forme, [ein Bericht], sobre el ser ahora, sobre la actualidad de san
Agustin, es decir, “dar cuenta de si o confesar lo que sabe de si mis-
mo” (Heidegger, 1995: 178).

La primera fase de la confesion es “Me converti en un problema
para mi mismo” (Conf 1V, 4, 9) [“Quaestio mihi factus sum”] o captacion
de lo humano; se trata del ir a tientas de la autoconciencia subje-
tiva, inadecuada respecto de si misma vy, por ello, percibida como
problema o percepcion nitida del despliegue dificultoso propio de
la existencia.

En otras palabras, se trata de la intimidad mas profunda —hasta
aqui— de la subjetividad: un cierto «modo en que soy», que sobre-
vuela los contenidos de la experiencia; en este agudizamiento sobre
el mundo de la propia existencia se halla una tendencia originaria de
la vida factica (Vélez Lopez, 2014: 37).

Se abre camino asi a la “tierra de la dificultad” que Heidegger
coordina con “;Qué amo, entonces, cuando te amo? (Conf. X: 6, 8)
[Quid autem amo, cum te amo?]. Pasamos, entonces, a confrontar al yo
en su captacion de lo divino. Si bien la hermencutica de Heidegger
pasa por los contenidos de aquello que vive en Dios y que, en cuanto
tal, es amado por el yo, se detiene breve, pero significativamente, en
la conjuncion temporal «cuando» (cum).

En efecto, si la primera persona del presente de indicativo pone
en juego la experiencia de Dios (en el texto latino, san Agustin hace
constante referencia a los contenidos de ver y oir respecto de Dios),
le corresponde a la finitud la alabanza: “y solo desde aht, en el «cuan-
do» anuncia el cielo y la tierra la alabanza de Dios, no ciertamente
cuando mi disposicion es la de quien esta investigando cientifica y
naturalmente” (Heidegger, 1995: 179).

La alabanza de Dios es justamente lo inverso de buscar inqui-
sitivamente en la naturaleza. En efecto, el trascender requiere una
determinada instancia de no-ser, es decir, el paso hacia la trascen-
dencia; la limitacion de la subjetividad radica en su finitud de ser.

Open Insight « Volumen VIII « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 189-215

201



Sin embargo, no resulta suficiente la limitacion para trascender;
debe también tener conciencia de esa limitacion: la alabanza de Dios
ocupa ese lugar en la interpretacion de Heidegger, en tanto pone
a Dios como lo absoluto que se confiesa. En esencia, este acto de
trascender reclama que el yo carezca completamente de aquello que
se alaba.

Por ello, la atencion de Heidegger se dirige a la unidad que se ge-
nera entre ambos seres: uno finito e intencionalmente encaminado
al segundo como su término (pasar por el mundo fisico y prescindir
de ¢l) y el otro, el reconocimiento de Aquel que nos hizo.

Heidegger sigue el recorrido de san Agustin de lo exterior
a lo interior, en la formulacion de la pregunta «;Que debe inqui-
rir2» Pero mas atn en la respuesta que da con la cita de Agustin
(«lo mejor es interiory): “;Preguntar siempre un «como»! Bajo un
«como»”(Heidegger, 1995: 180, n. 11).°

Si la pregunta esta siempre, aunque cada vez de una manera dis-
tinta, bajo un «como» vy si la realidad es todo lo que no es un yo,
esto significa que aquello que no es un yo no radica tanto en una
determinada vivencia de lo otro, sino —mas profundamente— en la
diferenciacion reflexiva que elabora la subjetividad en su finitud.

Por ello, el correlato entre la superioridad de lo que es interior
y el preguntar en el como («bajo» [unter] = lo que subyace al pre-
guntar mismo de la pregunta, lo que no se reconoce como tal en lo
que denominamos, en el parrafo anterior, diferenciacion reflexiva)
se configura en la infinitud de su expresion y se confirma en las for-
mas negativas o sub-yacentes de lo que se calla en lo que se expresa.
La subjetividad pasa a ser, entonces, lo no limitado, lo que puede ser
todas las cosas.

No se trata, claro esta, de una lectura de signo aristotélico, cuya
atencion esté puesta principalmente en las operaciones cognosciti-
vas, sino que proporciona la contingencia de la subjetividad que se
explicita en el significado de su expresion.

Como anota Heidegger (1995: 180), no hay un haber sido crea-
do objetivo y luego la nueva direccion de la investigacion, que el

"

6 “(‘'melius quod interius’): Immer ein ‘Wie' fragen! unter einem ‘Wie".

Trdnsito de la fenomenologia a la hermenéutica. Heidegger lector de Confessiones X, 1-23
202 « Claudio César Calabresse



autor presenta como «desplazamiento de la preguntax [die Verschie-
bung der Frage]: tal desplazamiento se produce bajo la presion de los
fenomenos, lo que literalmente significa para Heidegger: “ya no si
Dios es esto o aquello, sino si yo «en ello» = «con ello» = «viviendo
en ello» encuentro a Dios” (Heidegger, 1995: 181).”

¢En que consiste, para Heidegger, este desplazamiento de la pre-
gunta? En principio, toma la primera distancia de lo que mas arriba
ha denominado la tradicion griega afincada en el cristianismo; de ahi
el problema de la objetivacion también antes mencionado. Solo refe-
rimos lo obvio: encontrar a Dios es saberse viviendo en El.

Pero tratemos de avanzar en sus consecuencias. En principio,
importa comprender el giro de la cuestion: la concepcion agusti-
niana abandona las distintas experiencias lacidamente descriptas y
comprendidas en favor de una objetivacion que se connota en la no-
cion de evidente.

En efecto, aquella nocion de lo evidente solo puede aplicarse
de derecho a lo que se plantea formalmente como objeto de co-
nocimiento. Heidegger esta dando el paso inverso en su lectura: lo
evidente es el vidente en cuanto tal.

Si la auto-evidencia de la subjetividad resulta, en definitiva, su
propia evidencia, entonces, su sentido no es hallable en la reflexion
ni en los procesos de conocimiento. Solo cabe presentarla vivencial-
mente como tautologia no objetivable.

¢;Hasta que punto se puede mentar tal inmediatez? En principio,
una tautologia no objetivable no requiere demostracion alguna y, por
ello, la afirma un juicio inmediato. La tautologia que se pone de ma-
nifiesto en estos actos, no es ella misma un juicio, pero —esto es lo
relevante— esta conectada a todos los juicios.

Esto pone en marcha el camino de / hacia la memoria. El po-
nerse de camino [progredi] hacia la memoria debe estar acompanado
por la certidumbre de que esta aproximacion esta determinada por

las relaciones psicologicas que, en cuanto tales, es decir, en cuanto

7 “.. nicht mehr, ob dies und das Gott ist, sondern ob ich ,darin” = ,damit” = ,darin
lebend” Gott finde”.

Open Insight « Volumen VIII « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 189-215

203



habitos de seleccion y de clasificacion, resultan transmitidos por tra-
dicion (Heidegger, 1995: 181).

De ahi la pregunta sintetica de Heidegger: “;como abrirse paso
y acceder a otra dacion de sentido?” (1995:181) acerca de como
quebrantar la taxonomia esclerotizada y hallar otro entendimiento,
que sea nuevo (con el sentido aqui elidido de «viviente y verdadero»
por contraposicion a la gama de significados del adjetivo «heredado»

(iiberkommen).

Los momentos de la interpretacion: el asombro ante la memoria

En la interpretacion que sigue de la memoria, Heidegger intenta un
primer paso hacia la superacion existencial del orden de las relaciones
y del sistema de referencias objetivo de la psicologia. En este punto
no nos detendremos fundamentalmente sobre la sintesis del texto de
Confessiones sino, antes bien, en los comentarios que Heidegger suele
realizar y colocar entre paréntesis, luego de una cita o de un analisis.

Lo primero que en el comentario se senala es la falta de conti-
nuidad de la exposicion de san Agustin: no hay un todo ordenado li-
nealmente, sino giros y retrocesos, que buscan ahondar los «enigmas
de ejecucion» (Vollzugsrtseln) y traer a cuenta contenidos que no
habian sido tratados (Heidegger, 1995: 182).

En este sentido, Heidegger coloca entre paréntesis, luego de ha-
ber referido la direccion de san Agustin, lo siguiente: “Lo que Agus-
tin trae a colacion como fendmenos concretos desborda, desde el
punto de vista del puro contenido, y atendiendo sobre todo a como
explica los fenomenos, en qué nexos y determinaciones fundamen-
tales —como, por ejemplo, beata vita—, el marco y la estructura del
concepto usual” (1995: 182).°

El marco y la estructura del concepto usual [tiblichen] quedan

desbordados por el texto de san Agustin; esto es, precisamente, lo

8,(Was Augustin an konkreten Phdnomenen beibringt, rein inhaltlich, und vor allem wie er
die Phdnomene expliziert, in welchen Grundzusammenhédngen und -bestimmungen —z.
B. beata vita—, sprengt den Rahmen und die Struktur des (iblichen Begriffes).

Trdnsito de la fenomenologia a la hermenéutica. Heidegger lector de Confessiones X, 1-23
« Claudio César Calabresse

204



que interesa a Heidegger. La nocion de vida feliz constituye el ejem-
plo referenciado. Intentemos entender el motivo de ello.

La vida en cuanto feliz realiza su propio acto de conciencia y por
ello resulta particularmente activa; la facticidad del yo es radical,
pues se pone a st mismo en el primer plano del acto de conciencia.
En otros términos: el yo se encuentra siendo. Surge asi la vida como
verdad absoluta del yo, es decir, la aptitud de la subjetividad para
tenerse a si misma.

Este nivel, quiza el mas hondo, el yo mismo constituido en si,
radica agustinianamente, en vida feliz, pues la subjetividad esta en
su propia conciencia y, por ello, es un hecho (en el sentido latino de
factum), es decir, algo que no es pura objetividad, sino fundamental-
mente un hacer de su ser un hecho puro.

Asi se presenta san Agustin a Heidegger y por ello desborda la
cota de los conceptos usuales: la continuidad inasible de un momen-
to es mas que la explicacion conceptual.

Desde el momento que este proceso se transforma en «algo pen-
sado» [cogitatum] que tiene la voluntad de esencializarlo, desaparece
para esa subjetividad lo irreductible del «ser pensante» [cogitans] y
queda, como remanente, un pensamiento pensado, objetivado.

“y (los hombres) se olvidan de si mismos...” [...et (homines) re-
linquunt seipsos] cita Heidegger (1995: 182) a san Agustin, lo que sig-
nifica que no se admiran de que hablan de ello (las montanas, el mar,
los rios, los astros), porque de algan modo los habita interiormente;
por esta razon, el lector desprevenido queda desorientado por san
Agustin al momento de realizar una consideracion demasiado deta-
llada de la memoria. Por eso, ha dicho antes el Hiponense —tambien
citado por Heidegger—: “La admiracion [stupor] se apodera de mi”
(1995: 182).

;Como llegan los objetos no sensibles a la conciencia (ins
Bewuftsein)? (Heidegger, 1995: 184). En esta pregunta no esta men-
tado el proceso en si, sino su resultado en la memoria. Por el con-
trario, al reducir los hechos de conciencia al producto de la materia
se dice, por un lado, que estan ligados a procesos fisiologicos, y que,
por otro, son algo diverso de hechos tnicamente fisiologicos.

Open Insight « Volumen VIII « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 189-215

205



Complementariamente san Agustin se detiene en el correlato de
la memoria (o «tener disponible para»: praesto), es decir, el olvido
(oblivio); Heidegger calibra detenidamente la expresion agustiniana:
“La memoria por la que recuerdo, el olvido que recuerdo” (Memoria
qua meminerim, oblivio quam meminerim) (Heidegger, 1995: 188).

Primeramente se siente obligado a defender el modo de expre-
sion, que podria considerarse un barroquismo: no se trata ni de un
juego de palabras ni de sutilezas retoricas; por el contrario —acota
Heidegger— el problema esta planteado tan agudamente como es
posible (Heidegger, 1995: 188).

Heidegger considera entonces que praesto est («tener como dis-
ponible» ha glosado poco antes) referencia —todavia de manera in-
diferenciada— el contenido y la ejecucion de la representacion (Ver-
gegenwdrtigungsvollzug) de memoria y olvido; por ello, el problema
se mantiene en reconocer esta co—presencia, en tanto mantiene en
pie la aporia, dado que no pueden convertirse mutuamente y estar
presentes al mismo tiempo: para los que viven el olvido es posible
mantenerse sin representacion de ello.

Queda claro que, en esta circunstancia, la pregunta sobre que es
la memoria no es adecuada, aunque si tiene un sentido preparatorio;
el verdadero problema, el que es poco factible hallar con este modo
de preguntar, tiene que ver con el movimiento de la memoria, lo que
Heidegger intenta determinar como el contenido y como la ejecu-
cion de la representacion.

Si la memoria se mueve en la existencia humana, lo que es con-
cretamente, no debe buscarse en ella misma; su proposito, en efecto,
esta en su propio existir.

Con la finalidad de desocultar aquellas estructuras, constituye
tres niveles de comprension: a) el sentido referencial (Bezugssinn), b)
su sentido de ejecucion (Tollzugssinn), y c) el respecto de que, la re-
ferencia o sentido de contenido (Gehaltssinn). El sentido de ejecucion
tiene un significado especial pues, a diferencia de la noesis husserlia-
na, no pone el acento tinicamente en la forma cognoscitiva del acto.

La ejecucion (Jollzug) es una expresion que connota como se
realiza la vida, sin reducirla a los actos de conocimiento, aunque

tampoco excluyendolos. El sentido de ejecucion (Vollzugssinn) tiene

Trdnsito de la fenomenologia a la hermenéutica. Heidegger lector de Confessiones X, 1-23
« Claudio César Calabresse

206



una primacia sobre los demas en la medida que determina de qué
modo concreto se realiza la referencia al objeto y como éste se hace
presente. Los objetos no tienen un sentido independiente del modo
como nos relacionamos o nos comportamos hacia ellos (De la Maza,
2005: 138).

Heidegger deja abierto el espacio sobre la aporia del olvido (obli-
vio) con la siguiente cita de san Agustin y dos glosas: “Y entonces (...)
estoy seguro de que recuerdo el mismo olvido [«El tener olvidado»],
mediante el cual se oculta lo que recordamos [«Lo que queremos
tener presente»]” (Heidegger, 1995, 189).°

;Que se gana con la diversificacion de la pregunta? En principio
hay asi una interconexion fenomenologica entre «amar»/«buscar» y
la representacion de los modos subjetivos de estar ante las cosas, que
tiende a hacer comprensible la objetividad en sentido ontico.

Esto sucede por la misma validez de la subjetividad, cada vez que
es también considerada como fenomeno; ello implica que la investi-
gacion (el buscar de Heidegger) tiene la direccion de cada uno de los
modos en que aquella subjetividad esta dada.

Lo que denominamos vivencia es, en realidad, un conjunto de
vivencias en las que se distingue sucesivamente un antes y un des-
pues, pero en la unidad de la corriente. Es el espacio del mundo
vital, tal como lo encontramos en Husserl (el vivir la actitud vital).

En este proposito de volver relativo todo intento de objetivis-
mo, la subjetividad se comprende a si misma como «presencia en si»,
como el modo de percibirse ahi. Si consideramos temporalmente
esta relacion, hablamos del instante.

Por ello, ;qué amo? o ;qué busco? tiene una respuesta inmediata
en san Agustin: la vida feliz. La direccion del buscar se sostiene ahora
en una teoria general del acceso (Heidegger, 1995: 193).

¢A donde conduce el acceso (der Zugang)? A concretar la pregun-
ta sobre como se ha de buscar a Dios; por ello, la pregunta ha muta-
do del amar (amare) al buscar (quaerere); «mutary» significa transfor-

marse manteniendo el primer estado, pues el amar esta en el buscar

9 “Ettamen [...] ipsam oblivionem [das Vergessenhaben] meminisse me certus sum, qua
id quod meminerimus [was wir vergegenwdirtigen wollen] obruitur.

Open Insight « Volumen VIII « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 189-215

207



y viceversa, en especial si el objeto es Dios. El centro del discurso
retoma la nocion de ejecucion (derVollzug).

Este giro implica que Heidegger ha puesto en relacion el pasaje
ya citado de Conf. (X, 6, 8) con otro del mismo libro, que abre el
camino al giro que aludimos; nos referimos a X, 29: “Cuando te
busco, Dios mio, busco la vida feliz. Te busco para que viva mi alma”
(Heidegger, 1995: 192-193)."

En este sentido, Costantino Esposito (2006: 60) sefiala que bus-
car a Dios significa buscar la vida y buscar la vida tiene el significado
de una preocupacion en torno a la vida, es decir, aquella inquietud
que es la vida misma como angustia.

En el cruce de textos que mencionamos, Heidegger recobra el
significado de la vida feliz (beata vita) a partir de la experiencia del
gozo (gaudium); se pone de manifiesto aqui un cambio profundo en
la elucidacion de lo que significa experimentar: no alcanzar un co-
nocimiento, sino una identificacion en el nacleo del sujeto en quien
se da la experiencia. Asi explica Heidegger la condicion de expertus,
de persona experimentada, que reclama para si san Agustin (Conf. X,
30), en tanto disfruta de su yo.

Si la vita beata se reconoce en el regocijo del que percibe tal
experiencia, entonces, se transforma en el camino de la alegria [“in
der Weise der Freude”] y el modo en el que existe: “El deleite es el fin
de la preocupacion” (“delectatio finis curae”) (Heidegger, 1995: 196).
Por ello, el estado de tristeza actual no es impedimento para cesar la
actualidad de la alegria, pues la vida feliz [vita beata] no se circunscri-
be al feliz [beatus], sino que también incluye al desgraciado [miser] en
cuanto es el tono en el que existe el existente.

Heidegger se preocupa en dejar claro que no se refiere a estados
de animo en el sentido psicologico de la expresion. En efecto, si la
felicidad es algo que esta disponible (verfiighar), como el ambiente
propio del Dasein y como lo que constituye significativamente su
mundo, ésta le es accesible (erreichbar) (Heidegger, 1995: 196).

10 “Cum enim te, Deum meum, quaero, vitam beatam quaero; quaeram te, ut vivat anima
mea".

Trdnsito de la fenomenologia a la hermenéutica. Heidegger lector de Confessiones X, 1-23
208 « Claudio César Calabresse



Esta es la formalidad de la felicidad; lo que importa, sin embar-
go, es como se la apropia cada uno, pues en ese momento es real
para cada uno. En este sentido, el estado de animo implica que el
encuentro con la vida feliz no se limita necesariamente a ella, sino
que se explica como toma de conciencia de ella.

El horizonte de la consideracion se transforma en estos térmi-
nos: si la felicidad es accesible en cuanto constituye su mundo como
un giro sobre si mismo, entonces, y de modo enfatico, aquella es
tautologica y heterologica (el yo sale al encuentro de algo que no se
reduce a ¢l).

El correlato feliz/desgraciado (beatus/ miser) significa, en el pre-
sente contexto, que el Dasein conserva sus limites al referirse a estas
vivencias reflexivamente, en tanto que objetivarlas resulta, en un
sentido concreto, desposeerlas de su caracter originario de vivencia.

La relacion de copertenencia previa a la objetivacion es nece-
sariamente imprecisa, porque es la posicion del Dasein ante la tota-
lidad del ser; es evidente que imprecision no tiene aqui un sentido
peyorativo o descalificador, sino que expresa la posicion primigenia
del Dasein frente al todo como todo. Para que se pudiera sostener un
sentido descalificador de imprecision se requeriria que lo puesto en
consideracion fuese claramente determinado en su entidad.

La vivencia originaria de quien sale al encuentro de la verdad se
expresa en terminos de alegria: alli donde la vida ha salido a nues-
tro encuentro, justamente alli experimentamos su verdad. En estas
experiencias, en las que no queremos ser enganados, se produce el
encuentro con la verdad.

Si se acepta que un modo de hablar es un modo de pensar, en-
tonces, esta alegria nunca llega a un modo de «no ser», en el sentido
de «no ser ya». La verdad que encuentra la vida feliz es la propia
conciencia de si y de Dios —“la vida de la vida” (VI, 10)—. Por ello,
el recurso de la alegria le otorga al itinerario un dinamismo que no
es de rigida unidad, sino de una corriente que vuelve al Otro y lo
descubre como manantial.

Este parece el sentido mas intenso de la lectura para Heidegger:
la memoria coloca al hombre frente a su propia existencia, haciendo
un infinito del horizonte de posibilidad. Se vincula asi la memoria,

Open Insight « Volumen VIII « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 189-215

209



que rescata la existencia de su propio fluir y que implica la idea de
un tiempo originario, con la felicidad que goza de la verdad y de la
propia verdad. La presentacion que san Agustin hace de memoria y de
gozo y la personalisima lectura de Heidegger abren una nueva forma
de entender el tiempo (Dias, 2011: 71).

Sin embargo, hay una fragilidad intrinseca de la vida y de la me-
moria: la verdad puede caducar o tomar una direccion descendente,
(in der Abfallsrichtung) (Heidegger, 1995: 199-201; Dahlstrom, 2010:
268). La alegria esta acechada entre el ruido interior de la agitacion
y el alboroto, pero el tenue eco que se conserva en la memoria man-
tiene el reclamo de su existencia en relacion a la verdad.

/A queé se debe que la autentica verdad no sea considerada sino
odiada, si ésta esta ahi naturalmente dada? La cita poco anterior de
san Agustin dice: “Hay todavia un poco de luz [modicum lumen] en los
hombres” (Conf. X, 23, 33) y luego la indicacion sobre «un poco de
luz»: tiene fundamentalmente un sentido de ejecucion (Vollzugssinn)
que se aplica a la experiencia factica, es decir, la direccion propia del
experimentar (en el sentido que esto adquiere en la re-presentacion
de usar o considerar). Este es el hilo conductor de su analitica de la
facticidad, que, como tal, lo aleja de la consideracion metafisica de la
luz, pues se aplica al seguimiento de la vida en movimiento.

Todo fenomeno vital reside en un cierto impulso que lo deli-
mita; tal delimitacion comprende ese movimiento hacia la realidad
que llamamos percepcion. Implica un cierto estado de indigencia en
comprender lo que es como tal; éste es el principio y el limite de la
experiencia, que no pertenece propiamente a la esfera de la concien-
cia, en cuanto vivencia.

En razon de ello, el giro «<mundo propio» (Selbstweltlich) (Heide-
gger, 1995: 219) es un modo de plantear la experiencia a partir de la
actividad que implica la propia experiencia, antes que del contenido
de conocimiento que pudiera expresar (Fischer, 2007: 338).

Consideramos que asi se concentra el paso de la fenomenolo-
gia a la hermencutica, pues la pregunta sobre quién sobrelleva estos
procesos posibilita el acceso al analisis de la experiencia vivida.

En la subjetividad como «ipseidad» echa raices el donde de la
pregunta por el ser. El sentido de ejecucion, al que nos referimos

Trdnsito de la fenomenologia a la hermenéutica. Heidegger lector de Confessiones X, 1-23
210 « Claudio César Calabresse



mas arriba, se completa y acrecienta en la sugerencia de Heidegger
sobre el sentido de la luz: hilo tematico de una filosofia de la vida
inaccesible a la metodologia fenomenologica, con el sentido que ésta
tiene en Husserl, porque la habita el problema del sujeto.

En efecto, no se trata de fijar y, consecuentemente, de describir
terminos que expresan lo que Heidegger llama objetivar, sino de
determinar queé se da en la facticidad del tiempo; lo que se da no es
otra cosa que un momento (Caracterizado, por consiguiente, por la
parcialidad y la precariedad), factible de ser reconstruido de mane-
ra retrospectiva al interior de su devenir perpetuo (la totalidad de
aquel momento).

Si la fenomenologia descansa en que «fenomeno» es «aquello
que simplemente se da», entonces, este darse se cumple necesaria-
mente en un contexto determinado por el sentido, es decir, por la
confluencia de tendencias y motivaciones.

Se impone la pregunta sobre el sentido: ;que organiza o estruc-
tura el mundo en que vivimos? Esta pregunta se desliza sobre dos
cuestiones que resultan inescindibles de ella: a); Cual es el sentido de
«origen»? y b);Cual es el origen del sentido? Esta segunda es la que
resulta definitiva en la interpretacion que nos ocupa (Villevieille,
2013: 90; Rodriguez, 1997: 28).

La importancia (die Bedeutsamkeit) (Heidegger, 1995: 219) del
conjunto de la pregunta radica en que el ntcleo de articulacion de lo
que se da en el mundo es la vida, segin la semantica helénica de vida
(z0é). En este sentido concreto, la fenomenologia de cufio husserlia-
no va camino a la hermenéutica de la facticidad o manifestacion de
la experiencia desde la que se forma un concepto (Leon, 2009: 3-4).

Ancla aqui la radicalidad de la dimension semantica, pues ésta
delimita el contexto de la experiencia originaria. Asi como no ex-
presamos lo que es el ser, sino lo que pensamos de ¢l, queda claro
que la facticidad requiere de un lenguaje que represente de manera
creativa y lo mas vivencialmente posible los conceptos intuidos en la
experiencia. Esta relacion debemos comprenderla siempre de ma-
nera provisional, al ser susceptible de permanente profundizacion.

Open Insight « Volumen VIII « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 189-215

211



Conclusion

En Agustin y el Neoplatonismo, Heidegger se ocupa de desmontar las
interpretaciones que, desde distintos puntos de vista, objetivizan,
es decir, abandonan a la irrealidad del desconocimiento su tema de
estudio. Ello no implica retomar una senda subjetivizante, pues seria
tan improductiva como la primera; en efecto, en ambos casos, queda
oculta la trama de la vida efectivamente vivida. Este es el sentido
de llevar adelante la critica a los autores estudiados y poner en evi-
dencia que, en esos terminos, la vida queda fuera del conocimiento
historico.

Para alcanzar efectivamente este objetivo, el primer paso con-
siste en considerar «el sentido del acceso» (Zugangssinn), que abre la
discusion de las tres concepciones presentadas en la primera parte
del texto.

En efecto, queda claro que, desde la perspectiva de Heidegger, la
historia del pensamiento presentada a partir de sintesis paradigmati-
cas no resulta representativa del acontecer historico; asi, por ejem-
plo, Agustin y el problema de la cultura cristiana (E. Troeltsch); Agustin
y el descubrimiento de la piedad en el Mundo Antiguo (A. von Harnack)
y, por ultimo, Agustin y el fundamento de la realidad absoluta de la expe-
riencia interior (W. Dilthey). Todas ellas expresan un planteo metodo-
logico inadecuado, porque implican una completa incomprension de
lo que significa «objetividad historica» (la distincion verdadero—falso
tiene un lugar relativo en la comprension de la historia).

Por ello, el joven Heidegger se aboca a la captacion de las es-
tructuras del ser como vida factica: este es el objeto de la aplicacion
del modelo de lectura de Heidegger. En este sentido, la posibilidad
de alcanzar este objetivo radica en la capacidad de distinguir las ca-
tegorias conceptuales que constituyen las diversas interpretaciones
culturales y experienciales.

Realizada esta primera precision, plantea la ejecucion del acceso
(Zugangsvollzug), que consiste en echar raices en la vida; la ejecucion
(Vollzug), en efecto, es el punto de partida de la comprension; ello
implica que la realidad es resultado de aquella efectuacion y que ésta

tiene un claro sentido semantico.

Trdnsito de la fenomenologia a la hermenéutica. Heidegger lector de Confessiones X, 1-23
212 « Claudio César Calabresse



Es aqui donde se define la distancia con la metafisica tradicional,
pues ésta descansa en la seguridad de poder descubrir lo constitutivo
de la realidad mediante el lenguaje. Por el contrario, en el sentido
que Heidegger plantea la ejecucion (der Vollzug), la operacion esta
sostenida en la semantica que el proceso implica. Esto significa, por
un lado, que, en el caso que nos ocupa de san Agustin, el acceso a
la vida factica es textual y, por otro, que la puesta en marcha o eje-
cucion del proceso consiste en interpretaciones que organizan un
horizonte de sentido.

Esta direccion tiene dos pasos esenciales: por un lado, el comen-
tario (Das Referat), que no es propiamente un texto mas completo en
cuanto al sentido, sino un restablecer para si la comprension del tex-
to. Por otro, las glosas o paréntesis en los que Heidegger reescribe
en clave propia el sentido del latin de san Agustin (recordemos que
lo declar¢ intraducible a causa de su perfeccion).

Este modo de comentario no implica avanzar en la clarificacion
del verdadero sentido sino, por el contrario, un cierto detenerse en
el «no-camino» (die Umweg), donde avanzar queda entorpecido. En
consecuencia, el tnico movimiento posible es profundizar; asi en-
tendemos la afirmacion de Heidegger de que no hay oposicion entre
objetivo-subjetivo como validacion de procesos: no simple descrip-
cion orientada al objeto, ni tampoco efusion de sentimientos. Asi
percibimos también la direccion de la comprension.

El tema y el metodo fueron tratados simultaneamente por el
joven Heidegger; el méetodo queda definido por la vida factica. Por
ello, una y otra vez surgen los intentos por responder la misma pre-
gunta: ;como es posible aprehender el fenomeno de la vida sin ha-
cer uso de las herramientas intelectuales objetivantes de la tradicion
griega asumida y transformada por el cristianismo?

Podemos concentrar los distintos accesos que dimos como res-
puesta, en el presente trabajo, en estos términos: si el ser de los
entes, considerada esta expresion en sede fenomenologica, es alcan-
zable como fenomeno, significa que éste se muestra en su «comoy,
al que se accede por via hermencutica. Hemos sehalado antes que
la tarea de interpretar no es especificar algo en tanto comprendido,

sino abrir maximamente las posibilidades de comprender.

Open Insight « Volumen VIII « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 189-215

213



Nuestro aporte consiste en haber sefalado que, en la lectura que
Heidegger hace de san Agustin, comienza a mostrarse el camino de
la hermeneutica en cuanto permanente ejercicio de auto-interpre-
tacion del estado de cosas, al que se accede en la lectura de aquel
«COMOoY.

Aqui encontramos claramente subyacentes las intuiciones funda-
mentales de las estructuras del Dasein y, con nitidez, desde el punto
de vista del metodo, la fenomenologia que transita hacia la herme-
néutica en el ejercicio del «no camino» [die Umweg], uno de los mo-

dos de estar en relacion con el mundo.

Referencias bibliogrdficas

Fuentes

Heidegger, M. 1995. ,Augustinus und der Neuplatonismus®. En Phdnomenologie des
religiosen Lebens, GA 60, 160-269. T. Regehly, C. Strube, M. Jung (hrsg.).

Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann.

. “Agustin y el neoplatonismo”. (1997). Fenomenologia de la vida reli-
giosa, 23-210. J. Mufioz (trad.). Madrid: Siruela.

. “Agostino e il Neoplatonismo”. (2003). Fenomenologia della vita reli-
giosa. G. Gurisatti (trad.). Milano: Adelphi.

. “Augustine and Neo-Platonism”. (2004). The Phenomenology of Re-
ligious Life, 115-226. M. Fritsch, J. A. Gosetti-Ferencei (trad.). Bloomington:
Indiana University Press.

. “Augustin et le Néoplatonisme”. (2011). En Phénoménologie de la vie
religieuse, 178-344. J. Greisch (trad.). Paris: Editions Gallimard.

Repertorio

Camilleri, S. (2008). Phénoménologie de la religion et herméneutique théologique dans la
pensée du jeune Heidegger: Commentaire analytique des fondements philosophiques de la
mystique médiévale (1916-1919). Dordrecht: Springer Netherlands.

Campbell, S.M. (2012). The Early Heidegger’s Philosophy of Life. Facticity, Being and Lan-
guage. New York: Fordham University Press.

Trdnsito de la fenomenologia a la hermenéutica. Heidegger lector de Confessiones X, 1-23
214 « Claudio César Calabresse



Caputo, J.D. (1999). “Heidegger and theology”. En Ch. B. Guignon (ed.). The Cam-
bridge Companion to Heidegger, 270-288. New York: Cambridge University
Press.

Dahlstrom, D.O. (2010). “Truth and Temptation: Confessions and Existential Analy-
sis”. En S]. Grath, A. Wiercinski (eds.). A Companion to Heidegger’s Phenomenology
of Religious Life, 263-284. Amsterdam / New York: Rodopi.

De la Maza, L.M. (2005). “Fundamentos de la Filosofia Hermenéutica: Heidegger y
Gadamer”. En Teologia yVida, XLVI: 122-138.

Dias Sousa Ferro, B. (10 octubre, 2016). Heidegger leitor de Agostinho: A memdria como
fendmeno existencial. Faculdade de Ciéncias Sociais e Humanas, Lisboa, Univer-
sidade Nova de Lisboa. Obtenido en: https://run.unl.pt/

Escudero, J.A. (10 octubre, 2016). EI programa filosdfico del joven Heidegger. Introduccién,
notas aclaratorias y glosario terminoldgico sobre el tratado “El concepto de tiempo”. Bar-
celona: Herder. Obtenido en: www.herdereditorial.com > Filosofia > Ensayos.

Esposito, C. (2011). “Heidegger, von der Faktizitit der Religion zur Religion der
Faktizitit“ N. Fischer—FW. von Herrmann (hg.). Die Gottesfrage im Denken Mar-
tin Heideggers: 47-68. Hamburg: Meiner Verlag,

Fischer, M. (2013). Religiose Erfahrung in der Phdnomenologie des friihren Heidegger. Got-
tingen: Vandenhoeeck & Ruprescht.

Flamarique, L. (2013). “Practicar la verdad: Sintonfas y disonancias de Heidegger con
el libro X de Confesiones”. Tdpicos, 44: 115-148.

Held K. (1995). “Edmund Husser]”. En O. Hoffe. Klassiker der Philosophie.Von Immanuel
Kant bis Jean Paul Sartre, 11: 274-297. Miinchen: Verlag Beck.

Leo6n, EA. (10 octubre, 2016). “El giro hermenéutico de la fenomenologia en Martin
Heidegger”. Polis, § (22): 267-283. Obtenido en: http:/ /bit.ly/ 1bf80q9

Rodriguez, R. (1997). La transformacién hermenéutica de la fenomenologia. Una interpreta-
cion de la obra temprana de Heidegger. Madrid: Tecnos.

Stanley, T. (2010). Protestant Metaphysics after Karl Barth and Martin Heidegger. Eugene
(Oregon): Cascade Books.
Toadvine, T, L. Embeec (eds.). (2002). Merleau Ponty’s Reading of Husserl. Dordrecht:

Kluwer Academic Publishers.

Vélez Lopez, G.D. (2014). Vida y Filosofia: la génesis de la vida filosdfica en Heidegger.
Bogota: Fondo Editorial EAFIT.

Villevieille, L. (2013). “Heidegger, de I'indication formelle a I’existence”. En Bulletin
d’analyse phénoménologique IX, 5 : 1-96.

Open Insight « Volumen VIII « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 189-215

215



