
189Open Insight • Volumen VIII • Nº 13 (enero-junio 2017) • pp. 189-215

Tránsito de la fenomenología a la hermenéutica. 
Heidegger lector de Confesiones X, 1-23

Transit from Phenomenology to Hermeneutics. 
Heidegger reader of St. Augustine’s Confessions X, 1-23

Claudio César Calabresse
Universidad Panamericana, México

ccalabrese@up.edu.mx

Recibido: 16/11/2015 • Aceptado: 01/09/2016 

Resumen

En este artículo, hacemos un seguimiento de la lectura que hiciera el joven 
Heidegger del libro X (capítulos 1-23) de Las Confesiones; en ella se presen-
ta, por un lado, la refutación de aquellos planteamientos que intentan alcan-
zar síntesis de épocas y que por ello desrealizan necesariamente el ahora y 
el yo de Agustín, en este caso. Luego seguimos de cerca los distintos pasos 
del procedimiento de lectura de Heidegger y sus resultados. 

Palabras clave: Agustín de Hipona, agustinismo, fenomenología, hermenéutica, joven 

Heidegger.

Abstract

In this paper, we track the young Heidegger’s reading on Book X (chapters 
1-23) of Confessions; it shows, on the one hand, the refutation of those posi-
tions that seek to achieve a synthesis of different epochs and that, therefore, 
necessarily draw out of reality Augustine’s «now» and his «self» in this case. 
Then, we follow closely the various steps of Hidegger’s process of reading 
and its results.

Keywords: Augustine of Hippo, Augustinism, Hermeneutics, Phenomenology , Young Heidegger.



190 Tránsito de la fenomenología a la hermenéutica. Heidegger lector de Confessiones X, 1-23
 • Claudio César Calabresse

Introducción

En el presente trabajo, se considera la siguiente tesis: en la lectura 
del libro X de las Confesiones (capítulos 1-23),1 Heidegger define el 
tránsito de la fenomenología a la hermenéutica. En este paso, en el 
que se despliegan las tensiones entre «objetivo» y «subjetivo» y la 
imposibilidad de una elección unilateral de uno u otro, se pone de 
manifiesto la importancia de la noción del «no-camino» (die Umbeg), 
uno de los modos de estar en relación con el mundo.

La argumentación en favor de la tesis tiene dos momentos: por 
un lado, presentamos el desmonte que efectúa Heidegger de la bi-
bliografía más representativa de la época, en lengua alemana, dedi-
cada a la comprensión de las obras y a la significación histórica de 
san Agustín; de este análisis hacemos un seguimiento literal, porque 
prepara y delimita la lectura propiamente dicha de san Agustín y los 
modos de su realización. Por otro lado, presentamos la experiencia 
de lectura de Heidegger y sus claves.

Si bien la mencionada lectura conlleva instancias de apropiación 
(tal como presentamos más adelante), en nuestro artículo nos dete-
nemos en los intersticios que va dejando Heidegger cuando cita a san 
Agustín e introduce –entre paréntesis– un comentario o una glosa, 
o cuando el propio Heidegger realiza una síntesis ante el frecuente 
recurso estilístico de la amplificación. 

Heidegger plantea su lectura como deslinde (Heidegger, 1995: 
159), respecto de la particular concepción histórica y doctrinal de 
Ernst Troeltsch, Adolf von Harnack y Wilhelm Dilthey; todas ellas 
concuerdan en la alta valoración del papel asignado a san Agustín. 
Coinciden en que en él descansa la teología medieval y en que su 
recepción se dio como agustinismo o platonismo cristiano, es decir, 

1  En lo sucesivo, se abreviará: Conf.



191Open Insight • Volumen VIII • Nº 13 (enero-junio 2017) • pp. 189-215

como el entramado de interpretaciones de que fue objeto la obra de 
san Agustín a lo largo de la Edad Media, hasta el siglo XIII y, desde 
ahí, en intensa discusión con el aristotelismo, como una determi-
nada concepción de la gracia. Estos autores comparten, aunque en 
distinto grado, el intento de objetivar el pensamiento de san Agustín, 
lo que trajo como consecuencia impedir o, al menos, dificultar lec-
turas renovadas.

En el segundo punto, el mencionado seguimiento de los distin-
tos pasos de la lectura implica distinguir tres instancias: a) avanzar 
con el procedimiento de «la ejecución del acceso» (Zugangsvollzug); 
b) «el sentido de acceso» (Zugangssinn); c) «el saber gozoso» (Gau-
dium de veritate). 

Este artículo pretende, entonces, seguir el rastro de una lectura 
de san Agustín original y profunda, ordenada por una intuición en la 
que el propio Heidegger anticipa aspectos de la metodología de Ser 
y Tiempo.

Los momentos previos de la interpretación: el triple deslinde de Heidegger

El texto de Ernst Troeltsch estudia a san Agustín desde el punto de 
vista de la filosofía de la cultura. “El problema de la cultura pasó a 
convertirse en el gran problema de los pensadores cristianos”, cita 
Heidegger a Troeltsch (1995: 160); para Heidegger, «el problema de 
la cultura» (das Kulturproblem) significa el modo en que el cristianismo 
asume los bienes de la cultura en el contexto de la noción de salvación.

El carácter acuciante del problema radica en que la respuesta 
implica la forma en la que el cristiano, individualmente, y la cris-
tiandad, como paradigma, resuelven su relación con el mundo, dado 
que la propia noción de trascendencia había abierto una grieta en el 
corazón mismo del paganismo, pues éste, en el marco de sus grandes 
corrientes filosóficas, enfatiza la mutua dependencia entre cosmos-
Bien con Platón, cosmos-Primer Motor con Aristóteles y cosmos-
Uno con Plotino. 

Heidegger alerta que la trascendencia teórica tuvo como corre-
lato la declinación del valor de la experiencia (Flamarique, 2013: 



192 Tránsito de la fenomenología a la hermenéutica. Heidegger lector de Confessiones X, 1-23
 • Claudio César Calabresse

116-117). La filosofía de la cultura será para el cristianismo, al menos 
a partir de san Agustín, el intento permanente de reconciliarse con 
el mundo como arquitectura del saber y como fuente de sabiduría.

Heidegger descalifica la interpretación de Troeltsch, pues este 
último entiende el problema de la cultura, en primer término, como 
orientación en la formación educativa y luego como expresión de 
una dogmática teológica; en efecto, este modo de comprensión no 
deja espacio para la interpretación fáctica, que es del interés de Hei-
degger; por ello, señala que su exposición tiene el defecto de la ge-
neralización (Heidegger, 1995: 162).

El segundo texto que revisa Heidegger es el de Adolf von Har-
nack: a su juicio, este autor tiene mayor familiaridad con los textos 
de san Agustín que Troeltsch y su modo de enfrentar el tema es más 
conciso: desde la historia de los dogmas.

Es evidente que el enfoque es más atractivo para el empeño de 
Heidegger, pues von Harnack percibe que lo más característico de 
san Agustín no consistió en configurar un nuevo sistema dogmático, 
sino en renovar la religiosidad mediante la piedad, es decir, puso la 
religiosidad en el centro de la comunidad y el cultivo de los corazo-
nes como don y tarea.

La noción de renovación de un sistema dogmático mediante la 
gracia concita el interés de Heidegger, en cuanto conlleva la tensión 
entre tarea del teólogo y existencia en la gracia, cuyo cometido es 
renovar la comprensión del mundo en el propio corazón y en la co-
munidad que lo vive (Caputo, 1999: 284).

La lectura de Heidegger se interesa en este paso, en cuanto lo 
interpreta en los términos de una religiosidad que busca vivir el dog-
ma en el sujeto, pues en él se expresa el impulso hacia la plenitud de 
la auto-comprensión (Camilleri, 2008: 242).

En la visión de W. Dilthey, el cristianismo implica una notable 
novedad: la vida anímica se concentra en sí misma. ¿En qué consiste 
la vida nueva que trae el cristianismo? La ciencia antigua se había 
mantenido en los límites del mundo externo, pero ahora la vida aní-
mica se convierte en problema (Stanley, 2010: 71-73).

Para Heidegger, la consecuencia central es que la revelación de 
Dios en Cristo (realidad histórica) sale de la trascendencia de claro 



193Open Insight • Volumen VIII • Nº 13 (enero-junio 2017) • pp. 189-215

cuño platónico e ingresa de lleno en la experiencia (Heidegger, 1995: 
164). Éste, para Dilthey, es el origen de la conciencia histórica.

Para el mismo autor, lo más significativo del aporte de san Agus-
tín es que opuso la realidad de la experiencia interior al escepticis-
mo. Pero este aporte queda, en buena medida, invalidado por el giro 
hacia la metafísica (en sentido clásico, que para Heidegger significa 
«platónico»): «las verdades eternas» son las ideas en la conciencia 
absoluta de Dios.

Para Dilthey, la búsqueda de Agustín se centra en hallar un fun-
damento por el cual el alma permanezca idéntica a sí misma y así 
sostenga y explique sus transformaciones; Heidegger rechaza com-
pletamente la afirmación que de aquí deriva Dilthey: esto no se lo-
gró hasta Kant y Schleiermacher.

La crítica a W. Dilthey conlleva plantear el problema de la ob-
jetividad histórica como condición de posibilidad de la conciencia 
histórica pues se trata, precisamente, de su formación. Aunque in-
terpretándola a contraluz, la lectura de Dilthey ha resultado decisiva 
para Heidegger.

La pregunta acerca de cuál de las tres concepciones históricas 
de aproximación a san Agustín –cultural, dogmática o científica– sea 
la correcta desnaturaliza el planteo de la objetividad histórica. En 
efecto, no es posible inferir interpretativamente la concepción usual 
y acrítica de verdadero y falso en la historia (Heidegger, 1995: 165). 
Ello implica tanto desechar el relativismo que surge de la simple 
comparación de las distintas visiones y del escepticismo que se en-
cuentra en su planteo. Dicho escepticismo se haría también presente 
en la decisión de declarar igualmente válidas las tres aproximaciones.

Se comprende así que el ordenamiento cronológico de los he-
chos acontecidos en el pasado no implica necesariamente la com-
prensión historiográfica de ellos: ¿cuál es la medida de los cono-
cimientos heredados? La consecuencia inmediata de esta pregunta 
requiere fundamentar la objetividad histórica en la comprensión del 
despliegue de la conciencia histórica (Escudero, 2008: 52). 

La decisión de Heidegger de no entregar las nociones de expe-
riencia y conocimientos históricos a la mensura del conocimiento 
heredado le obliga a plantear su apropiación genuina; ello implica 



194 Tránsito de la fenomenología a la hermenéutica. Heidegger lector de Confessiones X, 1-23
 • Claudio César Calabresse

la apertura del “sentido de la ejecución de la experiencia histórica 
operante” (Heidegger, 1995: 166).

Procedimiento que desmonta las lecturas de Troeltsch, von Harnack y 
Dilthey

Debemos preguntarnos sobre el alcance del término «ejecución» 
[der Vollzug], en el texto, según la acepción que se emplea para las 
obras musicales. Heidegger retoma este término, que proviene de 
la herencia fenomenológica de Husserl,2 en quien representa el ca-
rácter realizativo de cada acto de conciencia (Heidegger, 1995: 274-
297). 

El primer paso de la fenomenología como hermenéutica consis-
te en considerar primero «el sentido del acceso» (Zugangssinn) y lue-
go «la base motivacional para el enfoque y la ejecución del acceso» 
(Motivbasis für Zugangsansatz und Zugangsvollzug).

Si bien las «direcciones del acceso» (Zugangsrichtungen) son di-
versas (ética, religiosidad, fundamentación teórica), concuerdan en 
el sentido de ese acceso, es decir, la lectura de san Agustín se realiza 
desde los tres puntos de vista, cada uno de los cuales ordena su in-
terpretación en un marco diverso.

La captación de las estructuras del ser es el objeto de la aplica-
ción del modelo de lectura de Heidegger; la condición de posibilidad 
de alcanzar este objetivo radica en la capacidad de distinguir las ca-
tegorías conceptuales que constituyen las diversas interpretaciones 
culturales y experienciales.

«La ejecución del acceso» (Zugangsvollzug) consiste en echar raí-
ces en la vida; «ejecución» (der Vollzug), en efecto, es el punto de par-
tida de la comprensión; ello implica que la realidad es resultado de 

2  En E. Husserl, en la relación Vollzug – Vorliegen («efecto» – «efectuación»), el suje-
to sale para captar el objeto en su propia identidad (la identidad que le es propia en 
cuanto objeto), en el sentido de que toda efectuación, en tanto proceso intencional, se 
orienta teleológicamente al objeto. Vollzug entraña la noción de «efecto», pues se en-
cuentra en el núcleo propositivo de aquella identidad. (Held, 1995: II, 274-297; Toadvine, 
2002: 282-286).



195Open Insight • Volumen VIII • Nº 13 (enero-junio 2017) • pp. 189-215

aquella efectuación y que tiene un claro sentido semántico, es decir, 
un volver a la co-pertenencia originaria del lenguaje y del ser, en el 
horizonte del interrogar la vida.

Se termina de definir aquí el hiato con la metafísica tradicional 
u objetiva: ésta descansa en la seguridad de poder descubrir lo cons-
titutivo de la realidad mediante el lenguaje. Por el contrario, en el 
sentido que Heidegger plantea «ejecución» (der Vollzug) el obrar está 
sostenido en la semántica que el proceso implica. Esto significa, por 
un lado, que, en el caso de san Agustín, el acceso a la vida fáctica es 
textual y, por otro, que la puesta en marcha o ejecución del proceso 
consiste en interpretaciones que organizan un horizonte de sentido, 
pues no otra cosa implica establecer la vida fáctica en sí.

Para Heidegger, entonces, al ubicar Troeltsch a Agustín en el 
centro de la evolución cultural de la Antigüedad, su figura queda 
objetivada en la fijación de la ética cristiana; en este punto queda es-
tablecido su significado universal, en cuanto a la persona y en cuanto 
a sus obras y, a partir de allí, todo el marco interpretativo (Stanley, 
2010: 77).

Se confronta así que lo esencial está dado por el marco filosó-
fico-cultural: lo máximamente abarcador y, por ende, lo más dilui-
do y escurridizo al intento de interpretación; la universalidad, que 
caracteriza el intento de Troeltsch, es un modo de coacción para la 
comprensión de la vida histórica genuina. 

La opción historiográfica objetivante aspira a contener un de-
terminado logro filosófico en estructuras necesariamente abstractas, 
que se colocan por encima de la consideración del trabajo mediante 
el cual se alcanzó aquel logro. El cierre de Heidegger es contunden-
te: estudios de esta naturaleza encubren “una aguada reelaboración 
de bibliografía secundaria” (Heidegger, 1995: 167).

Alcanzar la vitalidad de las concepciones filosóficas implica en-
contrarse con formas previas de la experiencia del pensamiento, las 
que suelen pasar desapercibidas en los grandes textos. Se delimita 
así el campo donde no es posible la facticidad; se alerta sobre el 
riesgo permanente de que las estructuras teóricas tergiversen la ex-
periencia, en la profundidad que ésta tenga. Por ello, la correlación 
entre vida fáctica, lenguaje y ser como esfera de copertenencia es un 



196 Tránsito de la fenomenología a la hermenéutica. Heidegger lector de Confessiones X, 1-23
 • Claudio César Calabresse

recurso para poner a salvo la relación subyacente entre la vida como 
se vive y lo que permanece como experiencia en el sujeto (Camp-
bell, 2012: 23 ss.).

La convicción de Troeltsch, la que se encuentra oculta tras sus 
frases y su vocabulario, busca rendir un servicio a la vida religiosa de 
su tiempo, al ofrecer una orientación general a través del seguimien-
to sobre cómo se han fijado lo que llamamos «valores culturales».

Luego, san Agustín como re-formador, entendiendo el término 
como la fijación del camino que toman las definiciones dogmáticas 
(von Harnack). Aquí la dirección del acceso es más acotada y, por lo 
tanto, permite una visión de san Agustín más finamente calibrada, 
en tanto podemos seguir sus pasos, su herencia intelectual, como 
Doctor de la gracia. Continúa, a pesar de ello, en el contexto que 
Heidegger ha especificado como objetivante. La convicción de von 
Harnack (Stanley, 2010: 6-7), teólogo luterano que marcó el trán-
sito del siglo XIX al XX con la idea de que el Evangelio se había 
desnaturalizado con la helenización operada por los teólogos del  
s. II, muestra la distancia que existe entre lo que Heidegger llama 
teología eclesial (la actual a su momento) y la orientación de la teo-
logía cristiano-protestante.

Por último, despacha a Dilthey en dos líneas, que tienen la mis-
ma dirección de lo dicho para von Harnack, pero hacia el desarrollo 
de las ciencias del espíritu: “Lo mismo vale para Dilthey” (Heidegger, 
1995: 166). 

Si bien las perspectivas analizadas carecen, para Heidegger, de 
un valor positivo en el avance de la investigación, en tanto que una 
reflexión histórico-objetivante no posibilita la comprensión efectiva 
y directa de lo estudiado, por el contrario sí permite, como envés 
de la misma trama, comprender que aquella investigación no puede 
estar desgajada de la vida.

Todas las dificultades de este intento quedan claramente ex-
puestas en la superficie, pues el método fenomenológico mismo se 
resquebraja, si en su operar no emerge y se hace evidente la vida. 
Esta limitación de los procesos de objetivación no implica la solución 
simple de recorrer las posibilidades de un punto de vista subjetivo.



197Open Insight • Volumen VIII • Nº 13 (enero-junio 2017) • pp. 189-215

Una oposición de esta naturaleza como hipótesis de trabajo ca-
rece de sentido, pues «objetivación» y «punto de vista subjetivo» 
caminan una junto a la otra alejándose al mismo tiempo del objeto.

Desde el título de la obra, Agustín y el Neoplatonismo, tenemos 
clara su veta histórico-objetiva: la recepción de conceptos y térmi-
nos del neoplatonismo, es decir: la materia y el medio que san Agus-
tín fundió, en sus vertientes tanto filosófica cuanto teológica. Ésta 
resulta la trama visible de aquellos procesos en los cuales echa raíces 
el mundo que aún hoy vivimos o, en palabras de Heidegger, “el pro-
blema general” (Heidegger, 1995: 167).

Pero, si sólo ésta fuese la perspectiva, la que, en definitiva, ob-
servamos en los estudios anteriores, quedaríamos en los límites del 
problema tal como se planteaba en la década de los ’20 y de los 
’30 del siglo pasado, deudora –a su vez– de los estudios histórico-
dogmáticos de teólogos liberales del siglo XIX de la talla de Albrecht 
Ritschl, es decir, la relación entre Grecia y el cristianismo.

Aun aceptando que el cristianismo no se heleniza con san Agus-
tín, sino que el Hiponense respira una atmósfera que había comen-
zado este proceso desde el s. II, el Neoplatonismo ofrecía las herra-
mientas necesarias para una exposición de los contenidos de la fe.

Éste es el punto para Heidegger, pues la lectura de estos proce-
sos desde una perspectiva histórico-objetiva o de reconstrucción vi-
vencial (la vivencia como medio de conocimiento psicológico) con-
llevan la imposibilidad de comprender la «vida fáctica»; aplicado este 
giro a san Agustín, la fe ocupa el lugar central y debe ser presentada 
en términos de experiencia, es decir, en la fe misma y no en un puro 
sistema racional de referencias (Heidegger, 1995: 171-172).

Los momentos de la interpretación: la lectura de Conf. X, 1-23.

La interpretación tiene como punto de partida la lectura en clave 
hermenéutica del pasaje de Retractationes dedicado a Confessiones. 
Luego, lo que Heidegger considera la introducción al Libro X (capí-
tulos primero a séptimo), es decir, los sentidos del confesar (confiteri) 
ante Dios y ante los hombres. Los capítulos octavo al decimonoveno 



198 Tránsito de la fenomenología a la hermenéutica. Heidegger lector de Confessiones X, 1-23
 • Claudio César Calabresse

se ocupan del tema central de la memoria (quién soy para mí en los 
jalones de mis recuerdos y olvidos). Las consideraciones sobre la 
vida feliz [vita beata], a lo largo de los capítulos vigésimo a vigesimo-
tercero, y su vínculo con el gozo de la verdad [Gaudium de veritate].  

Las Retractationes3 implican para san Agustín una revisión o relec-
tura que salve la unidad doctrinaria a lo largo de las distintas etapas 
de su vida intelectual: “corrijo mis errores” (Retr. 1). Este aspecto, 
que podría formar parte de la historia de los dogmas, en la vertiente 
objetivante señalada por Heidegger, no entra en el ámbito de la vida 
pues, puesta en contexto, se refiere al conjunto de sus escritos.

El examen se detiene en el parágrafo siguiente, en el que san 
Agustín dará dos notas susceptibles del análisis existencial que Hei-
degger considera conveniente para el prólogo: por un lado, la cita 
del texto bíblico de Proverbios X, 19 (“En el mucho hablar no faltará 
el pecado”) y, por otro, la turbación profunda (Retr. 1) que el Hipo-
nense experimenta ante sus escritos; y esto en un doble sentido: ante 
sus propios errores, que lo llevan a ocuparse de estas recensiones, 
y por los escritos que circulan a su nombre, pero que no han salido 
de su pluma, que, entonces, no forman parte de su entramado vital.

De los pasajes de Retractationes dedicados a Confessiones cita (Hei-
degger, 1995: 175):  

Los trece libros de mis Confesiones alaban a Dios, justo y bue-
no, tanto por mis obras malas como por las buenas, y mueven 
hacia él el espíritu y el corazón humanos. Al menos en cuanto a 
mí, eso hicieron en mí cuando las escribí, y continúan hacién-
dolo cuando se leen. Qué piensan otros de ellas, allá ellos; sin 
embargo, sé que a muchos hermanos les han gustado mucho y 
continúan gustándoles. Tratan de mí desde el libro primero hasta 
el décimo; los tres restantes tratan de las Sagradas Escrituras, 
desde aquello “En principio Dios creó el cielo y la tierra”, hasta 
el descanso sabático (Gen. 21, 2).4

3  En lo sucesivo, Retr.

4  Retr., 2: “Confessionum mearum libri tredecim, et de malis et de bonis meis Deum 
laudant iustum et bonum, atque in eum excitant humanum intellectum et affectum. In-



199Open Insight • Volumen VIII • Nº 13 (enero-junio 2017) • pp. 189-215

Heidegger no traduce a Agustín, pero introduce glosas que nos 
orientan en la dirección de su interpretación. “Los trece libros de 
mis Confesiones, tanto por mis obras malas como por las buenas [en 
mi ser, en mi vivir, en mi haber sido malas y buenas], alaban a Dios 
justo y bueno…” (Heidegger, 1995: 175-176).5

Veamos, entonces, cuál es la dirección de la comprensión, sus 
medios y los términos de la ejecución de la comprensión. El comen-
tario o la exposición [das Referat] no es un nuevo texto que se sobre-
ponga al anterior en términos de más completo, sino que implica 
el rodeo (die Umweg), es decir, el «no-camino», en el que el avanzar 
queda entorpecido y el único movimiento posible es profundizar; 
así entendemos la afirmación de Heidegger, según la cual no hay 
oposición entre objetivo-subjetivo como validación de procesos: no 
simple descripción orientada al objeto ni tampoco efusión de senti-
mientos. Esto nos da la dirección de la comprensión.

Así la direccionalidad coordina con los medios: lo que es propia-
mente discurso o aquello de lo que se habla, lo que realmente está 
ahí; se trata del presente de Agustín (deja atrás su pasado): “Lo que 
soy en el mismo momento de mis Confesiones” (Heidegger, 1995: 
177); la declarada contemporaneidad implica una aproximación y un 
perfeccionamiento, que Heidegger lee como conexión entre el signo 
de la temporalidad agustiniana y el horizonte del sentido; sin duda, 
éste es un rastro que nos muestra con claridad el recorrido de la 
lectura de Heidegger, pues como dijimos, no traduce, sino que hace 
sucesivas compenetraciones del texto: sacar a luz la facticidad de la 
vida de san Agustín y mostrar así el «vivir en el mundo».

La ejecución de la comprensión: la alabanza (uno de los sentidos 
de «confesión») al Dios justo y bueno en la literalidad del ser dado 
al mundo y a su comprensión; de ahí la glosa del giro agustiniano ya 

terim quod ad me attinet, hoc in me egerunt cum scriberentur et agunt cum leguntur. 
Quid de illis alii sentiant, ipsi viderint; multis tamen fratribus eos multum placuisse et 
placere scio. A primo usque ad decimum de me scripti sunt, in tribus ceteris de Scriptu-
ris sanctis, ab eo quod scriptum est: In principio fecit Deus caelum et terram (Gen 1, 1), 
usque ad sabbati requiem (Gen. 1, 2)”.

5  “Confessionum mearum libri tredecim, et de malis et de bonis meis [in meinem bösen 
und guten Sein, Leben, Gewesensein] Deum laudant iustum et bonum...“



200 Tránsito de la fenomenología a la hermenéutica. Heidegger lector de Confessiones X, 1-23
 • Claudio César Calabresse

citado: “tanto por mis obras malas como por las buenas [en mi ser, 
en mi vivir, en mi haber sido malas y buenas], alaban a Dios justo y 
bueno”  (“et de malis et de bonis meis [in meinem bösen und guten Sein, Le-
ben, Gewesensein]”; las instancias del ser, del vivir, del haber sido malos 
o buenos recuperan la identidad y  la unidad de la confesión, que se 
dirige a un Dios de perfección: “justo y bueno” [iustum et bonum]; nos 
queda, en el análisis, a contraluz de la vida divina, la pertenencia a la 
vida concreta,  la profusión de su sentido en el tiempo (Heidegger, 
1995: 177). 

Aquí queda claro que no hay otra forma de poner atención en el 
ser humano que no sea histórica; en efecto, la historia personal no se 
opone a la perfección de Dios, en tanto dispone de su libertad; ésta 
es la vía que abre propiamente a la interpretación. Esta interpreta-
ción –para ser tal– debe constituirse en los términos de una decisión 
existencial.

Este acto esencial es el que conduce desde la subjetividad a la 
ejecución de la comprensión, pues al ser ejercida contiene y sobre-
pasa la visión objetivante, que no podía ser solo dejada de lado sino, 
en lo fundamental, asumida. Al hacer esto, funda su giro sobre sí 
misma y, por ello, la facticidad de la vida de san Agustín no es una 
tautología subjetiva (el riesgo permanente del interiorismo y de la 
interpretación de éste) sino auto-presencia originaria o unidad de 
la conciencia en acto (“tanto por mis obras malas como por las bue-
nas”).

La introducción a la comprensión del Libro X tiene cuatro mo-
mentos: a) el encuadre general del «confesar» (confiteri) y su signifi-
cado; b) el saber de sí mismo; c) la objetualidad de Dios; d) la esencia 
del alma.

¿Qué sentido tiene confesarse ante Dios, que en su infinita sabi-
duría todo lo sabe?

En principio, la confesión de Dios, en el sentido que conlleva el 
genitivo subjetivo, expresa un detenimiento o pausa e implica que 
la subjetividad está siempre medida por la conciencia de sí; en este 
sentido, subjetividad significa simplemente la aptitud para abrirse 
a la posibilidad de captación, como una conciencia que no siempre 
dispone de sí; por ello, al ponerse ante Dios, no la niega, sino que la 



201Open Insight • Volumen VIII • Nº 13 (enero-junio 2017) • pp. 189-215

hace patente ante sí como subjetividad consciente.  Se implica, en-
tonces, una objetivación, en tanto se da en los términos de un hecho 
que define una determinada intimidad subjetiva-objetiva.

¿Qué significa confesarse ante el prójimo? En principio, un in-
forme, [ein Bericht], sobre el ser ahora, sobre la actualidad de san 
Agustín, es decir, “dar cuenta de sí o confesar lo que sabe de sí mis-
mo” (Heidegger, 1995: 178).

La primera fase de la confesión es “Me convertí en un problema 
para mí mismo” (Conf. IV, 4, 9) [“Quaestio mihi factus sum”] o captación 
de lo humano;  se trata del ir a tientas de la autoconciencia subje-
tiva, inadecuada respecto de sí misma y, por ello, percibida como 
problema o percepción nítida del despliegue dificultoso propio de 
la existencia. 

En otras palabras, se trata de la intimidad más profunda –hasta 
aquí– de la subjetividad: un cierto «modo en que soy», que sobre-
vuela los contenidos de la experiencia; en este agudizamiento sobre 
el mundo de la propia existencia se halla una tendencia originaria de 
la vida fáctica (Vélez López, 2014: 37).

Se abre camino así a la “tierra de la dificultad” que Heidegger 
coordina con “¿Qué amo, entonces, cuando te amo? (Conf. X: 6, 8) 
[Quid autem amo, cum te amo?]. Pasamos, entonces, a confrontar al yo 
en su captación de lo divino. Si bien la hermenéutica de Heidegger 
pasa por los contenidos de aquello que vive en Dios y que, en cuanto 
tal, es amado por el yo, se detiene breve, pero significativamente, en 
la conjunción temporal «cuando» (cum).

En efecto, si la primera persona del presente de indicativo pone 
en juego la experiencia de Dios (en el texto latino, san Agustín hace 
constante referencia a los contenidos de ver y oír respecto de Dios), 
le corresponde a la finitud la alabanza: “y sólo desde ahí, en el «cuan-
do» anuncia el cielo y la tierra la alabanza de Dios, no ciertamente 
cuando mi disposición es la de quien está investigando científica y 
naturalmente” (Heidegger, 1995: 179). 

La alabanza de Dios es justamente lo inverso de buscar inqui-
sitivamente en la naturaleza. En efecto, el trascender requiere una 
determinada instancia de no-ser, es decir, el paso hacia la trascen-
dencia; la limitación de la subjetividad radica en su finitud de ser.



202 Tránsito de la fenomenología a la hermenéutica. Heidegger lector de Confessiones X, 1-23
 • Claudio César Calabresse

Sin embargo, no resulta suficiente la limitación para trascender; 
debe también tener conciencia de esa limitación: la alabanza de Dios 
ocupa ese lugar en la interpretación de Heidegger, en tanto pone 
a Dios como lo absoluto que se confiesa. En esencia, este acto de 
trascender reclama que el yo carezca completamente de aquello que 
se alaba. 

Por ello, la atención de Heidegger se dirige a la unidad que se ge-
nera entre ambos seres: uno finito e intencionalmente encaminado 
al segundo como su término (pasar por el mundo físico y prescindir 
de él) y el otro, el reconocimiento de Aquel que nos hizo.

Heidegger sigue el recorrido de san Agustín de lo exterior 
a lo interior, en la formulación de la pregunta «¿Qué debe inqui-
rir?» Pero más aún en la respuesta que da con la cita de Agustín 
(«lo mejor es interior»): “¡Preguntar siempre un «cómo»! Bajo un 
«cómo»”(Heidegger, 1995: 180, n. 11).6

Si la pregunta está siempre, aunque cada vez de una manera dis-
tinta, bajo un «cómo» y si la realidad es todo lo que no es un yo, 
esto significa que aquello que no es un yo no radica tanto en una 
determinada vivencia de lo otro, sino –más profundamente– en la 
diferenciación reflexiva que elabora la subjetividad en su finitud.

Por ello, el correlato entre la superioridad de lo que es interior 
y el preguntar en el cómo («bajo» [unter] = lo que subyace al pre-
guntar mismo de la pregunta, lo que no se reconoce como tal en lo 
que denominamos, en el párrafo anterior, diferenciación reflexiva) 
se configura en la infinitud de su expresión y se confirma en las for-
mas negativas o sub-yacentes de lo que se calla en lo que se expresa. 
La subjetividad pasa a ser, entonces, lo no limitado, lo que puede ser 
todas las cosas.

No se trata, claro está, de una lectura de signo aristotélico, cuya 
atención esté puesta principalmente en las operaciones cognosciti-
vas, sino que proporciona la contingencia de la subjetividad que se 
explicita en el significado de su expresión.

Como anota Heidegger (1995: 180), no hay un haber sido crea-
do objetivo y luego la nueva dirección de la investigación, que el 

6  “(‘melius quod interius’): Immer ein ‘Wie’ fragen! unter einem ‘Wie’”.



203Open Insight • Volumen VIII • Nº 13 (enero-junio 2017) • pp. 189-215

autor presenta como «desplazamiento de la pregunta» [die Verschie-
bung der Frage]: tal desplazamiento se produce bajo la presión de los 
fenómenos, lo que literalmente significa para Heidegger: “ya no si 
Dios es esto o aquello, sino  si yo «en ello» = «con ello» = «viviendo 
en ello» encuentro a Dios” (Heidegger, 1995: 181).7 

¿En qué consiste, para Heidegger, este desplazamiento de la pre-
gunta? En principio, toma la primera distancia de lo que más arriba 
ha denominado la tradición griega afincada en el cristianismo; de ahí 
el problema de la objetivación también antes mencionado. Solo refe-
rimos lo obvio: encontrar a Dios es saberse viviendo en Él.

Pero tratemos de avanzar en sus consecuencias. En principio, 
importa comprender el giro de la cuestión: la concepción agusti-
niana abandona las distintas experiencias lúcidamente descriptas y 
comprendidas en favor de una objetivación que se connota en la no-
ción de evidente.

En efecto, aquella noción de lo evidente solo puede aplicarse 
de derecho a lo que se plantea formalmente como objeto de co-
nocimiento. Heidegger está dando el paso inverso en su lectura: lo 
evidente es el vidente en cuanto tal.

Si la auto-evidencia de la subjetividad resulta, en definitiva, su 
propia evidencia, entonces, su sentido no es hallable en la reflexión 
ni en los procesos de conocimiento. Solo cabe presentarla vivencial-
mente como tautología no objetivable.

¿Hasta qué punto se puede mentar tal inmediatez? En principio, 
una tautología no objetivable no requiere demostración alguna y, por 
ello, la afirma un juicio inmediato. La tautología que se pone de ma-
nifiesto en estos actos, no es ella misma un juicio, pero –esto es lo 
relevante– está conectada a todos los juicios.

Esto pone en marcha el camino de / hacia la memoria. El po-
nerse de camino [progredi] hacia la memoria debe estar acompañado 
por la certidumbre de que esta aproximación está determinada por 
las relaciones psicológicas que, en cuanto tales, es decir, en cuanto 

7   “... nicht mehr, ob dies und das Gott ist, sondern ob ich „darin“ = „damit“ = „darin 
lebend“ Gott finde”.



204 Tránsito de la fenomenología a la hermenéutica. Heidegger lector de Confessiones X, 1-23
 • Claudio César Calabresse

hábitos de selección y de clasificación, resultan transmitidos por tra-
dición (Heidegger, 1995: 181).

De ahí la pregunta sintética de Heidegger: “¿cómo abrirse paso 
y acceder a otra dación de sentido?” (1995:181) acerca de cómo 
quebrantar la taxonomía esclerotizada y hallar otro entendimiento, 
que sea nuevo (con el sentido aquí elidido de «viviente y verdadero» 
por contraposición a la gama de significados del adjetivo «heredado» 
(überkommen).

Los momentos de la interpretación: el asombro ante la memoria

En la interpretación que sigue de la memoria, Heidegger intenta un 
primer paso hacia la superación existencial del orden de las relaciones 
y del sistema de referencias objetivo de la psicología. En este punto 
no nos detendremos fundamentalmente sobre la síntesis del texto de 
Confessiones sino, antes bien, en los comentarios que Heidegger suele 
realizar y colocar entre paréntesis, luego de una cita o de un análisis.

Lo primero que en el comentario se señala es la falta de conti-
nuidad de la exposición de san Agustín: no hay un todo ordenado li-
nealmente, sino giros y retrocesos, que buscan ahondar los «enigmas 
de ejecución» (Vollzugsrätseln) y traer a cuenta contenidos que no 
habían sido tratados (Heidegger, 1995: 182). 

 En este sentido, Heidegger coloca entre paréntesis, luego de ha-
ber referido la dirección de san Agustín, lo siguiente: “Lo que Agus-
tín trae a colación como fenómenos concretos desborda, desde el 
punto de vista del puro contenido, y atendiendo sobre todo a cómo 
explica los fenómenos, en qué nexos y determinaciones fundamen-
tales –como, por ejemplo, beata vita–, el marco y la estructura del 
concepto usual” (1995: 182).8

El marco y la estructura del concepto usual [üblichen] quedan 
desbordados por el texto de san Agustín; esto es, precisamente, lo 

8 „(Was Augustin an konkreten Phänomenen beibringt, rein inhaltlich, und vor allem wie er 
die Phänomene expliziert, in welchen Grundzusammenhängen und -bestimmungen —z. 
B. beata vita—, sprengt den Rahmen und die Struktur des üblichen Begriffes).“



205Open Insight • Volumen VIII • Nº 13 (enero-junio 2017) • pp. 189-215

que interesa a Heidegger. La noción de vida feliz constituye el ejem-
plo referenciado. Intentemos entender el motivo de ello.

La vida en cuanto feliz realiza su propio acto de conciencia y por 
ello resulta particularmente activa; la facticidad del yo es radical, 
pues se pone a sí mismo en el primer plano del acto de conciencia. 
En otros términos: el yo se encuentra siendo. Surge así la vida como 
verdad absoluta del yo, es decir, la aptitud de la subjetividad para 
tenerse a sí misma.

Este nivel, quizá el más hondo, el yo mismo constituido en sí, 
radica agustinianamente, en vida feliz, pues la subjetividad está en 
su propia conciencia y, por ello, es un hecho (en el sentido latino de 
factum), es decir, algo que no es pura objetividad, sino fundamental-
mente un hacer de su ser un hecho puro. 

Así se presenta san Agustín a Heidegger y por ello desborda la 
cota de los conceptos usuales: la continuidad inasible de un momen-
to es más que la explicación conceptual. 

Desde el momento que este proceso se transforma en «algo pen-
sado» [cogitatum] que tiene la voluntad de esencializarlo, desaparece 
para esa subjetividad lo irreductible del «ser pensante» [cogitans] y 
queda, como remanente, un pensamiento pensado, objetivado.

“y (los hombres) se olvidan de sí mismos…” […et (homines) re-
linquunt seipsos] cita Heidegger (1995: 182) a san Agustín, lo que sig-
nifica que no se admiran de que hablan de ello (las montañas, el mar, 
los ríos, los astros), porque de algún modo los habita interiormente; 
por esta razón, el lector desprevenido queda desorientado por san 
Agustín al momento de realizar una consideración demasiado deta-
llada de la memoria. Por eso, ha dicho antes el Hiponense –también 
citado por Heidegger–: “La admiración [stupor] se apodera de mí” 
(1995: 182). 

¿Cómo llegan los objetos no sensibles a la conciencia (ins 
Bewußtsein)? (Heidegger, 1995: 184). En esta pregunta no está men-
tado el proceso en sí, sino su resultado en la memoria. Por el con-
trario, al reducir los hechos de conciencia al producto de la materia 
se dice, por un lado, que están ligados a procesos fisiológicos, y que, 
por otro, son algo diverso de hechos únicamente fisiológicos.



206 Tránsito de la fenomenología a la hermenéutica. Heidegger lector de Confessiones X, 1-23
 • Claudio César Calabresse

Complementariamente san Agustín se detiene en el correlato de 
la memoria (o «tener disponible para»: praesto), es decir, el olvido 
(oblivio); Heidegger calibra detenidamente la expresión agustiniana: 
“La memoria por la que recuerdo, el olvido que recuerdo”  (Memoria 
qua meminerim, oblivio quam meminerim) (Heidegger, 1995: 188).

Primeramente se siente obligado a defender el modo de expre-
sión, que podría considerarse un barroquismo: no se trata ni de un 
juego de palabras ni de sutilezas retóricas; por el contrario –acota 
Heidegger– el problema está planteado tan agudamente como es 
posible (Heidegger, 1995: 188).

Heidegger considera entonces que praesto est («tener como dis-
ponible» ha glosado poco antes) referencia –todavía de manera in-
diferenciada– el contenido y la ejecución de la representación (Ver-
gegenwärtigungsvollzug) de memoria y olvido; por ello, el problema 
se mantiene en reconocer esta co-presencia, en tanto mantiene en 
pie la aporía, dado que no pueden convertirse mutuamente y estar 
presentes al mismo tiempo: para los que viven el olvido es posible 
mantenerse sin representación de ello.

Queda claro que, en esta circunstancia, la pregunta sobre qué es 
la memoria no es adecuada, aunque sí tiene un sentido preparatorio; 
el verdadero problema, el que es poco factible hallar con este modo 
de preguntar, tiene que ver con el movimiento de la memoria, lo que 
Heidegger intenta determinar como el contenido y como la ejecu-
ción de la representación.

Si la memoria se mueve en la existencia humana, lo que es con-
cretamente, no debe buscarse en ella misma; su propósito, en efecto, 
está en su propio existir. 

Con la finalidad de desocultar aquellas estructuras, constituye 
tres niveles de comprensión: a) el sentido referencial (Bezugssinn), b)
su sentido de ejecución (Vollzugssinn), y c) el respecto de qué, la re-
ferencia o sentido de contenido (Gehaltssinn). El sentido de ejecución 
tiene un significado especial pues, a diferencia de la nóesis husserlia-
na, no pone el acento únicamente en la forma cognoscitiva del acto.

La ejecución (Vollzug) es una expresión que connota cómo se 
realiza la vida, sin reducirla a los actos de conocimiento, aunque 
tampoco excluyéndolos. El sentido de ejecución (Vollzugssinn) tiene 



207Open Insight • Volumen VIII • Nº 13 (enero-junio 2017) • pp. 189-215

una primacía sobre los demás en la medida que determina de qué 
modo concreto se realiza la referencia al objeto y cómo éste se hace 
presente. Los objetos no tienen un sentido independiente del modo 
como nos relacionamos o nos comportamos hacia ellos (De la Maza, 
2005: 138).

Heidegger deja abierto el espacio sobre la aporía del olvido (obli-
vio) con la siguiente cita de san Agustín y dos glosas: “Y entonces (...) 
estoy seguro de que recuerdo el mismo olvido [«El tener olvidado»], 
mediante el cual se oculta lo que recordamos [«Lo que queremos 
tener presente»]” (Heidegger, 1995, 189).9

¿Qué se gana con la diversificación de la pregunta? En principio 
hay así una interconexión fenomenológica entre «amar»/«buscar» y 
la representación de los modos subjetivos de estar ante las cosas, que 
tiende a hacer comprensible la objetividad en sentido óntico.

Esto sucede por la misma validez de la subjetividad, cada vez que 
es también considerada como fenómeno; ello implica que la investi-
gación (el buscar de Heidegger) tiene la dirección de cada uno de los 
modos en que aquella subjetividad está dada.

Lo que denominamos vivencia es, en realidad, un conjunto de 
vivencias en las que se distingue sucesivamente un antes y un des-
pués, pero en la unidad de la corriente. Es el espacio del mundo 
vital, tal como lo encontramos en Husserl (el vivir la actitud vital).

En este propósito de volver relativo todo intento de objetivis-
mo, la subjetividad se comprende a sí misma como «presencia en sí», 
como el modo de percibirse ahí. Si consideramos temporalmente 
esta relación, hablamos del instante.

Por ello, ¿qué amo? o ¿qué busco? tiene una respuesta inmediata 
en san Agustín: la vida feliz. La dirección del buscar se sostiene ahora 
en una teoría general del acceso (Heidegger, 1995: 193).

¿A dónde conduce el acceso (der Zugang)? A concretar la pregun-
ta sobre cómo se ha de buscar a Dios; por ello, la pregunta ha muta-
do del amar (amare) al buscar (quaerere); «mutar» significa transfor-
marse manteniendo el primer estado, pues el amar está en el buscar 

9  “Et tamen [. . .] ipsam oblivionem [das Vergessenhaben] meminisse me certus sum, qua 
id quod meminerimus [was wir vergegenwärtigen wollen] obruitur.



208 Tránsito de la fenomenología a la hermenéutica. Heidegger lector de Confessiones X, 1-23
 • Claudio César Calabresse

y viceversa, en especial si el objeto es Dios. El centro del discurso 
retoma la noción de ejecución (der Vollzug).

Este giro implica que Heidegger ha puesto en relación el pasaje 
ya citado de Conf. (X, 6, 8) con otro del mismo libro, que abre el 
camino al giro que aludimos; nos referimos a X, 29: “Cuando te 
busco, Dios mío, busco la vida feliz. Te busco para que viva mi alma” 
(Heidegger, 1995: 192-193).10

En este sentido, Costantino Esposito (2006: 60) señala que bus-
car a Dios significa buscar la vida y buscar la vida tiene el significado 
de una preocupación en torno a la vida, es decir, aquella inquietud 
que es la vida misma como angustia.

En el cruce de textos que mencionamos, Heidegger recobra el 
significado de la vida feliz (beata vita) a partir de la experiencia del 
gozo (gaudium); se pone de manifiesto aquí un cambio profundo en 
la elucidación de lo que significa experimentar: no alcanzar un co-
nocimiento, sino una identificación en el núcleo del sujeto en quien 
se da la experiencia. Así explica Heidegger la condición de expertus, 
de persona experimentada, que reclama para sí san Agustín (Conf. X, 
30), en tanto disfruta de su yo.

Si la vita beata se reconoce en el regocijo del que percibe tal 
experiencia, entonces, se transforma en el camino de la alegría [“in 
der Weise der Freude”] y el modo en el que existe: “El deleite es el fin 
de la preocupación” (“delectatio finis curae”) (Heidegger, 1995: 196).  
Por ello, el estado de tristeza actual no es impedimento para cesar la 
actualidad de la alegría, pues la vida feliz [vita beata] no se circunscri-
be al feliz [beatus], sino que también incluye al desgraciado [miser] en 
cuanto es el tono en el que existe el existente.

Heidegger se preocupa en dejar claro que no se refiere a estados 
de ánimo en el sentido psicológico de la expresión. En efecto, si la 
felicidad es algo que está disponible (verfügbar), como el ambiente 
propio del Dasein y como lo que constituye significativamente su 
mundo, ésta le es accesible (erreichbar) (Heidegger, 1995: 196).

10  “Cum enim te, Deum meum, quaero, vitam beatam quaero; quaeram te, ut vivat anima 
mea”.



209Open Insight • Volumen VIII • Nº 13 (enero-junio 2017) • pp. 189-215

Ésta es la formalidad de la felicidad; lo que importa, sin embar-
go, es cómo se la apropia cada uno, pues en ese momento es real 
para cada uno. En este sentido, el estado de ánimo implica que el 
encuentro con la vida feliz no se limita necesariamente a ella, sino 
que se explica como toma de conciencia de ella. 

El horizonte de la consideración se transforma en estos térmi-
nos: si la felicidad es accesible en cuanto constituye su mundo como 
un giro sobre sí mismo, entonces, y de modo enfático, aquella es 
tautológica y heterológica (el yo sale al encuentro de algo que no se 
reduce a él).

El correlato feliz/desgraciado (beatus/miser) significa, en el pre-
sente contexto, que el Dasein conserva sus límites al referirse a estas 
vivencias reflexivamente, en tanto que objetivarlas resulta, en un 
sentido concreto, desposeerlas de su carácter originario de vivencia.

La relación de copertenencia previa a la objetivación es nece-
sariamente imprecisa, porque es la posición del Dasein ante la tota-
lidad del ser; es evidente que imprecisión no tiene aquí un sentido 
peyorativo o descalificador, sino que expresa la posición primigenia 
del Dasein frente al todo como todo. Para que se pudiera sostener un 
sentido descalificador de imprecisión se requeriría que lo puesto en 
consideración fuese claramente determinado en su entidad.

La vivencia originaria de quien sale al encuentro de la verdad se 
expresa en términos de alegría: allí donde la vida ha salido a nues-
tro encuentro, justamente allí experimentamos su verdad. En estas 
experiencias, en las que no queremos ser engañados, se produce el 
encuentro con la verdad.

Si se acepta que un modo de hablar es un modo de pensar, en-
tonces, esta alegría nunca llega a un modo de «no ser», en el sentido 
de «no ser ya». La verdad que encuentra la vida feliz es la propia 
conciencia de sí y de Dios –“la vida de la vida” (VI, 10)–. Por ello, 
el recurso de la alegría le otorga al itinerario un dinamismo que no 
es de rígida unidad, sino de una corriente que vuelve al Otro y lo 
descubre como manantial.

Éste parece el sentido más intenso de la lectura para Heidegger: 
la memoria coloca al hombre frente a su propia existencia, haciendo 
un infinito del horizonte de posibilidad. Se vincula así la memoria, 



210 Tránsito de la fenomenología a la hermenéutica. Heidegger lector de Confessiones X, 1-23
 • Claudio César Calabresse

que rescata la existencia de su propio fluir y que implica la idea de 
un tiempo originario, con la felicidad que goza de la verdad y de la 
propia verdad. La presentación que san Agustín hace de memoria y de 
gozo y la personalísima lectura de Heidegger abren una nueva forma 
de entender el tiempo (Dias, 2011: 71).

Sin embargo, hay una fragilidad intrínseca de la vida y de la me-
moria: la verdad puede caducar o tomar una dirección descendente, 
(in der Abfallsrichtung) (Heidegger, 1995: 199-201; Dahlstrom, 2010: 
268). La alegría está acechada entre el ruido interior de la agitación 
y el alboroto, pero el tenue eco que se conserva en la memoria man-
tiene el reclamo de su existencia en relación a la verdad. 

¿A qué se debe que la auténtica verdad no sea considerada sino 
odiada, si ésta está ahí naturalmente dada? La cita poco anterior de 
san Agustín dice: “Hay todavía un poco de luz [modicum lumen] en los 
hombres” (Conf. X, 23, 33) y luego la indicación sobre «un poco de 
luz»: tiene fundamentalmente un sentido de ejecución (Vollzugssinn) 
que se aplica a la experiencia fáctica, es decir, la dirección propia del 
experimentar (en el sentido que esto adquiere en la re-presentación 
de usar o considerar). Éste es el hilo conductor de su analítica de la 
facticidad, que, como tal, lo aleja de la consideración metafísica de la 
luz, pues se aplica al seguimiento de la vida en movimiento.

Todo fenómeno vital reside en un cierto impulso que lo deli-
mita; tal delimitación comprende ese movimiento hacia la realidad 
que llamamos percepción. Implica un cierto estado de indigencia en 
comprender lo que es como tal; éste es el principio y el límite de la 
experiencia, que no pertenece propiamente a la esfera de la concien-
cia, en cuanto vivencia.

En razón de ello, el giro «mundo propio» (Selbstweltlich) (Heide-
gger, 1995: 219) es un modo de plantear la experiencia a partir de la 
actividad que implica la propia experiencia, antes que del contenido 
de conocimiento que pudiera expresar (Fischer, 2007: 338). 

Consideramos que así se concentra el paso de la fenomenolo-
gía a la hermenéutica, pues la pregunta sobre quién sobrelleva estos 
procesos posibilita el acceso al análisis de la experiencia vivida. 

En la subjetividad como «ipseidad» echa raíces el dónde de la 
pregunta por el ser. El sentido de ejecución, al que nos referimos 



211Open Insight • Volumen VIII • Nº 13 (enero-junio 2017) • pp. 189-215

más arriba, se completa y acrecienta en la sugerencia de Heidegger 
sobre el sentido de la luz: hilo temático de una filosofía de la vida 
inaccesible a la metodología fenomenológica, con el sentido que ésta 
tiene en Husserl, porque la habita el problema del sujeto.

En efecto, no se trata de fijar y, consecuentemente, de describir 
términos que expresan lo que Heidegger llama objetivar, sino de 
determinar qué se da en la facticidad del tiempo; lo que se da no es 
otra cosa que un momento (caracterizado, por consiguiente, por la 
parcialidad y la precariedad), factible de ser reconstruido de mane-
ra retrospectiva al interior de su devenir perpetuo (la totalidad de 
aquel momento).

Si la fenomenología descansa en que «fenómeno» es «aquello 
que simplemente se da», entonces, este darse se cumple necesaria-
mente en un contexto determinado por el sentido, es decir, por la 
confluencia de tendencias y motivaciones.

Se impone la pregunta sobre el sentido: ¿qué organiza o estruc-
tura el mundo en que vivimos? Esta pregunta se desliza sobre dos 
cuestiones que resultan inescindibles de ella: a)¿Cuál es el sentido de 
«origen»? y b)¿Cuál es el origen del sentido? Esta segunda es la que 
resulta definitiva en la interpretación que nos ocupa (Villevieille, 
2013: 90; Rodríguez, 1997: 28).

La importancia (die Bedeutsamkeit) (Heidegger, 1995: 219) del 
conjunto de la pregunta radica en que el núcleo de articulación de lo 
que se da en el mundo es la vida, según la semántica helénica de vida 
(zoé). En este sentido concreto, la fenomenología de cuño husserlia-
no va camino a la hermenéutica de la facticidad o manifestación de 
la experiencia desde la que se forma un concepto (León, 2009: 3-4).

Ancla aquí la radicalidad de la dimensión semántica, pues ésta 
delimita el contexto de la experiencia originaria. Así como no ex-
presamos lo que es el ser, sino lo que pensamos de él, queda claro 
que la facticidad requiere de un lenguaje que represente de manera 
creativa y lo más vivencialmente posible los conceptos intuidos en la 
experiencia. Esta relación debemos comprenderla siempre de ma-
nera provisional, al ser susceptible de permanente profundización.



212 Tránsito de la fenomenología a la hermenéutica. Heidegger lector de Confessiones X, 1-23
 • Claudio César Calabresse

Conclusión

En Agustín y el Neoplatonismo, Heidegger se ocupa de desmontar las 
interpretaciones que, desde distintos puntos de vista, objetivizan, 
es decir, abandonan a la irrealidad del desconocimiento su tema de 
estudio. Ello no implica retomar una senda subjetivizante, pues sería 
tan improductiva como la primera; en efecto, en ambos casos, queda 
oculta la trama de la vida efectivamente vivida. Este es el sentido 
de llevar adelante la crítica a los autores estudiados y poner en evi-
dencia que, en esos términos, la vida queda fuera del conocimiento 
histórico.

Para alcanzar efectivamente este objetivo, el primer paso con-
siste en considerar «el sentido del acceso» (Zugangssinn), que abre la 
discusión de las tres concepciones presentadas en la primera parte 
del texto.

En efecto, queda claro que, desde la perspectiva de Heidegger, la 
historia del pensamiento presentada a partir de síntesis paradigmáti-
cas no resulta representativa del acontecer histórico; así, por ejem-
plo, Agustín y el problema de la cultura cristiana (E. Troeltsch); Agustín 
y el descubrimiento de la piedad en el Mundo Antiguo (A. von Harnack) 
y, por último, Agustín y el fundamento de la realidad absoluta de la expe-
riencia interior (W. Dilthey). Todas ellas expresan un planteo metodo-
lógico inadecuado, porque implican una completa incomprensión de 
lo que significa «objetividad histórica» (la distinción verdadero–falso 
tiene un lugar relativo en la comprensión de la historia).

Por ello, el joven Heidegger se aboca a la captación de las es-
tructuras del ser como vida fáctica: éste es el objeto de la aplicación 
del modelo de lectura de Heidegger. En este sentido, la posibilidad 
de alcanzar este objetivo radica en la capacidad de distinguir las ca-
tegorías conceptuales que constituyen las diversas interpretaciones 
culturales y experienciales.

Realizada esta primera precisión, plantea la ejecución del acceso 
(Zugangsvollzug), que consiste en echar raíces en la vida; la ejecución 
(Vollzug), en efecto, es el punto de partida de la comprensión; ello 
implica que la realidad es resultado de aquella efectuación y que ésta 
tiene un claro sentido semántico. 



213Open Insight • Volumen VIII • Nº 13 (enero-junio 2017) • pp. 189-215

Es aquí donde se define la distancia con la metafísica tradicional, 
pues ésta descansa en la seguridad de poder descubrir lo constitutivo 
de la realidad mediante el lenguaje. Por el contrario, en el sentido 
que Heidegger plantea la ejecución (der Vollzug), la operación está 
sostenida en la semántica que el proceso implica. Esto significa, por 
un lado, que, en el caso que nos ocupa de san Agustín, el acceso a 
la vida fáctica es textual y, por otro, que la puesta en marcha o eje-
cución del proceso consiste en interpretaciones que organizan un 
horizonte de sentido. 

Esta dirección tiene dos pasos esenciales: por un lado, el comen-
tario (Das Referat), que no es propiamente un texto más completo en 
cuanto al sentido, sino un restablecer para sí la comprensión del tex-
to. Por otro, las glosas o paréntesis en los que Heidegger reescribe 
en clave propia el sentido del latín de san Agustín (recordemos que 
lo declaró intraducible a causa de su perfección).

Este modo de comentario no implica avanzar en la clarificación 
del verdadero sentido sino, por el contrario, un cierto detenerse en 
el «no-camino» (die Umweg), donde avanzar queda entorpecido. En 
consecuencia, el único movimiento posible es profundizar; así en-
tendemos la afirmación de Heidegger de que no hay oposición entre 
objetivo-subjetivo como validación de procesos: no simple descrip-
ción orientada al objeto, ni tampoco efusión de sentimientos. Así 
percibimos también la dirección de la comprensión.

El tema y el método fueron tratados simultáneamente por el 
joven Heidegger; el método queda definido por la vida fáctica. Por 
ello, una y otra vez surgen los intentos por responder la misma pre-
gunta: ¿cómo es posible aprehender el fenómeno de la vida sin ha-
cer uso de las herramientas intelectuales objetivantes de la tradición 
griega asumida y transformada por el cristianismo? 

Podemos concentrar los distintos accesos que dimos como res-
puesta, en el presente trabajo, en estos términos: si el ser de los 
entes, considerada esta expresión en sede fenomenológica, es alcan-
zable como fenómeno, significa que éste se muestra en su «cómo», 
al que se accede por vía hermenéutica. Hemos señalado antes que 
la tarea de interpretar no es especificar algo en tanto comprendido, 
sino abrir máximamente las posibilidades de comprender.



214 Tránsito de la fenomenología a la hermenéutica. Heidegger lector de Confessiones X, 1-23
 • Claudio César Calabresse

Nuestro aporte consiste en haber señalado que, en la lectura que 
Heidegger hace de san Agustín, comienza a mostrarse el camino de 
la hermenéutica en cuanto permanente ejercicio de auto-interpre-
tación del estado de cosas, al que se accede en la lectura de aquel 
«cómo». 

Aquí encontramos claramente subyacentes las intuiciones funda-
mentales de las estructuras del Dasein y, con nitidez, desde el punto 
de vista del método, la fenomenología que transita hacia la herme-
néutica en el ejercicio del «no camino» [die Umweg], uno de los mo-
dos de estar en relación con el mundo.

Referencias bibliográficas

Fuentes 

Heidegger, M. 1995. „Augustinus und der Neuplatonismus“. En Phänomenologie des 
religiösen Lebens, GA 60, 160-269. T. Regehly, C. Strube, M. Jung (hrsg.). 
Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann.

––––––––––––. “Agustín y el neoplatonismo”. (1997). Fenomenología de la vida reli-
giosa, 23-210. J. Muñoz (trad.). Madrid: Siruela. 

––––––––––––. “Agostino e il Neoplatonismo”. (2003). Fenomenología della vita reli-
giosa. G. Gurisatti (trad.). Milano: Adelphi. 

––––––––––––. “Augustine and Neo-Platonism”. (2004). The Phenomenology of Re-
ligious Life, 115-226. M. Fritsch, J. A. Gosetti-Ferencei (trad.). Bloomington:  
Indiana University Press. 

––––––––––––. “Augustin et le Néoplatonisme”. (2011). En Phénoménologie de la vie 
religieuse, 178-344. J. Greisch (trad.). Paris: Éditions Gallimard.

Repertorio 

Camilleri, S. (2008). Phénoménologie de la religion et herméneutique théologique dans la 
pensée du jeune Heidegger: Commentaire analytique des fondements philosophiques de la 
mystique médiévale (1916-1919). Dordrecht: Springer Netherlands.

Campbell, S.M. (2012). The Early Heidegger’s Philosophy of Life. Facticity, Being and Lan-
guage. New York: Fordham University Press.



215Open Insight • Volumen VIII • Nº 13 (enero-junio 2017) • pp. 189-215

Caputo, J.D. (1999). “Heidegger and theology”. En Ch. B. Guignon (ed.). The Cam-
bridge Companion to Heidegger, 270-288. New York: Cambridge University 
Press.

Dahlstrom, D.O. (2010). “Truth and Temptation: Confessions and Existential Analy-
sis”. En SJ. Grath, A. Wiercinski (eds.). A Companion to Heidegger’s Phenomenology 
of Religious Life, 263-284. Amsterdam / New York: Rodopi.

De la Maza, L.M. (2005). “Fundamentos de la Filosofía Hermenéutica: Heidegger y 
Gadamer”. En Teología y Vida, XLVI: 122-138.

Dias Sousa Ferro, B. (10 octubre, 2016). Heidegger leitor de Agostinho: A memória como 
fenómeno existencial. Faculdade de Ciências Sociais e Humanas, Lisboa, Univer-
sidade Nova de Lisboa. Obtenido en: https://run.unl.pt/

Escudero, J.A. (10 octubre, 2016). El programa filosófico del joven Heidegger. Introducción, 
notas aclaratorias y glosario terminológico sobre el tratado “El concepto de tiempo”. Bar-
celona: Herder. Obtenido en: www.herdereditorial.com › Filosofía › Ensayos.

Esposito, C. (2011).  “Heidegger, von der Faktizität der Religion zur Religion der 
Faktizität“ N. Fischer–FW. von Herrmann (hg.). Die Gottesfrage im Denken Mar-
tin Heideggers: 47-68. Hamburg: Meiner Verlag.

Fischer, M. (2013). Religiöse Erfahrung in der Phänomenologie des frühren Heidegger. Göt-
tingen: Vandenhoeeck & Ruprescht.

Flamarique, L. (2013). “Practicar la verdad: Sintonías y disonancias de Heidegger con 
el libro X de Confesiones”. Tópicos, 44: 115-148.

Held K. (1995). “Edmund Husserl”. En O. Höffe. Klassiker der Philosophie. Von Immanuel 
Kant bis Jean Paul Sartre, II: 274-297.  München: Verlag Beck.

León, EA. (10 octubre, 2016). “El giro hermenéutico de la fenomenología en Martín 
Heidegger”. Polis, 8 (22): 267-283. Obtenido en: http://bit.ly/1bf80q9

Rodríguez, R. (1997). La transformación hermenéutica de la fenomenología. Una interpreta-
ción de la obra temprana de Heidegger. Madrid: Tecnos.

Stanley, T. (2010). Protestant Metaphysics after Karl Barth and Martin Heidegger. Eugene 
(Oregon): Cascade Books. 

Toadvine, T, L. Embeec (eds.). (2002). Merleau Ponty’s Reading of Husserl. Dordrecht: 
Kluwer Academic Publishers.

Vélez López, G.D. (2014). Vida y Filosofía: la génesis de la vida filosófica en Heidegger. 
Bogotá: Fondo Editorial EAFIT.

Villevieille, L. (2013). “Heidegger, de l’indication formelle à l’existence”. En Bulletin 
d’analyse phénoménologique IX, 5 : 1-96.


