La responsabilidad de la voluntad ante las emociones, segtin la
antropologia agustiniana

The Responsibility of Will before Emotions, According
Augustinian Anthropology

David Ezequiel Téllez Maqueo
Universidad Panamericana, México
detellez@up.edu.mx

Aceptado: 15/07/2015 - Recibido: 9/10/2015

Resumen

El objetivo de este trabajo es examinar algunos de los pasajes mas represen-
tativos de Agustin acerca de las relaciones entre voluntad y emociones con
el fin de establecer hasta donde somos responsables de aquellas acciones
que ejecutamos bajo el influjo de una pasion sumamente intensa. Parale-
lamente se busca esclarecer en qué medida influy6 la filosofia estoica en

Agustin alrededor de la misma materia.

Palabras clave: agustinismo, consentimiento, pasiones, psicologia medieval, voluntad.

Abstract

In this article, I would like to examine various representative passages by
Augustine of Hippo about the relationship between will and emotions, to
define the limits of responsibility of human action under the influence of
the most intense passion, according to the author. Simultaneously, T will
endeavor to determine the impact of stoic philosophy on in Augustine’s

approach to the subject.

Keywords: Augustinian Philosophy, Consent, Medieval Psychology, Passions, Will.

Open Insight « Volumen VIII « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 71-99

71



Introduccion

La vida de Agustin de Hipona se caracterizo por ser intensa y com-
pleja. En ella se condensa toda la evolucion intelectual de un pen-
sador que adopto diversas corrientes de pensamiento (maniquea,
esceéptica, platonica, cristiana...) durante las diferentes etapas de su
vida. La misma complejidad puede verse reflejada en ciertos temas
abordados por ¢l, en los que, precisamente por haber estado en con-
tacto con los diversos autores y corrientes intelectuales de la Gltima
etapa del imperio romano, no resulta sencillo dar con su posicion
mas madura. Uno de esos temas es el de las relaciones entre las
pasiones y la voluntad, punto sobre el que la psicologia filosofica de
Agustin sigue siendo objeto de interés para la moderna antropologia
filosofica y los otros planteamientos contemporaneos con los que se
manifiesta compatible, debido a sus notables intuiciones personales
de tipo practico y existencial, entre otras razones.

En este articulo quisiera examinar algunos de los pasajes mas re-
presentativos de Agustin acerca de las relaciones entre la voluntad y
las emociones, con el proposito de responder desde el propio autor
hasta donde somos responsables de aquellas acciones que ejecuta-
mos bajo el influjo de una pasion sumamente intensa." Como podra
comprenderse, todo cuanto pueda decirse sobre esta materia se en-
cuentra estrechamente vinculado a un problema paralelo: la deter-
minacion de la voluntariedad o involuntariedad de dicho acto, algo
sobre lo cual considero que no siempre se ha insistido lo suficiente

1 Para la traduccién espanola de las obras de Agustin consultadas en este articulo,
nos hemos servido de la edicidn bilinglie de la Biblioteca de Autores Cristianos (BAC).
Por otra parte, la abreviacion de las obras de Agustin a lo largo del articulo, se realiza
conforme al Augustinus-Lexikon de Cornelius Petrus Mayer (2010): ciu: De civitate dei;
lib. arb.: De libero arbitrio; trin.: De trinitate; spir. et litt.: De spiritu et littera ad Marcellinum;
s.dom. m.: De sermone domini in monte; conf.: Confessionum; an. quant.: De animae quan-
titate; exp. prop. Rm. : Expositio quarundam propositionum ex Epistula apostoli ad Roma-
nos; s.: Sermones; retr.: Retractationum.

7 La responsabilidad de la voluntad ante las emociones, segun la antropologia agustiniana «
David Ezequiel Téllez Maqueo



y que, sin embargo, resulta importante insistir porque es a partir de
esta clase de problemas menos conocidos que se puede percibir la
vertiente de Agustin mas fragil y humana, la cual considero que se
manifiesta, no exactamente en sus doctrinas mas desarrolladas acer-
ca del amor, el bien o la gracia, sino en esos aspectos menos tratados
de su pensamiento, como aquel sobre el que versa este trabajo, en el
que se advierte mas patentemente la debilidad de Agustin. Quizas el
atractivo del pensador africano para el hombre contemporaneo siga
siendo que, a partir de sus escritos, podemos aprender mediante
que recursos intelectuales podemos lidiar con la tentacion no solo
carnal, sino, en general, en un plano ascetico-moral, tal como ¢l
mismo la experimento en su propia carne (al igual que Pablo de Tar-
so o Jeronimo de Estridon, con quienes mantiene fuerte afinidad de
pensamiento e intereses tematicos).

Gran parte de su produccion filosofica no siempre estuvo con-
centrada en un solo tratado, sino que, mas bien, esta distribuida en
varias de sus obras. A pesar de tratarse de un pensador tan comen-
tado —incluso entre filosofos no cristianos—, la mejor forma de co-
nocer su parecer sobre la cuestiéon es una aproximacion critica a su
obra, mas bien que a lo que otros autores le han adjudicado. Asi, por
ejemplo, respecto de este tema especifico, sin duda podria habernos
resultado muy atil recurrir al pensamiento de ciertos «comentaris-
tas» del Hiponense, como Pedro Abelardo (Collationes) en el siglo
XII, Francisco Petrarca (Secretum) en el siglo XIV o Justo Lipsio (De
constantia) en el Renacimiento, quienes discuten en sus respectivas
obras el influjo que ejercieron los filosofos estoicos sobre Agustin y
la lectura que habria hecho el africano de aquellos, tratamiento que
aborda en el marco de las relaciones entre voluntad y emociones.
Ello, sin duda, seria muy interesante, pues nos llevaria a un estudio
mas amplio del que aqui pretendemos (principalmente, a un analisis
profundo sobre la recepcion del estoicismo en Agustin y de su consi-
guiente rechazo y alejamiento hasta la adopcion de la Iglesia latina).
No obstante lo anterior, considero importante incluir en este trabajo
la interpretacion de Richard Sorabji (2000) sobre algunos pasajes,
sobre los cuales se discutira en la segunda parte de este articulo. La
razon es que, por tratarse de un interprete actual de diversos autores

Open Insight « Volumen VIII « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 71-99

73



antiguos (y principalmente estoicos), sus comentarios pueden ayu-
darnos a comprender, desde una perspectiva contemporanea de ta-
les estudios, en que medida la lectura que hizo Agustin de la filosofia
estoica fue fiel o imperfecta.

Hay que decir algo mas acerca de la relevancia del tema para
nuestro autor. Aunque éste no se encuentre exclusivamente en la
obra de Agustin, ni sea la suya la que mejor lo aborda, en diversos
momentos de su vida experiment6 lo mismo que varios historia-
dores han aprendido: que las pasiones descontroladas siguen siendo
el origen psicologico de multiples problemas entre los individuos y
las sociedades. Considero que tales son factores suficientes para que
merezca la pena este trabajo.

Finalmente, con respecto al proposito de este articulo, debo
afiadir que persigue, sobre todo, un fin «exegético»: se trata de de-
terminar cual ha sido la lectura de la «voluntad» que hizo Agustin
en relacion a las emociones, y paralelamente, determinar en que
medida lo influyo la filosofia estoica.

Para el cumplimiento de tales objetivos, este trabajo se divide,
metodologicamente, en tres partes: i) un analisis de los pasajes mas
representativos de su pensamiento en la materia; ii) la critica de So-
rabji a la lectura que hizo Agustin de la filosofia estoica; y iii) un

comentario final, a modo de conclusion.

Concepcion agustiniana de la voluntad
Las pasiones, el amor y la voluntad

La teoria agustiniana de la voluntad se inscribe en un apartado atn
mas amplio de su pensamiento, que es su teoria de las pasiones. Su
descripcion se presenta como limitada en el corpus augustinianum, de-
bido a dos razones: 1) porque Agustin no tuvo un acceso a las fuentes
directas de la filosofia estoica y 2) porque el Hiponense no descendio
aun estudio pormenorizado de los filosofos estoicos, aunque mostro
mayor interées por ellos que ningtin otro autor cristiano. El estudio
de las pasiones estaba supeditado, en gran medida, al de la voluntad,

74 La responsabilidad de la voluntad ante las emociones, segun la antropologia agustiniana «
David Ezequiel Téllez Maqueo



debido a que la voluntad es un concepto central en su filosofia del
amor.

Una primera caracteristica de las emociones’ en su relacién con
la voluntad es que suele llamarlas voliciones, lo cual es comprensible
por el hecho de que la voluntad adquiere en Agustin dos sentidos,
uno amplio y uno mas estricto. La voluntad estrictamente hablando
se aplica a la facultad de la parte superior del alma (como sucede en
Aquino y gran parte de la filosofia clasica) y, al mismo tiempo, la
voluntad en sentido amplio designa a cualquier accion de inclinarse
hacia algo o de alejarnos de ello. Por eso, partiendo de la voluntad,
Agustin clasifica las emociones basicas del siguiente modo:’

;Que es el deseo y la alegria, sino la voluntad (voluntas) en con-
sonancia con las cosas que queremos (volumus)?Y ;que es el mie-
do y la tristeza, sino la voluntad en disonancia con las cosas que
no queremos (nolumus)? Cuando la voluntad consiente a lo que
queremos toma la forma de una inclinacion y entonces recibe el
nombre de «deseo», mas cuando toma la forma de un disfrute de
lo que queremos, recibe el nombre de «alegria». De igual for-
ma, cuando rehusamos aquello que no queremos que nos suce-
da, la voluntad se llama «miedoy, pero cuando rehusamos lo que

tenemos presente sin quererlo, esa voluntad se llama «tristeza»

(Agustl'n, ciu, 14, 6: 932).

En este sentido, las pasiones estarian incluidas en la voluntad
porque de algin modo serfan actos de ella en cuanto que esta en
poder de ella consentirlos o rechazarlos. ;Y qué sucede con el amor?

Agustin da al amor el mismo tratamiento que a la voluntad, pues “la

2 Tomo indistintamente los término «pasion» y «emocion», aunque Agustin llama a
las emociones «perturbaciones», para subrayar el aspecto negativo que tenia para los
estoicos como opuestas a la razén, y otras veces utiliza términos mas neutrales para
ellas: como afecciones (affectiones), afectos (affectus) o pasiones (passiones). Cf. ciu, 9,
4,1: Agustin, 1958: 587.

3 A esta division cuatripartita de las pasiones se refiere Agustin en al menos tres obras
(ciu 14, 5-9; conf., 10, 14, 22 y trin., 6, 8; 60, 3). Esta tomada de Cicerén (Tusc. Disp., 3, 84;
4,11-22).

Open Insight « Volumen VIII « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 71-99

75



voluntad recta no es mas que amor bueno y la voluntad perversa es
el amor malo” (ciu, 14, 7, 2: 935). Por eso, la relacion entre el amor
y las pasiones es analoga a la que existe entre la voluntad y éstas,

como se desprende del siguiente pasaje:

El amor que ansia tener lo que se ama es «deseo»; en cambio,
cuando lo tiene ya y disfruta de ello, tenemos la «alegria». En
cambio, si el amor huye de lo que le es adverso, es el «temory;
y si lo experimenta ya, es la «tristezax». Asi, pues, estas cosas son

malas si el amor es malo, y buenas si el amor es bueno” (ciu, 14,

7,2: 935).

Sin embargo, que las pasiones sean tratadas aqui como ciertos
actos de la voluntad no debe llevar a pensar que, para Agustin, al
igual que para algunos estoicos como Crisipo, las emociones que
nos acaecen son siempre «voluntariamente elegidas». En el terreno
practico, ello daria como resultado que nos enamoramos de quien
queremos, tememos lo que elegimos temer, nos entristecemos de lo
que queremos, por mencionar pasiones como el deseo, el temor o
la tristeza.*

Ciertamente, Agustin pensaba como los estoicos que las ope-
raciones de la dimension apetitiva del alma se las puede sujetar a
un senorio mediante la voluntad. Sin embargo, siguen estando suje-
tas a reacciones completamente espontaneas. En ocasiones, el sur-
gimiento de determinadas emociones, como la libido, no pueden
ser totalmente controladas; pero al mismo tiempo, ello no significa
que lleven automaticamente a una persona a comportarse de cierta

manera, pues la gente puede voluntariamente consentir o rehusar la

4 Las pasiones, segun Crisipo, han de ser concebidas de modo judicativo: como “juicios
erréneos sobre lo bueno y lo malo” (Plutarco, De virt. Mor., 441¢; SVF | 202) que surgen
cuando alguien no tiene claro lo que debe querer o no querer. Ante un inminente nau-
fragio, el sabio puede llegar a ponerse palido pero nunca se atreverd a juzgar que ello es
un mal. Por eso las pasiones son erradicables para él, pues de que afecten al sabio no
significa que afecten al alma del sabio, pues le incomodaran, pero su razén acerca de las
mismas sigue siendo inconmovible (inconcussa).

La responsabilidad de la voluntad ante las emociones, segun la antropologia agustiniana «
David Ezequiel Téllez Maqueo

76



incitacion de una determinada emocion, e incluso repelerla de ma-
nera mas activa que el simple rehusarse a secundarla mentalmente.
Para explicar mas precisamente la relacion entre la voluntad y

las pasiones, dice Agustin lo siguiente:

Si alguien pronuncia una palabra airado, o maltrata a otro, no
podria hacerlo si no se moviera la lengua o la mano al influjo de
la voluntad, que en cierto modo manda; y esos miembros, aun sin
haber ira alguna, son movidos por la misma voluntad. No sucede
esto con las partes genitales del cuerpo, que la pasion corporal
ha sometido a su derecho, por asi decir, de tal manera que no
pueden moverse sino bajo su influjo espontdneo o promovido desde
fuera. Esto es lo que causa vergiienza; esto es lo que, por rubor
ante los ojos que miran, procura evitar. Por eso soporta mejor
el hombre una multitud de espectadores en un arrebato injusto
contra otro hombre, que la presencia de uno solo cuando se une
legitimamente con su esposa (ciu, 14, 19: 969).

;Que trata de poner de relieve Agustin? Que aunque pueda
haber pasiones que dependen de la voluntad de un modo casi directo
(dirfamos, «despoticoy», para usar un lenguaje aristotélico-tomista),’
al punto de decirse que son «elegidas», lo cierto es que las emocio-
nes son estados mas complejos de lo que suponian los estoicos, pues
sin duda involucran juicios de valor por los cuales, voluntariamente,
se las «consiente» o «provoca» o se las «rehtsa» o «rechaza», pero
también van acompafiadas de cambios corporales en la expresion
facial, en la complexion, en los gestos, y en lo que hoy llamaria la
psicologia moderna «cambios en el sistema endocrinologico», por
cuanto en virtud de ellas se descargan en el torrente sanguineo hor-

monas de diversas clases.®

5 Se puede consultar a Aristételes (Pol., 2,11: 1254b 2) y a santo Tomds de Aquino (Sum.
Theol., |, c81, a3).

6 Agustin subraya, sin embargo, que es el alma la que padece las pasiones e incluso
contempla la posibilidad de que sea el hombre entero el sujeto de las mismas, pero nun-
ca exclusivamente el cuerpo:“;Acaso puede la carne dolerse de algo o desear algo sin el
alma? Lo que se dice desear o dolerse la carne: o es el mismo hombre, como lo dejamos

Open Insight « Volumen VIII « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 71-99 77



Dada la estrecha conexion entre cuerpo y alma, Agustin recono-
ce que en las emociones cabe hablar de un fenémeno de conciencia
acerca de lo que esta pasando en nuestro cuerpo.” La voluntad se-
guiria conservando la capacidad de ceder al influjo de ellas o de no
secundarlas, pero aun en este caso, en virtud de lo complejo de la
interaccion emociones-voluntad, las pasiones no podrian ser tratadas
como un fené6meno puramente mental o judicativo, ni como absolu-
tamente voluntarias, en el sentido de que no basta con no pensar en
ellas o0 en no quererlas para no tenerlas.

Por la misma razon, cuando Agustin critica el concepto estoico
de apatheia (es propio del sabio no padecer)® lo hace porque esta
convencido de que las pasiones pueden ser malas, pero también bue-
nas y, por tanto, legitimas, dependiendo de lo que la voluntad quiera
hacer con ellas.” Dicho de otro modo, dependiendo del tipo de amor
al que se las ordene, como se dice al final del pasaje ya citado (ciu,
14,7, 2: 935). Asi, si el amor es bueno, el deseo y la alegria seran
pasiones buenas; mas si el amor es malo, el deseo y la alegria seran
malas. Por eso, a los discipulos de Jesucristo, segan Agustin, les re-
sulta bueno temer el pecado, desear la perseverancia, entristecerse
por las propias faltas, y alegrarse de las buenas obras, por mencio-
nar las cuatro pasiones esenciales del hombre. Tener esta clase de

ya tratado, o alguna parte del alma, que se siente afectada por una pasion aspera que
le causa dolor, o una agradable que le causa placer” (ciu, 14, 15, 2: 961).

7 “El dolor de la carne es... cierto desacuerdo por parte del alma con lo que le sucede al
cuerpo, de la misma forma que el dolor del alma que llamamos tristeza es un desacuer-
do con las cosas que nos suceden sin querer” (ciu, 14, 15: 961-962).

8 “Los estoicos han opinado que en el animo del sabio se dan tres perturbaciones, y
excluyen de él el dolor o la tristeza, porque es incompatible, segun ellos, con la virtud
animica” (ciu, 14, 8: Agustin, 1958b: 936-940). Aunque la mayoria de los autores admite
que Agustin rechaza la apatheia, hay autores que rechazan dicha postura haciendo un
analisis de la profunda huella que ejercié Cicerdn a través de sus Disputationes Tuscu-
lanae en Agustin y segun la cual éste mantuvo una visién mas bien favorable hacia la
apatheia. Tal es la opinién de Brachtendorf, 1997: 289-308; Byers, 2013: 248. Sobre una
valoracion mas detenida de la apatheia nos detenemos en la segunda parte de este
trabajo cuando analizamos la postura de Irwin (2003: 430-447).

9 “Alos buenos y a los malos, les son comunes el deseo, el temor y la alegria; pero unos
las practican bien y otros mal, segln sea recta o perversa la voluntad de los hombres”
(ciu, 14, 8: 939).

La responsabilidad de la voluntad ante las emociones, segun la antropologia agustiniana «
David Ezequiel Téllez Maqueo

78



emociones no puede ser indiferente sino algo positivo y cultivaras
debe ser hasta meritorio (ciu, 14, 7, 2: 932). Aunque se trata de
emociones influidas por la fe, son emociones naturales, producidas
a nivel sensitivo-apetitivo, pero que toman su fuerza de un conoci-

miento superior de tipo intelectual."

La voluntad y lo querido

Puesto que, en algunos pasajes (ciu 14, 6-7), Agustin llama “volicio-
nes” a las emociones, uno podria preguntarse como pueden ser actos
de la voluntad si ésta es una facultad especial que pertenece a la parte
superior del alma, y las emociones en cambio son movimientos de la
parte inferior del alma.

Primero debe aclararse que Agustin no pretende afirmar que
haya verdadera identidad entre voluntad y emociones, pues ya diji-
mos que las emociones son solo voliciones en un sentido amplio. Lo
que quiere establecer es que aunque las emociones inicialmente sur-
gen como movimientos incontrolados, la voluntad puede reaccionar
a ellas, consintiendo a lo que tales movimientos invitan, o rechazan-
dolo. Es decir, los movimientos de las pasiones son voluntarios en

la medida en que pueden en su principio ser consentidas o rehusadas

10 Aunque los estoicos rechazaban las emociones mas de lo que Platén lo hizo (Rep.,
604e-606d), no rechazaron la expresion de las emociones a través de las artes. Mientras
Platon nunca pensé que a la gente podria ayudarsele a controlar sus emociones mos-
trdndole por medio de las tragedias los estragos que podrian ocasionar las pasiones
desaforadas, los estoicos reconocian que las artes podian ser una herramienta educati-
va orientada a dicho fin. Plutarco contrasta el rechazo platénico y epictreo de la poesia
y la literatura con una visién mas positiva, afin a su propia posicion y la de los estoicos
acerca de estas artes, al decir:“;Vamos acaso a tapar los oidos de nuestros jéovenes con
tapones duros de cera, como le ocurrié a los de [taca, obligandoles a hacerse a la mar
en el navio epicureo, evitando que lean poesia y guiar su camino sin el recurso a ésta?
¢No seria mejor [...] guiar y proteger su juicio, para que no llegue a apartarse de su curso
por el placer hacia lo que les perjudica?” (Moralia, 15d). Agustin reconocié que antes de
su conversion era afecto al teatro y la poesia (conf,, 3, 2, 2), por la vida social que llevaba.
Pero tras su conversion le da la razén a la critica de Platén a los poetas (“Cuando les
llega el turno de los aplausos clamorosos del pueblo, como si se tratara de un célebre
y sabio maestro, jqué tinieblas esparcen tan oscuras, qué terror inspiran, qué pasiones
encienden!” (ciu, 2, 14; 2, 7).

Open Insight « Volumen VIII « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 71-99

79



internamente, aunque no se lleven a la prdctica mediante una accion
externa.'' A esto obedeceria que la voluntad sea la “tercera capa
del espiritu” y este situada en la parte mas alta del cuerpo, es decir,
“como en una torre” a efecto de poder moderarlas (ciu, 14, 19).

La razon tltima de por queé es posible a la voluntad ejercer do-
minio sobre las emociones —por muy fuertes que puedan resultar—
radica finalmente en un asunto de tipo metafisico: no seria justo que

la materia reinara sobre el espiritu:

¢Piensas acaso que la pasion es mas poderosa que la mente, a la
cual le ha sido otorgado el dominio sobre las pasiones segan la
ley eterna?Yo digo que absolutamente no es asi. No seria racio-
nal que las cosas menos poderosas (materia) dominaran sobre las

mas poderosas (espiritu) (lib. arb., 1, 10, 20: 225)."

Pero tambien radica en un asunto de justicia: lo superior a la
voluntad no convierte a la voluntad en esclava de las pasiones porque

no seria justo que lo superior fuera esclavo de lo inferior.Y tambien

11 “Ciertamente no se puede negar el pecado cuando el alma se deleita en pensamien-
tos ilicitos, aunque no se decida a ponerlos por obra, si retiene y rumia con agrado lo
que rechazar debia en el instante mismo de su aparicion; pero es un pecado mucho
menor que si se determina llevarlo a la practica” (trin., 12, 12: 681).

12 Por esta misma razén metafisica se explica que las emociones son propiamente
actos de la voluntad y no de la parte corpérea del hombre, como pensaban los ma-
niqueos. Para ellos, las emociones empezaban «desde abajo», es decir, procedian del
«alma irracional» del hombre, y al crecer llegaban a «infectar» a la parte superior del
alma, siendo a la postre causa de inmoralidad. Segun Loughlin (1999: 20), Agustin re-
chaza esto por dos razones: 1) porque la posicion maniquea se basa en una metafisica
que sostiene que el cuerpo humano no es una creacion de Dios sino de los dngeles
caidos y, por lo tanto, es malo de por si, algo contrario a la postura cristiana segun la
cual Dios lo creé todo y, ademés, lo cre6 como bueno, incluyendo el cuerpo mismo'y 2)
porque al situar las emociones en la parte corporal, se permite que un aspecto corporal
de la persona tenga un efecto causal directo sobre el alma, algo que Agustin rechaza
a partir de sus opiniones sobre la sensacion, a la cual define como “algo experimenta-
do directamente por el cuerpo de lo cual estad consciente el alma ” (an. quant., 25, 48).
Por tanto, la sensacion es una accion del alma a través del cuerpo y no equivale a la
produccion de algo en la conciencia a partir de la actividad del cuerpo, ni puede por
tanto influir directamente sobre el alma y sus operaciones, sino que es un efecto que
procede de la voluntad, que actua sobre el cuerpo y produce una reaccion fisioldgica
correspondiente a la emocién en cuestion.

80 La responsabilidad de la voluntad ante las emociones, segun la antropologia agustiniana «
David Ezequiel Téllez Maqueo



por la naturaleza misma de las pasiones: lo inferior a la voluntad no
convierte a la voluntad en esclava de las pasiones porque no goza del

poder suficiente para ello, justo por ser inferior a la voluntad:

Lo que es igual o superior a la mente humana, cuando esta dota-
da de senorio y en posesion de la virtud, no la puede convertir
en esclava de las pasiones, por razones de justicia. Y lo que es
inferior a ella, tampoco puede conseguirlo porque carece de po-
der suficiente para ello [...]. Por tanto ninguna otra cosa puede

convertir a la mente en complice de un deseo desordenado, si la

voluntad no lo quiere (lib. arb., 1, 11, 21: 227).

Los estoicos hablaron de autodominio respecto de las faculta-
des apetitivas. Lo que hasta cierto punto resultaria novedoso en la
filosofia de Agustin es su intento por referir todos los impulsos e
inclinaciones del alma a la voluntad como un centro dindmico de la per-
sona. Como afirma Dihle, la voluntad, para Agustin, es una capaci-
dad relativamente independiente con respecto a las emociones y a la
razon teorica, algo muy distinto a lo que los platonicos afirmaban,
pues para éstos las operaciones de la voluntad no difieren mucho de
las que pertenecen a la parte intelectiva del alma; en este sentido, la
voluntad, para Agustin, seria tan elevada como el intelecto, pero mas
autonoma que éste (Dihle, 1982: 127-129).

Otro aspecto interesante de la voluntad se refiere a las distintas
maneras en las que algo puede ser querido por ella. Este asunto no
esta tratado en una sola obra; pero, entre los distintos lugares donde

menciona el tema, se distinguen al menos tres sentidos de lo querido:

a)Todo aquello hacia lo que el ser humano se inclina, se conside-
ra como «querido». A ello se refiere Agustl'n cuando dice que la
vista esta unida a su objeto por medio de la atencion de la volun-

tad."”” Seglin Dihle, se atribuyen también a la voluntad todas las

13 “Tres cosas hemos de... distinguir... en la vision de un cuerpo cualquiera. Primero, el ob-
jeto que vemos; por ejemplo, una piedra, una llama o cualquier otro cuerpo perceptible al
sentido de la vista; objeto que puede existir aun antes de ser visto. Segundo, la visién, que
no existia antes de percibir el sentido el objeto. Tercero, la atencién del alma (voluntad), que

Open Insight « Volumen VIII « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 71-99

81



demas operaciones de los seres humanos en virtud de las cuales

se dirigen hacia algo (Dihle, 1982: 125-126).

b) Todas las acciones y omisiones puramente internas del alma,
asi como todas las percepciones y conocimientos, se consideran
como queridos. Esto se debe a que la voluntad es una facultad
que, aunque no haya iniciado las cosas mediante una actividad
particular, se puede decir que, al no impedirlas, ya esta permi-
tiendo que esas cosas sucedan; y esto, en cierto modo, es algo
querido.

Incluso contempla el caso del que actia bajo coaccion.' Asi,
por ejemplo, si me arrancan la firma de un contrato apuntan-
dome con una pistola al pecho, por violenta que sea la coercion,
no quita que mi firma sea un acto voluntario. Pues el que obra
como no queriendo obrar, también quiere lo que hace.Y esto
también se puede considerar como querido, al menos en parte.
Volveremos sobre este tema al hablar de las acciones mixtas.

¢) Todos los actos de la voluntad como facultad superior se con-
sidera que son queridos; es decir, los actos que no tienen otra

causa que la voluntad misma. "
Teoria del consentimiento

Los tipos de actos de los que venimos hablando se consideran vo-
luntarios en la medida en que podrian ser evitados o por el con-
trario, aceptados mediante la voluntad, es decir, consentidos. ;Que

significa «consentir»? Para explicarlo, Agustin elabora una teoria del

hace remansar la vista en el objeto contemplado mientras dura la vision” (trin., 11, 2, 2: 613).

14 "Aun cuando alguno sea coaccionado a hacer alguna cosa, si la hace, aun la hace
voluntariamente; mas porque querria mas bien hacer otra cosa, por eso se dice que
obra a la fuerza, es decir, no queriendo obrar” (spir. et litt., 31, 53: 781).

15 “Siendo la voluntad causa del pecado, tU me preguntas por la causa de la voluntad
misma, y si llegara a encontrarla, ;no me preguntarias también por la causa de esta
causa? ;Y cual ha de ser el médulo de tus preguntas y el término de tus investigaciones
y discusiones, siendo asi que no debes llevar la investigacion mas alla de la misma raiz
de la cuestion?” (lib. arb., 3,17, 48: 376).

82 La responsabilidad de la voluntad ante las emociones, segun la antropologia agustiniana «
David Ezequiel Téllez Maqueo



consentimiento (s. dom. m., 1, 12, 34) a partir del analisis del acto
pecaminoso y los tres momentos psicologicos por los que atraviesa:
sugestion, delectacion y consentimiento.

La concupiscencia esta en el origen del mal moral (lib. arb., 1, 3, 6)'¢
pues por ella el hombre se inclina a tener los malos deseos, que son
puerta de acceso al pecado. Aunque en el hombre hay una fuerte
inclinacion a dejarse llevar por la concupiscencia, los malos deseos
provocados por ella no se consideran pecados, si tales tendencias son
inmediatamente dominadas. Con esto llegamos a un principio fun-
damental de la ¢tica agustiniana: no cometemos mal en el momento
de tener malos deseos, sino en el momento de consentirlos. "’

El consentimiento es, precisamente, un acto de la voluntad, y se
produce cuando la mente de una persona concibe la realizacion de
un mal deseo, pero no pretende llegar a la practica de ello. Puede
simplemente 1) aceptarlo, y para ello a) se recrea en ello, e incluso b)
esta dispuesto a ello, o, definitivamente quiere actuar en consecuencia
con ese deseo y asi 2) se decide a actuar de acuerdo con ello.

Agustl'n escribe que:

Son, pues, tres los momentos a traves de los cuales se comete
el pecado: la sugestion, la delectacion y el consentimiento. La
sugestion procede de la memoria o de los sentidos corporales,
bien sea cuando vemos algo, lo oimos, lo olemos, lo gustamos o

16 «Concupiscencia» era un término familiar para Agustin desde antes de entrar en
contacto con autores cristianos. Fue uno de los términos con que los filésofos platoni-
cos —por él estudiados- habian traducido la palabra griega epithimia, es decir: el deseo
de un bien placentero. Concupiscentia e ira representan en Platén movimientos gené-
ricos del alma irracional. Posteriormente, la voz concupiscencia comenzé a populari-
zarse también entre los cristianos al aparecer la Biblia en latin. El otro término con que
se tradujo epithimia al latin fue cupiditas, que a diferencia de concupiscentia, adquirié
mayor popularidad entre autores latinos no cristianos (seguin O'Daly, 1987: 46-48). De
cualquier modo, Agustin emplea concupiscentia y cupiditas en un sentido psicoldgico,
y frecuentemente los asocia con el pecado.

17 “Pues ya no escucha el deseo del pecado, aunque todavia le soliciten las concupis-
cencias y le inciten al consentimiento, hasta tanto que sea vivificado el cuerpo y sea
convertida la muerte en victoria. Luego, al no consentir en perversos pensamientos,
nos hallamos en la gracia, y no reina el pecado en nuestro cuerpo mortal” (exp. prop.
Rm., 35, 6, 24: 25).

Open Insight « Volumen VIII « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 71-99 83



lo tocamos. Y si, al percibir el objeto produjere placer, el placer
ilicito se debe someter. Por ejemplo, cuando estamos ayunan-
do y a la vista de los alimentos surge el apetito, no acontece
sino la delectacion; pero ahi todavia no hemos consentido y la
aplacamos con el dominio de la razon. Pero si ha llegado ya el
consentimiento, se habra consumado ya el pecado [...] aunque
no hubiese llegado a ser conocido abiertamente por los hombres
(s.dom.m., 1,12, 34: 821).

Es decir que el deseo conduce a la accion a traves de sugestion,
placer y consentimiento. La sugestion (suggestio) se refiere al pensa-
miento que puede despertar un mal deseo. El placer (delectatio) es el
estado inicial del consentimiento.Y el consentimiento (consentio) es
la decision de actuar con base en la idea previamente aceptada.

No pasa inadvertido a Agustin el hecho de que el consentimiento
efectuado varias veces de aquello que nos agrada enciende con mas
fuerza el deseo de saciar dicho placer y tiene el poder eventual de
generar un habito no imposible pero si dificil de remover.Y a medida
que el acto producido por el habito es la verdadera causa de dicho
acto —sin dejar de ser voluntario—, es logico pensar que la volunta-
riedad va disminuyendo cada vez mas a medida que mas se consiente
en el mal deseo. Afortunadamente, tanto para el dkrata (incontinen-
te) como para el akolastés (desenfrenado)'® —por usar lenguaje aris-
totelico— la solucion pasaria por no rehuir el combate de las pasio-
nes desordenadas mediante una reeducacion de las representaciones

procedentes de la suggestio," sin descartar en un plano mas religio-

18 Aristoteles, EN, 1150b 28-1151a 28; Aquino, In Eth., lect. 3, n. 39.

19 Segun Knuutila (2004: 124), Origenes se apoya todavia mas que Agustin en los re-
cursos filosofico-terapéuticos que la filosofia estoica habia planteado para aplacar las
tentaciones de todo tipo. Origenes creia que una cura efectiva de la parte emocional
demandaba un ascetismo moderado. Para un cristiano ello implicaba ayuno, vigilias y
humildad, que eran llevadas a efecto de debilitar la tendencia a concebir malos pensa-
mientos. Esto era asociado con otros métodos terapéuticos parcialmente derivados de
la filosofia como: un incremento en la conciencia de aquellas emociones que debilitan
al almay que exigen tratamiento, aprender a oponer a las emociones otros pensamien-
tos, el examen de conciencia continuo, y el control del propio avance del individuo.
Al comentar la maxima socratica del “condcete a ti mismo’, Origenes establece que el

84 La responsabilidad de la voluntad ante las emociones, segun la antropologia agustiniana «
David Ezequiel Téllez Maqueo



so los recursos que pueda propiciar la propia ascetica cristiana, en
1 / /4 . . .

a que, como seria natural pensar desde la optica antipelagiana de
Agustin, apostar por las propias fuerzas humanas, ni es suficiente, ni
garantiza la victoria final sobre las pasiones desaforadas. Asi se des-
prende de las siguientes palabras:

Y si llegase a la realizacion, parece que se sacia y extingue
la pasion. Pero si despues se repite la sugestion, se enciende
todavia mas la delectacion, pero atn es mucho mas inferior
que cuando, con la repeticion de actos, se ha formado la cos-
tumbre. En este caso es muy dificil superarla; pero si uno no
abandona y no rehtye el combate [...], superara semejante
costumbre con la guia y la ayuda de Dios. Asi recobrara la

paz y el orden inicial (s. dom. m., 1,12, 34: 823).

En este analisis presentado por Agustin acerca de los malos de-
seos (suggestiones) se percibe todo el influjo filosofico que sobre ¢l
ejercio Origenes (De principiis, 3, 2, 4; In Canticum canticorum, 111, 236
14-18; Lawson, 1957: 256), quien se plante6 asimismo el tema de los
atractivos y seducciones que el mundo puede provocar sobre el alma
antes de que la voluntad pueda operar, y de cuyo consentimiento o
rechazo depende la moralidad del comportamiento posterior. Este es
el tema de los malos pensamientos como “primeros movimientos” o
pre-pasiones (propatheiai), una doctrina de origen estoico.

Las pre-pasiones fueron llamadas asi por los estoicos porque,
para ellos, los malos deseos no son pasiones, sino un estado anterior
a ellas. Lo que desencadena una pasion no es todavia una pasion. Asi
que en filosofia estoica son solo la preparacion para una emocion. En

cambio, Agustin interpreto dichos movimientos como «emociones»

alma debe tener exacto conocimiento de sus propias inclinaciones e intenciones: “Para
la perfeccién moral es necesario saber con respecto a cada emocién relevante si ésta
ocurre frecuentemente, a veces o nunca, qué tan intensa es, en qué ocasiones surge, y
si uno ha hecho progresos al controlarla o no. Todas estas practicas de origen estoico
eran continuas entre los cristianos que aspiraban a curar el alma usando medios natu-
rales, si bien es cierto que al igual que para Agustin, tenian sélo valor instrumental, mas
no eran necesarias para la perfeccion del cristiano como tal” (In Canticum canticorum, |,
141.17-145.15): Lawson, 1957: 128-133.

Open Insight « Volumen VIII « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 71-99

85



en estado inicial, opinion mayoritaria entre los comentaristas mo-
dernos de Agustin entre los cuales figuran O’Daly (1987: 89-90)
y Knuuttila (2004: 155). Sin embargo, segan Sorabji (2000: 378),
seria incorrecto decir que las emociones aparecen antes del consen-
timiento, motivo por el cual piensa que Agustin cometio un error al

pensar asi, como se vera en la segunda parte de este trabajo.

Las acciones involuntarias

Lo mas cercano a las acciones involuntarias, para Agustin, es lo que
Aristoteles denomina «acciones mixtas» en la Nicomdquea,” es de-
cir: acciones que ninguno elige como fin por si mismo, aunque en
ciertas circunstancias se las puede elegir como medios necesarios
para alcanzar un fin mas importante. Aristoteles menciona el caso de
las mercancias que son arrojadas desde un barco a punto de naufra-
gar en una tormenta. Nadie quiere, por si misma, la merma de sus
mercancias; pero, ante ciertas circunstancias, como la posibilidad de
hundirse debido al exceso de peso del barco, se hace necesario des-
hacerse de ellas. Asi como Aristoteles piensa que son mas volunta-

rios que involuntarios,’ asi también Agustin piensa que el que actia

20 “Parece, pues, que cosas involuntarias son las que se hacen por fuerza o por igno-
rancia; es forzoso aquello cuyo principio es externo y de tal clase que en él no participa
ni el agente ni el paciente; por ejemplo, si uno es llevado por el viento o por hombres
que nos tienen en su poder. En cuanto a lo que se hace po r temor a mayores males o
por alguna causa noble (por ejemplo, si un tirano que es duefio de los padres e hijos
de alguien mandara a éste hacer algo vergonzoso, amenazdndole con matarlos si no
lo hacia, pero salvarlos si lo hacia), es dudoso si este acto es voluntario o involuntario.
Algo semejante ocurre cuando se arroja el cargamento al mar en las tempestades, nadie sin
mds lo hace con agrado, sino que por su propia salvacion y la de los demds lo hacen todos
los sensatos. Tales acciones son, pues, mixtas” (EN, 1110a, 1-12).

21 “[Las acciones mixtas] se parecen mas a las voluntarias, ya que cuando se realizan
son objeto de eleccién, y el fin de la accion depende del momento. Asi, cuando un
hombre actia, ha de mencionarse tanto lo voluntario como lo involuntario; pero en
tales acciones obra voluntariamente, porque el principio del movimiento imprimido a
los miembros instrumentales esta en el mismo que las ejecuta, y si el principio de ellas
esta en él, también radica en él el hacerlas o no. Son, pues, tales acciones voluntarias,
pero quizé en sentido absoluto sean involuntarias, ya que nadie elegiria ninguna de
estas cosas por si mismo” (EN, 1110a, 12-20).

86 La responsabilidad de la voluntad ante las emociones, segun la antropologia agustiniana «
David Ezequiel Téllez Maqueo



forzado por las circunstancias no pierde nunca su voluntariedad por
completo, y solo en virtud de que la gente no esta dispuesta a hacer
tales cosas y desearia no haber tenido que hacerlas, se consideran
involuntarios.

Agustl'n lo explica asi:

Si examinamos esto con toda sutileza, advertiremos que, aun
cuando alguno sea coaccionado a hacer alguna cosa, si la hace, aun
la hace voluntariamente; mas porque querria mas bien hacer otra
cosa, por eso se dice que obra a la fuerza, es decir, no queriendo
obrar. Pues siendo coaccionado a obrar por alguna cosa mala,
que quisiera evitar o rechazar de si, en tanto la hace en cuanto
que es forzado. Porque si la voluntad es tan poderosa que mas
quiere no ejecutar esta accion que sufrir aquella violencia, en-
tonces indudablemente resiste a quien la coacciona y no ejecuta
aquella accion. Y por eso, si obra, no obra ciertamente con plena y
libre voluntad, aunque es cierto, sin embargo, que no obra sin la facultad
de querer, pues como a la voluntad sigue la accion, no puede de-

cirse que le falte el poder al que obra (spir. et litr., 31, 53: 781).

Por lo tanto, mas que anular nuestra libertad, los actos proce-
dentes de una voluntad forzada por las circunstancias, reducen la vo-
luntariedad, pero no la suprimen por completo. Por eso, en el mo-
mento en que los marineros estan arrojando las mercancias al mar
para no naufragar, lo estan queriendo. La prueba es que su voluntad
le manda a los brazos cargar con ellas y arrojarlas. De la voluntad,
pues, depende el arrojarlas o no. Agustin piensa que la voluntad de-
cisiva de una persona se manifiesta en su conducta final. En este
sentido, todos los actos con que uno rechaza algo, se puede decir que
son queridos. En lugar de hablar de actos involuntarios, habria que
hablar de actos elegidos «de mala ganax, es decir, de manera reacia.

Entre los sentidos de lo querido ya mencionados atras, el segun-
do constituye otro ejemplo de acto mixto. Esta basado en la idea de
que no solo los medios que conducen a un fin pueden ser aceptados
con cierta resistencia, sino que el fin mismo de la voluntad hacia

un bien superior puede ser aceptado con resistencia. Describe su

Open Insight « Volumen VIII « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 71-99

87



propia conversion como una experiencia en la que, al igual que el
barco a punto del naufragio, su alma se debatio internamente entre
la ordenacion de todos sus actos al fin que la razon evaluaba como
lo mas adecuado para «sobrevivirs, y aquel otro fin hacia el que sus
emociones le conducian (conf., 8). Estaba seguro que seria mejorar
radicalmente su manera de vivir hacia una conversion plena, pero,
por otro lado, su voluntad continuaba dirigiendo su vida por donde
sus propios vicios arraigados le tiraban. En tal caso, ;queria realmen-
te el pecado? La respuesta tltima es que lo queria. Pues no queria
caer en ¢l, pero tampoco hacia nada para evitarlo y esto es, en cierto
modo, ya quererlo.

El texto explica lo que sucede en el alma debil, atin sujeta al mal,

del siguiente modo:

No es absurdo decir que uno puede querer en parte y en parte
no querer, sino que de lo que se trata mas bien es de una enfer-
medad del espiritu, porque no se levanta todo ¢l empujado por
la verdad, sino avasallado por la costumbre.Y por eso hay como
dos voluntades, porque una de ellas no es total, no esta comple-
ta, y lo que le falta a la una lo tiene la otra (conf., 8, 9, 21: 260).

Cuando se hace el mal, ;hasta qué punto se quiere todavia el
bien? Este es el problema antropologico que Agustin experimento.
Es como si hubiese dos voluntades en conflicto en el alma de Agus-
tin, quien deseaba que su voluntad quisiese vivir de otra manera,
pero lo queria ineficazmente, pues la voluntad efectiva seguia siendo
la voluntad desarreglada. La voluntad de vivir con arreglo a lo que
sabia que era lo mejor ciertamente existia, ¢l queria vivir bien, pero
como ¢l confiesa, “lo queria de manera parcial e imperfecta”. Su vo-
luntad se encontraba mas al nivel de un “quisiera” o un deseo, que de

un querer efectivo.

La responsabilidad de la voluntad ante las emociones, segun la antropologia agustiniana «
David Ezequiel Téllez Maqueo

88



La critica de Sorabji a la interpretacion agustiniana de la tradicion estoica

sobre las pasiones

Ya hemos dicho en la primera parte de este trabajo que, desde la op-
tica agustiniana, que las pasiones puedan ser dominadas por la volun-
tad no significa que las emociones sean siempre voluntarias, como
se desprende del planteamiento estoico, desde cuya perspectiva las
pasiones no serian sino exclusivamente juicios que, equivocadamen-
te, realiza la inteligencia cuando, ante el temor que el sabio siente, lo
juzga como un mal o cuando ante la pasion sexual que pudiera llegar
a sentir, la juzga como un bien.

En cambio, sabemos que para Agustin existen casos en los que
las emociones se despiertan de manera espontanea. Por este motivo,
las pasiones comienzan antes de que la voluntad dé su consentimien-
to, es decir, pueden comenzar con la delectatio y no solo a partir del
consentio, como piensan los estoicos. De aqui que para Agustin, ante
los malos deseos propiciados por los sentidos o la memoria, aunque
no nos llevaran finalmente al acto, son parte de la pasion, aunque
solo sea en su etapa inicial, como se manifiesta en el hecho de que
ya hay cambios en el cuerpo y en la parte irracional del alma. Natu-
ralmente, si consideramos que las pasiones se producen solo con el
consentimiento a nivel de la parte racional del alma, como los estoi-
cos, 0 si como éstos pensamos que no existe la distincion entre parte
racional e irracional del alma, los malos deseos no serian pasiones,
sino solo pre-pasiones.

Aqui nos encontramos ante un punto de contacto entre Agustin
y los estoicos: ambos creen necesario no dejarse arrastrar por una
pasion sin que haya un consentimiento previo o sin que dicho con-
sentimiento sea razonable.

Pero también estamos ante un punto de desacuerdo en torno
a en qué momento hablamos de una pasion. Los malos deseos, que
para los estoicos son tan solo un primer movimiento, para Agustl'n
son una pasion pero en etapa inicial. Esto lleva a consecuencias im-
portantes, como el hecho de que para Agustin, si los malos deseos
del corazon son ya una pasion cabe hablar de pecado (pues aunque yo
no lleve al cabo el adulterio real, el adulterio «pensado» ya provoca

Open Insight « Volumen VIII « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 71-99

89



un placer ilicito), no ast en el caso de los estoicos, para los cuales
dichos movimientos son completamente indiferentes. Esto lleva a
autores como Sorabji a pensar que Agustin desconocio la distincion
estoica entre primeros movimientos y emociones voluntarias, algo
que debemos precisar. Seglin Sorabji, el origen de este «error» an-
tropologico de Agustin consistio en que, para llegar a conocer lo que
los estoicos pensaban acerca de las pasiones, se baso en una mala
parafrasis que Aulo Gellio habria hecho a su vez del pensamiento de
Epicteto, al hacer decir a Epicteto algo que ¢éste no dijo exactamen-
te, con lo cual la vision que Agustin llego a tener de los estoicos en
cuanto al tema habria sido un tanto distorsionada.

La historia, en sintesis, es la siguiente. Gellio cuenta en sus Noc-
tes Atticae (19, 1) que en cierta ocasion, mientras navegaba con un
filosofo estoico, sucedio que el barco fue sacudido por una terrible
tempestad, ante lo cual el fil6sofo sinti6 miedo. Pasada la tormenta,
uno de los se le acerco un hombre rico procedente de Asia, quien le
pregunto por qué motivo un filosofo estoico habia sentido temor y
habia perdido el color. Entonces el filosofo le dio la respuesta que
Aristipo de Cirene habia dado en una ocasion similar. El filosofo
respondio que le parecio natural temer por su propia alma, en lugar
de estarse preocupando por el alma de un hipocrita. Y con esta res-
puesta tapo la boca al rico.

Entonces Gellio mismo, no satisfecho con esa respuesta, se es-
pero a que el navio tocara puerto, y le pidio que ampliara mas su
respuesta. Entonces el filosofo estoico le explico que ese miedo era
justificable seglin lo afirmado por Epicteto en el libroV de sus Dis-
cursos. Entonces Gellio hizo una parafrasis de Epicteto, explicando
que seglin éste, cuando pasan por la mente ciertas visiones negativas
sobre sucesos que causan miedo, sin duda impresionan por necesi-
dad el alma del sabio, sin que por ello se contagie necesariamente su
mente del mal ni apruebe tales cosas.

Gellio lo explica del siguiente modo:

La mente, incluso del sabio, por un momento, es impresiona-
da, se encoge y palidece (pallescere), sin que juzgue que ello es
un mal, sino debido a que rapidamente se agolpan en su mente

90 La responsabilidad de la voluntad ante las emociones, segun la antropologia agustiniana «
David Ezequiel Téllez Maqueo



ciertos movimientos que se anticipan a las funciones de la mente
y de larazon. En ese momento, el sabio niega su aprobacion a di-
cha clase de visiones, es decir, a esas imagenes de temor que apa-
recen en su mente. En otras palabras, no da su consentimiento a
ellas, sino que las rechaza. Tampoco ve en ellas nada que temer.
[...]Y ésta es la diferencia entre la mente del sabio y del necio.
El necio piensa que las cosas que por su mente pasan como pe-
ligrosas y causa de desesperacion, realmente son asi, y aunque
solo hayan empezado apenas a producirse, da su aprobacion a
las mismas como si efectivamente fueran dignas de temerse. En
cambio la persona sabia, después de haber sido brevemente im-
presionada por ellas y de cambiarle el rostro de color ante éstas,
no las aprueba, sino que mantiene firme la opinion que siempre
ha tenido acerca de dichas visiones, que no han de temerse en
lo mas minimo, y que causan terror, provocando bajo una falsa

apariencia, una alerta inatil (Noctes Atticae, 19, 1: 376).

Al final de esta larga parafrasis de Gellio, éste comenta como

conclusion lo siguiente:

El filosofo Epicteto ensefio y predico estas doctrinas estoicas.
Pense que debian ser registradas aqui, para que no vayamos a
pensar que es signo de cobardia o necedad, si cuando llegan a su-
ceder las cosas que aqui he mencionado, sentimos algo de temor
(pavescere)...y para que cuando se presenten brevemente esos
primeros movimientos, pensemos que estamos cediendo a una
natural debilidad, en lugar de que juzguemos las cosas tal como
las vemos (Noctes Atticae, 19, 1: 377).

Segtin Sorabji, la interpretacion que hace Gellio de las palabras de
Epicteto es inaceptable, ya que al describir la mente del sabio, en vez
de decir que palidecio (pallescere), cambio6 al final una letra en el verbo,
diciendo que sinti6 temor (pavescere). En suma, no es lo mismo decir
que empezo a sentir miedo a decir que sinti6 un miedo real.

Asi que Sorabji critica el comentario de Gellio afirmando que
en su historia debio6 aclarar que el sabio sinti6 nerviosismo, pero que

Open Insight « Volumen VIII « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 71-99 91



nunca le acompano el miedo como tal, por lo que la ausencia de esta
distincion entre ambos estados de animo influyo despues en Agustin,
razon por la cual el Hiponense también compartio la misma opinion
que Gellio sobre el sabio y su vision de la filosofia estoica. Pues cuan-
do Agustin describe la reaccion del estoico ante la tormenta (ciu 9, 4,
2), no afirmé6 que empezo6 a sentir miedo, sino que definitivamente
sintio miedo. Asi, el hecho de que Agustin haya afirmado que el sa-
bio puede llegar a encogerse de tristeza, y que ademas haya hablado
definitivamente de la existencia de pasiones en el estoico, son un
signo —segun Sorabji— de que Agustin fue ciego (2000: 382) a la dis-
tincion entre «primeros movimientos» y «emociones propiamente
queridas».”

Respecto a la tesis del profesor estadounidense, considero que
aunque Agustin no haya hablado explicitamente de «pre-pasiones»,
distinguiendolas de pasiones como tales, ello no significa que no haya
logrado diferenciar entre lo que representan unas y otras. Como
bien apunta Knuuttila, un comentarista finlandés del santo, las «pre-
pasiones» no son manifestaciones completamente irrelevantes desde
el punto de vista antropologico para Agustin:

Sorabji afirma que Agustin fue ciego a la distincion estoica en-
tre primeros movimientos involuntarios y emociones queridas.
Pienso que en vez de haber sido ciego a dicha distincion, Agustin
la empleo pero con ciertas reservas. Lo que Agustin consideraba
corregible en la teoria estoica era la idea de que los primeros
movimientos eran en cierto modo algo tan insignificante que
podrian ser considerados como «inocentes» y por eso no de-

berian ser considerados solo etapas iniciales de una emocion.

22 En otras palabras, Sorabji defiende junto con los estoicos, que palidecer (pallescere)
ante la posibilidad de perder vida o patrimonio es sélo un primer movimiento, pero
no lleva implicita una pasién como el temor (pavescere), porque mientras la razén no
quiera consentir esas emociones no se puede hablar de emociones. En cambio, para
Agustin, cuando la voluntad decide no actuar con base en lo que esos primeros movi-
mientos le sugieren, no es que no haya emociones, las hay, pero no son queridas. Tan
hay “pasién” que se “padece” algo, pero sélo a nivel del alma sensitiva; y por ello, esa
pasién en grado inicial no pueden ser causa de una accidn libre y responsable, que es
en lo que si coinciden tanto Agustin como los estoicos.

La responsabilidad de la voluntad ante las emociones, segun la antropologia agustiniana «
David Ezequiel Téllez Maqueo

92



Desde la perspectiva de Agustl'n ello seria engafioso e impediria
a las personas reconocer que en las emociones humanas reina
cierto desorden procedente de un primer pecado de origen he-

redado de la primera pareja humana (2000: 172).

Desde esta perspectiva, Agustin tuvo que verse obligado a elegir
entre una vision intelectualista de las emociones, como la estoica, en
la que cada emocion es un acto de la voluntad, o bien elegir una vi-
sion mas aristotélica en la que se puede tener una emocion indepen-
dientemente de lo que la razon juzgue acerca de ella como algo bue-
no o malo.Y Agustin opto6 con toda libertad por la segunda vision.

Los estoicos no reconocieron como Aristoteles que en el alma
hay niveles, y que la parte racional, que controla o permite las ac-
ciones que surgen de una emocion es diferente de aquella parte irra-
cional como el concupiscible e irascible. Por tanto, en este esquema
aristotelico que Agustin compartia, las emociones no son vistas como
algo que necesite el permiso de la razon para darse, pues aunque la
voluntad no quiera el miedo, ya se esta efectuando en la parte irra-
cional un movimiento emotivo (incluso organico) que bien puede
considerarse pasion aunque despues no vaya a ser consentido por la
voluntad. Las pasiones no desaparecen «automaticamente» solo por
dejar de pensar en ellas, ni aparecen tan solo por querer sentirlas.

Como afirmamos al comienzo de este trabajo, las pasiones no
son para Agustin voluntariamente elegidas. Se puede hacer un es-
fuerzo serio por controlarlas, pero como es obvio, cuando menos se
espera, pueden surgir.Y algo igualmente para Agustin es que seria un
signo de arrogancia apelar a las propias fuerzas para conseguir dicho
autodominio, algo en lo que coinciden estoicos con pelagianos. Ba-
sar la eficacia en el manejo de las emociones exclusivamente en una
serie de terapias de validez racional y humana puede interpretar-
se como signo de autosuficiencia por Agustin quien reconoce como

Aristoteles que la felicidad es un “don de los dioses”.?

23 El Estagirita dice:“si hay alguna otra dddiva que los hombres reciban de los dioses, es
razonable pensar que la felicidad sea un don de los dioses, especialmente por ser la mejor
de las cosas humanas” (Aristételes, EN, 1099b, 12-14: 41).

Open Insight « Volumen VIII « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 71-99

93



Comentarios ﬁnales

1) Hablando de la actitud de Agustin hacia la tradicion estoica en
general, el Hiponense suponia como los estoicos que a las emociones
se las puede sujetar a un sefiorio racional por parte de la voluntad
y, al igual que los mismos, pensaba que se trata de movimientos de
cuyo surgimiento no somos responsables, sino que su responsabi—
lidad dependera de lo que la voluntad haga enseguida con ellas, es
decir, de si el hombre las consiente o rechaza voluntariamente.**
Las emociones, para Agustin, son propiamente actos de la vo-
luntad y no corresponden a la parte corporea del hombre, ya que
todo mal deseo se origina en la mente y no en el cuerpo, como su-
ponia el maniqueismo. Con ello se demuestra el influjo, y quizas, la
fascinacion que el estoicismo ejercio sobre Agustin, principalmente
durante su juventud. Porque Agustin concuerda con estos en que
no se puede actuar moral ni responsablemente movido por una de-
terminada pasion sin antes mediar un consentimiento por parte de
la voluntad. Por tanto, si las pasiones nos movieran a hacer algo sin

consentirlo, se trataria de una accion no libre ni responsable.

2) Tampoco debe dudarse del aporte de la filosofia estoica al pensa-
miento agustiniano en el aspecto terapeutico que esta filosofia puede
aportar cuando se recurre a ella para lograr evitar una emocion in-
tensa que deberia rechazarse (o incluso cuando uno ha sucumbido a
cualquier clase de tentacion y se requiere hacer todo lo posible para
no volver a caer en ella o para alejarse de un vicio ya arraigado). Asi,
por ejemplo, la idea estoica de «desprendimiento», entendido en
su mejor sentido como alejamiento mental respecto de lo que no
edifica la personalidad del hombre sabio, o de renuncia absoluta ante

lo atractivo como un primer medio para recuperar posteriormente

24 Tan estrecho fue este influjo de la filosofia estoica en Agustin, que para autores
como Irwin (2003: 441), la postura de Agustin no difiere sustancialmente de la postura
estoica en torno a la responsabilidad ante las pasiones. La semejanza mas fuerte se-
gun Irwin se da porque para Agustin y los estoicos, ante una determinada pasiéon no
podemos actuar movidos por ella: 1) sin consentir antes a dicho movimiento; y 2) sin
preguntarnos si dicho consentimiento es o no razonable.

94 La responsabilidad de la voluntad ante las emociones, segun la antropologia agustiniana «
David Ezequiel Téllez Maqueo



de modo gradual el autodominio, son compatibles con la ascética
cristiana, aunque ello siempre gozara de eficacia limitada por seguir
siendo un saber de tipo puramente humano en Agustin, que deja

fuera a Dios, en funcion del cual ya dijimos que depende finalmente

la felicidad.

3) Sin embargo, es un hecho que existen diferencias perceptibles
entre Agustin y los estoicos. Aunque para ambos las pasiones son
vistas como algo negativo cuando se constituyen guia de la accion,
con todo, pertenece al ideal estoico la necesidad de alcanzar la libe-
racion completa de las pasiones, lo cual incluye dejar fuera tambien
el «<amor a Dios», algo impensable para Agustin, ya que esta clase
de amor esta por encima de cualquier otro ideal filosofico de vida.
Esto es una diferencia sustancial y no solo verbal entre Agustin y el
estoicismo?’.

Esto supone la confirmacion de que en Agustin hubo sin duda
una madurez intelectual en sus afirmaciones. Asi, mientras que en
sus primeros escritos sostuvo como los estoicos que la virtud y la
felicidad son algo que depende exclusivamente del alma alcanzarlas,
la opinion que prevalecio al final de su vida es que seria demasiada
arrogancia decir que la virtud es condicion suficiente para la feli-
cidad, pues también esta en funciéon de Dios obtenerla.”® Asi, para

25 También Sellars apoya esta diferenciacion de planteamientos afirmando que para
Agustin los estoicos tenian una vision intelectualista de las emociones, “a las que recha-
zaban como un subproducto de juicios erréneos efectuados por la mente, en vez de
tratarlas como elementos corporales o de la parte irracional del hombre” (2000: 1775).
Esta fue, segun él, la razén por cual “Agustin rechazo la nocion estoica de apatheia en
favor de una metropatheia platénico-aristotélica, es decir, en favor de la moderacion de
las pasiones, no solo al dudar de la posibilidad de escapar por completo de las emocio-
nes, sino también llegando a ver ciertas emociones como el amor en un sentido mas
positivo que los estoicos” (2000:1776).

26 “Pero quizé no esté fuera de lugar la disputa con los estoicos. Ved que a quien les
pregunta en qué ponen la vida feliz, es decir, qué procura la vida feliz al hombre, mirad
lo que responden: «No es el placer corporal, sino la virtud del alma». ;Qué dijo de esto
el Apostol? ;Asintié? Si asintio él, asintamos nosotros. Pero no asintié, pues la Escritura
rechaza a quienes confian en su virtud. El epicureo, al poner el sumo bien del hombre
en el cuerpo, pone su esperanza en si mismo. Pero aunque el estoico puso el sumo bien
del hombre en el alma, es decir, en la parte mas excelente del hombre, también él puso
su esperanza en si mismo. Tanto el estoico como el epicireo son hombres, y dice la

Open Insight « Volumen VIII « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 71-99

95



Agustin, la felicidad requiere finalmente de la inmortalidad,”” pues

solo despues de esta vida podremos alcanzar la virtud perfecta.

4) Por esto tltimo, a medida que uno profundiza mas en los textos de
Agustin, se advierten mayores discrepancias que analogias respecto

a los estoicos, principalmente en cuanto a dos puntos importantes:

a) Mientras que los estoicos juzgaban en general a las pasio-
nes como desfavorables, para Agustin los males de la vida
humana son inevitables en multiples ocasiones, por lo que
constituyen el terreno propicio para experimentar cotidia-
namente las cuatro pasiones basicas (deseo y alegria, miedo y
tristeza), de modo que aquel que pretendiera vivir la vida al
margen de dichas pasiones sera desgraciado, porque ha perdi-
do el sentimiento humano aunque siga creyendo que es feliz.?

Aunque Agustin reconoce que algunos estoicos aceptan la
posibilidad de experimentar pasiones como la misericordia, sin
duda esta pensando en ellos cuando critica a aquellos filosofos
que prohiben que experimentemos el dolor ante la muerte de
un ser querido o un amigo. En este ultimo caso, por ejemplo,
dado que dicho sufrimiento es consecuencia natural de una ge-
nuina amistad, la gente que prohibe la tristeza estaria implicita-
mente prohibiendo la amistad. Lo mismo aplica ante la muerte

Escritura: Maldito todo el que pone su esperanza en el hombre. ;Qué decir, pues? Puestos
ante nuestros ojos los tres —el epicureo, el estoico y el cristiano—, interroguemos a
cada uno por separado. «Dinos, epicureo, qué cosa hace al hombre feliz». Responde:
«El placer corporal». «<Dinoslo tu, estoico». —«La virtud del alma». «Habla tu, cristiano».
—«El don de Dios»” (s., 150, 8).

27 “Me desagrada haber dicho que durante esta vida, la vida feliz estd en el alma del
sabio, cualquiera que sea el estado de su cuerpo, cuando el Apéstol espera el conoci-
miento perfecto de Dios, es decir, el mayor que el hombre pueda tener, en la vida futura,
la Unica que debe llamarse vida feliz, donde el cuerpo incorruptible e inmortal se some-
te a su espiritu sin molestia alguna ni contradiccion” (retr., 1, 2): Agustin, 1995: 652-653.

28 “Males como éstos [la guerra], tan enormes, tan horrendos, tan salvajes, cualquiera
que los considere con dolor debe reconocer que son una desgracia. Pero el que llegue
a sufrirlos o pensarlos sin sentir dolor en su alma, y siga creyéndose feliz, estd en una
desgracia mucho mayor: ha perdido hasta el sentimiento humano” (ciu, XIX, 7; Agustin,
1958b: 1386).

96 La responsabilidad de la voluntad ante las emociones, segun la antropologia agustiniana «
David Ezequiel Téllez Maqueo



de un ser querido, cuya afliccion es bueno sentir, y el que la
prohibe también deberia prohibir amar.Y asi, las pasiones siguen

siendo de gran valor moral en la vision agustiniana.

b) Agustin también se distancia de los estoicos en cuanto a su
vision acerca de los malos deseos, a los que conciben como sim-
ples pre-pasiones. Estas pre-pasiones, que para los estoicos son
solo primeros movimientos, para Agustin se presentan como su-
gestiones, pero adquieren un papel mas relevante: son el signo de
que algo en nosotros no esta bien, de que hay tendencias desca-
rriadas en nuestra propia naturaleza humana que ameritan poner
atencion a ellas desde los comienzos. Por eso al considerarlas pa-
siones en etapa inicial no les resta importancia, sino al contrario,
les da la importancia que merecen: no son tan decisivas como el

consentimiento del mal, pero tampoco hay que subestimarlas.

5) Un aspecto ultimo a tener en cuenta es que al afirmarse con Agus-
tin que las emociones no son absolutamente elegibles en cuanto a su
origen, pues mantienen aspectos espontaneos y solo parcialmente
controlables, uno se acerca a las mismas conclusiones de la psico-
logia aristotelica, no solo por el hecho de que para el Estagirita no
siempre se ejerce dominio despotico sobre las pasiones mas intensas,
sino también porque en ambos autores, cuando libremente se con-
siente un mal deseo, el dominio de la voluntad sobre las pasiones
va disminuyendo a medida que crece la fuerza del habito, si bien es
cierto que nunca desapareceria la voluntariedad por completo, ni
por tanto la posibilidad de una eventual rehabilitacion ante el vicio,

por intensas y frecuentes que hayan sido las caidas.

Open Insight « Volumen VIII « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 71-99 97



Rgferencjas bib]iogréﬁ cas

Aquino, Tomas de. (2001). Suma de Teologia, vol. 1: Parte 1. Madrid: Biblioteca de
Autores Cristianos.

Aristoteles. (2000). Etica Nicomdquea, Madrid, Gredos.

Brachtendorf, J. (1997), “Cicero and Augustine on the Passions”. En Revue des Etudes
Augustiniennes, 43: 289-308.

Byers, S.C. (2013). Perception, Sensibility and Moral Motivation in Augustine: a Stoic-Plato-
nic Synthesis. Cambridge: Cambridge University Press.

Hipona, Agustin de. (conf). Confesiones. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos.

. (Iib. arb.) . Contra los académicos/ Del libre albedrio/ De la cantidad
del alma/ Del maestro/ Del alma y su origen/ De la naturaleza del bien: contra los

maniqueos. Obras: vol. 3, Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos.

. (s. dom. m.). El sermén de la Montana. Tratados morales. Obras: vol.
12. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos

. (retr.). Escritos varios (2°) Las retractaciones. Obras: vol. 40. Madrid:
Biblioteca de Autores Cristianos.

. (exp. prop. Rm.). Exposicién de algunos pasajes de la Epistola a los
Romanos. Obras: vol. 18. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos.

. (ciu) La ciudad de Dios. Obras: vol. 16. Madrid: Biblioteca de Au-
tores Cristianos.

. (ciu). La ciudad de Dios. Obras: vol. 17. Madrid: Biblioteca de
Autores Cristianos.

. (s.). Sermones (3°) 117-183. Obras: vol. 23. Madrid: Biblioteca de
Autores Cristianos.

. (spir. et litt.). Tratados sobre la gracia. Del espiritu y de la letra. Obras:
vol. 6. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos.

. (trin.). Tratado sobre la Santisima Trinidad. Obras: vol. 5. Madrid:
Biblioteca de Autores Cristianos.

Irwin, T.H. (2003). “Augustine’s Criticisms of the Stoic Theory of Passions”. En Faith
and Philosophy: Journal of the Society of Christian Philosophers, 20-4: 430-447.

Knuuttila, S. (2004). Emotions in Ancient and Medieval Philosophy, Oxford, Oxford Uni-
versity Press.

. (1999). “The emergence of the Logic of Will in Medieval Thought”. En
Matthews, G. (ed.), The Augustinian Tradition. Berkeley, Los Angeles, London:
University of California Press.

98 La responsabilidad de la voluntad ante las emociones, segtn la antropologia agustiniana «
David Ezequiel Téllez Maqueo



Lawson, R.P. (1957). The Song of Songs: Commentary and Homilies. Westminster: New-
man Press & London: Longmans.

Mayer, C.P. (2010). Augustinus-Lexikon, Bassel, Schwabe, vol. 3, pp. I-LVIIL.
O’Daly, G. J. P. (1987). Augustine’s Philosophy of Mind. London: Duckworth.

Sellars, J. (2013) “The StoicTradition”, en K. Pollmann, et al., (eds.). The Oxford Guide
to the Historical Reception of Augustine, vol. 3. Oxford: Oxford University Press:
1775-1779.

Sorabji, R. (2000). Emotion and Peace of Mind: from Stoic agitation to Christian temptation.
New York: Oxford University Press.

Open Insight « Volumen VIII « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 71-99

929



