
71Open Insight • Volumen VIII • Nº 13 (enero-junio 2017) • pp. 71-99

La responsabilidad de la voluntad ante las emociones, según la 
antropología agustiniana

The Responsibility of Will before Emotions, According 
Augustinian Anthropology

David Ezequiel Téllez Maqueo
Universidad Panamericana, México

detellez@up.edu.mx

Aceptado: 15/07/2015 • Recibido: 9/10/2015

Resumen

El objetivo de este trabajo es examinar algunos de los pasajes más represen-
tativos de Agustín acerca de las relaciones entre voluntad y emociones con 
el fin de establecer hasta dónde somos responsables de aquellas acciones 
que ejecutamos bajo el influjo de una pasión sumamente intensa. Parale-
lamente se busca esclarecer en qué medida influyó la filosofía estoica en 
Agustín alrededor de la misma materia.

Palabras clave: agustinismo, consentimiento, pasiones, psicología medieval, voluntad. 

Abstract

In this article, I would like to examine various representative passages by 
Augustine of Hippo about the relationship between will and emotions, to 
define the limits of responsibility of human action under the influence of 
the most intense passion, according to the author. Simultaneously, I will 
endeavor to determine the impact of stoic philosophy on in Augustine’s 
approach to the subject.

Keywords: Augustinian Philosophy, Consent, Medieval Psychology, Passions, Will. 



72 La responsabilidad de la voluntad ante las emociones, según la antropología agustiniana •  
David Ezequiel Téllez Maqueo

Introducción

La vida de Agustín de Hipona se caracterizó por ser intensa y com-
pleja. En ella se condensa toda la evolución intelectual de un pen-
sador que adoptó diversas corrientes de pensamiento (maniquea, 
escéptica, platónica, cristiana...) durante las diferentes etapas de su 
vida. La misma complejidad puede verse reflejada en ciertos temas 
abordados por él, en los que, precisamente por haber estado en con-
tacto con los diversos autores y corrientes intelectuales de la última 
etapa del imperio romano, no resulta sencillo dar con su posición 
más madura. Uno de esos temas es el de las relaciones entre las 
pasiones y la voluntad, punto sobre el que la psicología filosófica de 
Agustín sigue siendo objeto de interés para la moderna antropología 
filosófica y los otros planteamientos contemporáneos con los que se 
manifiesta compatible, debido a sus notables intuiciones personales 
de tipo práctico y existencial, entre otras razones.

En este artículo quisiera examinar algunos de los pasajes más re-
presentativos de Agustín acerca de las relaciones entre la voluntad y 
las emociones, con el propósito de responder desde el propio autor 
hasta dónde somos responsables de aquellas acciones que ejecuta-
mos bajo el influjo de una pasión sumamente intensa.1 Como podrá 
comprenderse, todo cuanto pueda decirse sobre esta materia se en-
cuentra estrechamente vinculado a un problema paralelo: la deter-
minación de la voluntariedad o involuntariedad de dicho acto, algo 
sobre lo cual considero que no siempre se ha insistido lo suficiente 

1  Para la traducción española de las obras de Agustín consultadas en este artículo, 
nos hemos servido de la edición bilingüe de la Biblioteca de Autores Cristianos (BAC). 
Por otra parte, la abreviación de las obras de Agustín a lo largo del artículo, se realiza 
conforme al Augustinus-Lexikon de Cornelius Petrus Mayer (2010): ciu: De civitate dei;  
lib. arb.: De libero arbitrio; trin.: De trinitate; spir. et litt.: De spiritu et littera ad Marcellinum; 
s. dom. m.: De sermone domini in monte; conf.: Confessionum; an. quant.: De animae quan-
titate; exp. prop. Rm. : Expositio quarundam propositionum ex Epistula apostoli ad Roma-
nos; s.: Sermones; retr.: Retractationum.



73Open Insight • Volumen VIII • Nº 13 (enero-junio 2017) • pp. 71-99

y que, sin embargo, resulta importante insistir porque es a partir de 
esta clase de problemas menos conocidos que se puede percibir la 
vertiente de Agustín más frágil y humana, la cual considero que se 
manifiesta, no exactamente en sus doctrinas más desarrolladas acer-
ca del amor, el bien o la gracia, sino en esos aspectos menos tratados 
de su pensamiento, como aquel sobre el que versa este trabajo, en el 
que se advierte más patentemente la debilidad de Agustín. Quizás el 
atractivo del pensador africano para el hombre contemporáneo siga 
siendo que, a partir de sus escritos, podemos aprender mediante 
qué recursos intelectuales podemos lidiar con la tentación no solo 
carnal, sino, en general, en un plano ascético-moral, tal como él 
mismo la experimentó en su propia carne (al igual que Pablo de Tar-
so o Jerónimo de Estridón, con quienes mantiene fuerte afinidad de 
pensamiento e intereses temáticos).

Gran parte de su producción filosófica no siempre estuvo con-
centrada en un solo tratado, sino que, más bien, está distribuida en 
varias de sus obras. A pesar de tratarse de un pensador tan comen-
tado –incluso entre filósofos no cristianos–, la mejor forma de co-
nocer su parecer sobre la cuestión es una aproximación crítica a su 
obra, más bien que a lo que otros autores le han adjudicado. Así, por 
ejemplo, respecto de este tema específico, sin duda podría habernos 
resultado muy útil recurrir al pensamiento de ciertos «comentaris-
tas» del Hiponense, como Pedro Abelardo (Collationes) en el siglo 
XII, Francisco Petrarca (Secretum) en el siglo XIV o Justo Lipsio (De 
constantia) en el Renacimiento, quienes discuten en sus respectivas 
obras el influjo que ejercieron los filósofos estoicos sobre Agustín y 
la lectura que habría hecho el africano de aquellos, tratamiento que 
aborda en el marco de las relaciones entre voluntad y emociones. 
Ello, sin duda, sería muy interesante, pues nos llevaría a un estudio 
más amplio del que aquí pretendemos (principalmente, a un análisis 
profundo sobre la recepción del estoicismo en Agustín y de su consi-
guiente rechazo y alejamiento hasta la adopción de la Iglesia latina). 
No obstante lo anterior, considero importante incluir en este trabajo 
la interpretación de Richard Sorabji (2000) sobre algunos pasajes, 
sobre los cuales se discutirá en la segunda parte de este artículo. La 
razón es que, por tratarse de un intérprete actual de diversos autores 



74 La responsabilidad de la voluntad ante las emociones, según la antropología agustiniana •  
David Ezequiel Téllez Maqueo

antiguos (y principalmente estoicos), sus comentarios pueden ayu-
darnos a comprender, desde una perspectiva contemporánea de ta-
les estudios, en qué medida la lectura que hizo Agustín de la filosofía 
estoica fue fiel o imperfecta.

Hay que decir algo más acerca de la relevancia del tema para 
nuestro autor. Aunque éste no se encuentre exclusivamente en la 
obra de Agustín, ni sea la suya la que mejor lo aborda, en diversos 
momentos de su vida experimentó lo mismo que varios historia-
dores han aprendido: que las pasiones descontroladas siguen siendo 
el origen psicológico de múltiples problemas entre los individuos y 
las sociedades. Considero que tales son factores suficientes para que 
merezca la pena este trabajo.

Finalmente, con respecto al propósito de este artículo, debo 
añadir que persigue, sobre todo, un fin «exegético»: se trata de de-
terminar cuál ha sido la lectura de la «voluntad» que hizo Agustín 
en relación a las emociones, y paralelamente, determinar en qué 
medida lo influyó la filosofía estoica. 

Para el cumplimiento de tales objetivos, este trabajo se divide, 
metodológicamente, en tres partes: i) un análisis de los pasajes más 
representativos de su pensamiento en la materia; ii) la crítica de So-
rabji a la lectura que hizo Agustín de la filosofía estoica; y iii) un 
comentario final, a modo de conclusión.

Concepción agustiniana de la voluntad

Las pasiones, el amor y la voluntad

La teoría agustiniana de la voluntad se inscribe en un apartado aún 
más amplio de su pensamiento, que es su teoría de las pasiones. Su 
descripción se presenta como limitada en el corpus augustinianum, de-
bido a dos razones: 1) porque Agustín no tuvo un acceso a las fuentes 
directas de la filosofía estoica y 2) porque el Hiponense no descendió 
a un estudio pormenorizado de los filósofos estoicos, aunque mostró 
mayor interés por ellos que ningún otro autor cristiano. El estudio 
de las pasiones estaba supeditado, en gran medida, al de la voluntad, 



75Open Insight • Volumen VIII • Nº 13 (enero-junio 2017) • pp. 71-99

debido a que la voluntad es un concepto central en su filosofía del 
amor.

Una primera característica de las emociones2 en su relación con 
la voluntad es que suele llamarlas voliciones, lo cual es comprensible 
por el hecho de que la voluntad adquiere en Agustín dos sentidos, 
uno amplio y uno más estricto. La voluntad estrictamente hablando 
se aplica a la facultad de la parte superior del alma (como sucede en 
Aquino y gran parte de la filosofía clásica) y, al mismo tiempo, la 
voluntad en sentido amplio designa a cualquier acción de inclinarse 
hacia algo o de alejarnos de ello. Por eso, partiendo de la voluntad, 
Agustín clasifica las emociones básicas del siguiente modo:3

¿Qué es el deseo y la alegría, sino la voluntad (voluntas) en con-
sonancia con las cosas que queremos (volumus)? Y ¿qué es el mie-
do y la tristeza, sino la voluntad en disonancia con las cosas que 
no queremos (nolumus)? Cuando la voluntad consiente a lo que 
queremos toma la forma de una inclinación y entonces recibe el 
nombre de «deseo», mas cuando toma la forma de un disfrute de 
lo que queremos, recibe el nombre de «alegría». De igual for-
ma, cuando rehusamos aquello que no queremos que nos suce-
da, la voluntad se llama «miedo», pero cuando rehusamos lo que 
tenemos presente sin quererlo, esa voluntad se llama «tristeza» 
(Agustín, ciu, 14, 6: 932).

En este sentido, las pasiones estarían incluidas en la voluntad 
porque de algún modo serían actos de ella en cuanto que está en 
poder de ella consentirlos o rechazarlos. ¿Y qué sucede con el amor? 
Agustín da al amor el mismo tratamiento que a la voluntad, pues “la 

2  Tomo indistintamente los término «pasión» y «emoción», aunque Agustín llama a 
las emociones «perturbaciones», para subrayar el aspecto negativo que tenía para los 
estoicos como opuestas a la razón, y otras veces utiliza términos más neutrales para 
ellas: como afecciones (affectiones), afectos (affectus) o pasiones (passiones). Cf. ciu, 9, 
4, 1: Agustín, 1958: 587. 

3  A esta división cuatripartita de las pasiones se refiere Agustín en al menos tres obras 
(ciu 14, 5-9; conf., 10, 14, 22 y trin., 6, 8; 60, 3). Está tomada de Cicerón (Tusc. Disp., 3, 84; 
4, 11-22).



76 La responsabilidad de la voluntad ante las emociones, según la antropología agustiniana •  
David Ezequiel Téllez Maqueo

voluntad recta no es más que amor bueno y la voluntad perversa es 
el amor malo” (ciu, 14, 7, 2: 935). Por eso, la relación entre el amor 
y las pasiones es análoga a la que existe entre la voluntad y éstas, 
como se desprende del siguiente pasaje:

El amor que ansía tener lo que se ama es «deseo»; en cambio, 
cuando lo tiene ya y disfruta de ello, tenemos la «alegría». En 
cambio, si el amor huye de lo que le es adverso, es el «temor»; 
y si lo experimenta ya, es la «tristeza». Así, pues, estas cosas son 
malas si el amor es malo, y buenas si el amor es bueno” (ciu, 14, 
7, 2: 935).

Sin embargo, que las pasiones sean tratadas aquí como ciertos 
actos de la voluntad no debe llevar a pensar que, para Agustín, al 
igual que para algunos estoicos como Crisipo, las emociones que 
nos acaecen son siempre «voluntariamente elegidas». En el terreno 
práctico, ello daría como resultado que nos enamoramos de quien 
queremos, tememos lo que elegimos temer, nos entristecemos de lo 
que queremos, por mencionar pasiones como el deseo, el temor o 
la tristeza.4  

Ciertamente, Agustín pensaba como los estoicos que las ope-
raciones de la dimensión apetitiva del alma se las puede sujetar a 
un señorío mediante la voluntad. Sin embargo, siguen estando suje-
tas a reacciones completamente espontáneas. En ocasiones, el sur-
gimiento de determinadas emociones, como la libido, no pueden 
ser totalmente controladas; pero al mismo tiempo, ello no significa 
que lleven automáticamente a una persona a comportarse de cierta 
manera, pues la gente puede voluntariamente consentir o rehusar la 

4  Las pasiones, según Crisipo, han de ser concebidas de modo judicativo: como “juicios 
erróneos sobre lo bueno y lo malo” (Plutarco, De virt. Mor., 441c; SVF I 202) que surgen 
cuando alguien no tiene claro lo que debe querer o no querer. Ante un inminente nau-
fragio, el sabio puede llegar a ponerse pálido pero nunca se atreverá a juzgar que ello es 
un mal. Por eso las pasiones son erradicables para él, pues de que afecten al sabio no 
significa que afecten al alma del sabio, pues le incomodarán, pero su razón acerca de las 
mismas sigue siendo inconmovible (inconcussa). 



77Open Insight • Volumen VIII • Nº 13 (enero-junio 2017) • pp. 71-99

incitación de una determinada emoción, e incluso repelerla de ma-
nera más activa que el simple rehusarse a secundarla mentalmente. 

Para explicar más precisamente la relación entre la voluntad y 
las pasiones, dice Agustín lo siguiente:

Si alguien pronuncia una palabra airado, o maltrata a otro, no 
podría hacerlo si no se moviera la lengua o la mano al influjo de 
la voluntad, que en cierto modo manda; y esos miembros, aun sin 
haber ira alguna, son movidos por la misma voluntad. No sucede 
esto con las partes genitales del cuerpo, que la pasión corporal 
ha sometido a su derecho, por así decir, de tal manera que no 
pueden moverse sino bajo su influjo espontáneo o promovido desde 
fuera. Esto es lo que causa vergüenza; esto es lo que, por rubor 
ante los ojos que miran, procura evitar. Por eso soporta mejor 
el hombre una multitud de espectadores en un arrebato injusto 
contra otro hombre, que la presencia de uno solo cuando se une 
legítimamente con su esposa (ciu, 14, 19: 969).

¿Qué trata de poner de relieve Agustín? Que aunque pueda 
haber pasiones que dependen de la voluntad de un modo casi directo 
(diríamos, «despótico», para usar un lenguaje aristotélico-tomista),5 
al punto de decirse que son «elegidas», lo cierto es que las emocio-
nes son estados más complejos de lo que suponían los estoicos, pues 
sin duda involucran juicios de valor por los cuales, voluntariamente, 
se las «consiente» o «provoca» o se las «rehúsa» o «rechaza», pero 
también van acompañadas de cambios corporales en la expresión 
facial, en la complexión, en los gestos, y en lo que hoy llamaría la 
psicología moderna «cambios en el sistema endocrinológico», por 
cuanto en virtud de ellas se descargan en el torrente sanguíneo hor-
monas de diversas clases.6 

5   Se puede consultar a Aristóteles (Pol., 2,11: 1254b 2) y a santo Tomás de Aquino (Sum. 
Theol., I, c81, a3).

6  Agustín subraya, sin embargo, que es el alma la que padece las pasiones e incluso 
contempla la posibilidad de que sea el hombre entero el sujeto de las mismas, pero nun-
ca exclusivamente el cuerpo: “¿Acaso puede la carne dolerse de algo o desear algo sin el 
alma? Lo que se dice desear o dolerse la carne: o es el mismo hombre, como lo dejamos 



78 La responsabilidad de la voluntad ante las emociones, según la antropología agustiniana •  
David Ezequiel Téllez Maqueo

Dada la estrecha conexión entre cuerpo y alma, Agustín recono-
ce que en las emociones cabe hablar de un fenómeno de conciencia 
acerca de lo que está pasando en nuestro cuerpo.7 La voluntad se-
guiría conservando la capacidad de ceder al influjo de ellas o de no 
secundarlas, pero aun en este caso, en virtud de lo complejo de la 
interacción emociones-voluntad, las pasiones no podrían ser tratadas 
como un fenómeno puramente mental o judicativo, ni como absolu-
tamente voluntarias, en el sentido de que no basta con no pensar en 
ellas o en no quererlas para no tenerlas. 

Por la misma razón, cuando Agustín critica el concepto estoico 
de apatheia (es propio del sabio no padecer)8 lo hace porque está 
convencido de que las pasiones pueden ser malas, pero también bue-
nas y, por tanto, legítimas, dependiendo de lo que la voluntad quiera 
hacer con ellas.9 Dicho de otro modo, dependiendo del tipo de amor 
al que se las ordene, como se dice al final del pasaje ya citado (ciu, 
14, 7, 2: 935). Así, si el amor es bueno, el deseo y la alegría serán 
pasiones buenas; mas si el amor es malo, el deseo y la alegría serán 
malas. Por eso, a los discípulos de Jesucristo, según Agustín, les re-
sulta bueno temer el pecado, desear la perseverancia, entristecerse 
por las propias faltas, y alegrarse de las buenas obras, por mencio-
nar las cuatro pasiones esenciales del hombre. Tener esta clase de 

ya tratado, o alguna parte del alma, que se siente afectada por una pasión áspera que 
le causa dolor, o una agradable que le causa placer” (ciu, 14, 15, 2: 961). 

7  “El dolor de la carne es... cierto desacuerdo por parte del alma con lo que le sucede al 
cuerpo, de la misma forma que el dolor del alma que llamamos tristeza es un desacuer-
do con las cosas que nos suceden sin querer” (ciu, 14, 15: 961-962).

8  “Los estoicos han opinado que en el ánimo del sabio se dan tres perturbaciones, y 
excluyen de él el dolor o la tristeza, porque es incompatible, según ellos, con la virtud 
anímica” (ciu, 14, 8: Agustín, 1958b: 936-940). Aunque la mayoría de los autores admite 
que Agustín rechaza la apatheia, hay autores que rechazan dicha postura haciendo un 
análisis de la profunda huella que ejerció Cicerón a través de sus Disputationes Tuscu-
lanae en Agustín y según la cual éste mantuvo una visión más bien favorable hacia la 
apatheia. Tal es la opinión de Brachtendorf, 1997: 289-308; Byers, 2013: 248. Sobre una 
valoración más detenida de la apatheia nos detenemos en la segunda parte de este 
trabajo cuando analizamos la postura de Irwin (2003: 430-447).

9  “A los buenos y a los malos, les son comunes el deseo, el temor y la alegría; pero unos 
las practican bien y otros mal, según sea recta o perversa la voluntad de los hombres” 
(ciu, 14, 8: 939).



79Open Insight • Volumen VIII • Nº 13 (enero-junio 2017) • pp. 71-99

emociones no puede ser indiferente sino algo positivo y cultivaras 
debe ser hasta meritorio (ciu, 14, 7, 2: 932). Aunque se trata de 
emociones influidas por la fe, son emociones naturales, producidas 
a nivel sensitivo-apetitivo, pero que toman su fuerza de un conoci-
miento superior de tipo intelectual.10

La voluntad y lo querido

Puesto que, en algunos pasajes (ciu 14, 6-7), Agustín llama “volicio-
nes” a las emociones, uno podría preguntarse cómo pueden ser actos 
de la voluntad si ésta es una facultad especial que pertenece a la parte 
superior del alma, y las emociones en cambio son movimientos de la 
parte inferior del alma. 

Primero debe aclararse que Agustín no pretende afirmar que 
haya verdadera identidad entre voluntad y emociones, pues ya diji-
mos que las emociones son solo voliciones en un sentido amplio. Lo 
que quiere establecer es que aunque las emociones inicialmente sur-
gen como movimientos incontrolados, la voluntad puede reaccionar 
a ellas, consintiendo a lo que tales movimientos invitan, o rechazán-
dolo. Es decir, los movimientos de las pasiones son voluntarios en 
la medida en que pueden en su principio ser consentidas o rehusadas 

10  Aunque los estoicos rechazaban las emociones más de lo que Platón lo hizo (Rep., 
604e-606d), no rechazaron la expresión de las emociones a través de las artes. Mientras 
Platón nunca pensó que a la gente podría ayudársele a controlar sus emociones mos-
trándole por medio de las tragedias los estragos que podrían ocasionar las pasiones 
desaforadas, los estoicos reconocían que las artes podían ser una herramienta educati-
va orientada a dicho fin. Plutarco contrasta el rechazo platónico y epicúreo de la poesía 
y la literatura con una visión más positiva, afín a su propia posición y la de los estoicos 
acerca de estas artes, al decir: “¿Vamos acaso a tapar los oídos de nuestros jóvenes con 
tapones duros de cera, como le ocurrió a los de Ítaca, obligándoles a hacerse a la mar 
en el navío epicúreo, evitando que lean poesía y guiar su camino sin el recurso a ésta? 
¿No sería mejor [...] guiar y proteger su juicio, para que no llegue a apartarse de su curso 
por el placer hacia lo que les perjudica?” (Moralia, 15d). Agustín reconoció que antes de 
su conversión era afecto al teatro y la poesía (conf., 3, 2, 2), por la vida social que llevaba. 
Pero tras su conversión le da la razón a la crítica de Platón a los poetas (“Cuando les 
llega el turno de los aplausos clamorosos del pueblo, como si se tratara de un célebre 
y sabio maestro, ¡qué tinieblas esparcen tan oscuras, qué terror inspiran, qué pasiones 
encienden!” (ciu, 2, 14; 2, 7). 



80 La responsabilidad de la voluntad ante las emociones, según la antropología agustiniana •  
David Ezequiel Téllez Maqueo

internamente, aunque no se lleven a la práctica mediante una acción 
externa.11 A esto obedecería que la voluntad sea la “tercera capa 
del espíritu” y esté situada en la parte más alta del cuerpo, es decir, 
“como en una torre” a efecto de poder moderarlas (ciu, 14, 19).

La razón última de por qué es posible a la voluntad ejercer do-
minio sobre las emociones –por muy fuertes que puedan resultar– 
radica finalmente en un asunto de tipo metafísico: no sería justo que 
la materia reinara sobre el espíritu:

¿Piensas acaso que la pasión es más poderosa que la mente, a la 
cual le ha sido otorgado el dominio sobre las pasiones según la 
ley eterna? Yo digo que absolutamente no es así. No sería racio-
nal que las cosas menos poderosas (materia) dominaran sobre las 
más poderosas (espíritu) (lib. arb., 1, 10, 20: 225).12

Pero también radica en un asunto de justicia: lo superior a la 
voluntad no convierte a la voluntad en esclava de las pasiones porque 
no sería justo que lo superior fuera esclavo de lo inferior. Y también 

11  “Ciertamente no se puede negar el pecado cuando el alma se deleita en pensamien-
tos ilícitos, aunque no se decida a ponerlos por obra, si retiene y rumia con agrado lo 
que rechazar debía en el instante mismo de su aparición; pero es un pecado mucho 
menor que si se determina llevarlo a la práctica” (trin., 12, 12: 681). 

12  Por esta misma razón metafísica se explica que las emociones son propiamente 
actos de la voluntad y no de la parte corpórea del hombre, como pensaban los ma-
niqueos. Para ellos, las emociones empezaban «desde abajo», es decir, procedían del 
«alma irracional» del hombre, y al crecer llegaban a «infectar» a la parte superior del 
alma, siendo a la postre causa de inmoralidad. Según Loughlin (1999: 20), Agustín re-
chaza esto por dos razones: 1) porque la posición maniquea se basa en una metafísica 
que sostiene que el cuerpo humano no es una creación de Dios sino de los ángeles 
caídos y, por lo tanto, es malo de por sí, algo contrario a la postura cristiana según la 
cual Dios lo creó todo y, además, lo creó como bueno, incluyendo el cuerpo mismo y 2) 
porque al situar las emociones en la parte corporal, se permite que un aspecto corporal 
de la persona tenga un efecto causal directo sobre el alma, algo que Agustín rechaza 
a partir de sus opiniones sobre la sensación, a la cual define como “algo experimenta-
do directamente por el cuerpo de lo cual está consciente el alma ” (an. quant., 25, 48). 
Por tanto, la sensación es una acción del alma a través del cuerpo y no equivale a la 
producción de algo en la conciencia a partir de la actividad del cuerpo, ni puede por 
tanto influir directamente sobre el alma y sus operaciones, sino que es un efecto que 
procede de la voluntad, que actúa sobre el cuerpo y produce una reacción fisiológica 
correspondiente a la emoción en cuestión.



81Open Insight • Volumen VIII • Nº 13 (enero-junio 2017) • pp. 71-99

por la naturaleza misma de las pasiones: lo inferior a la voluntad no 
convierte a la voluntad en esclava de las pasiones porque no goza del 
poder suficiente para ello, justo por ser inferior a la voluntad:

Lo que es igual o superior a la mente humana, cuando está dota-
da de señorío y en posesión de la virtud, no la puede convertir 
en esclava de las pasiones, por razones de justicia. Y lo que es 
inferior a ella, tampoco puede conseguirlo porque carece de po-
der suficiente para ello [...]. Por tanto ninguna otra cosa puede 
convertir a la mente en cómplice de un deseo desordenado, si la 
voluntad no lo quiere (lib. arb., 1, 11, 21: 227).

Los estoicos hablaron de autodominio respecto de las faculta-
des apetitivas. Lo que hasta cierto punto resultaría novedoso en la 
filosofía de Agustín es su intento por referir todos los impulsos e 
inclinaciones del alma a la voluntad como un centro dinámico de la per-
sona. Como afirma Dihle, la voluntad, para Agustín, es una capaci-
dad relativamente independiente con respecto a las emociones y a la 
razón teórica, algo muy distinto a lo que los platónicos afirmaban, 
pues para éstos las operaciones de la voluntad no difieren mucho de 
las que pertenecen a la parte intelectiva del alma; en este sentido, la 
voluntad, para Agustín, sería tan elevada como el intelecto, pero más 
autónoma que éste (Dihle, 1982: 127-129).

Otro aspecto interesante de la voluntad se refiere a las distintas 
maneras en las que algo puede ser querido por ella. Este asunto no 
está tratado en una sola obra; pero, entre los distintos lugares donde 
menciona el tema, se distinguen al menos tres sentidos de lo querido:

a) Todo aquello hacia lo que el ser humano se inclina, se conside-
ra como «querido». A ello se refiere Agustín cuando dice que la 
vista está unida a su objeto por medio de la atención de la volun-
tad.13 Según Dihle, se atribuyen también a la voluntad todas las 

13  “Tres cosas hemos de... distinguir... en la visión de un cuerpo cualquiera. Primero, el ob-
jeto que vemos; por ejemplo, una piedra, una llama o cualquier otro cuerpo perceptible al 
sentido de la vista; objeto que puede existir aun antes de ser visto. Segundo, la visión, que 
no existía antes de percibir el sentido el objeto. Tercero, la atención del alma (voluntad), que 



82 La responsabilidad de la voluntad ante las emociones, según la antropología agustiniana •  
David Ezequiel Téllez Maqueo

demás operaciones de los seres humanos en virtud de las cuales 
se dirigen hacia algo (Dihle, 1982: 125-126).

b) Todas las acciones y omisiones puramente internas del alma, 
así como todas las percepciones y conocimientos, se consideran 
como queridos. Esto se debe a que la voluntad es una facultad 
que, aunque no haya iniciado las cosas mediante una actividad 
particular, se puede decir que, al no impedirlas, ya está permi-
tiendo que esas cosas sucedan; y esto, en cierto modo, es algo 
querido.
Incluso contempla el caso del que actúa bajo coacción.14 Así, 
por ejemplo, si me arrancan la firma de un contrato apuntán-
dome con una pistola al pecho, por violenta que sea la coerción, 
no quita que mi firma sea un acto voluntario. Pues el que obra 
como no queriendo obrar, también quiere lo que hace. Y esto 
también se puede considerar como querido, al menos en parte. 
Volveremos sobre este tema al hablar de las acciones mixtas.
c) Todos los actos de la voluntad como facultad superior se con-
sidera que son queridos; es decir, los actos que no tienen otra 
causa que la voluntad misma.15

Teoría del consentimiento

Los tipos de actos de los que venimos hablando se consideran vo-
luntarios en la medida en que podrían ser evitados o por el con-
trario, aceptados mediante la voluntad, es decir, consentidos. ¿Qué 
significa «consentir»? Para explicarlo, Agustín elabora una teoría del 

hace remansar la vista en el objeto contemplado mientras dura la visión” (trin., 11, 2, 2: 613).

14  “Aun cuando alguno sea coaccionado a hacer alguna cosa, si la hace, aun la hace 
voluntariamente; mas porque querría más bien hacer otra cosa, por eso se dice que 
obra a la fuerza, es decir, no queriendo obrar” (spir. et litt., 31, 53: 781).

15  “Siendo la voluntad causa del pecado, tú me preguntas por la causa de la voluntad 
misma, y si llegara a encontrarla, ¿no me preguntarías también por la causa de esta 
causa? ¿Y cuál ha de ser el módulo de tus preguntas y el término de tus investigaciones 
y discusiones, siendo así que no debes llevar la investigación más allá de la misma raíz 
de la cuestión?” (lib. arb., 3, 17, 48: 376).



83Open Insight • Volumen VIII • Nº 13 (enero-junio 2017) • pp. 71-99

consentimiento (s. dom. m., 1, 12, 34) a partir del análisis del acto 
pecaminoso y los tres momentos psicológicos por los que atraviesa: 
sugestión, delectación y consentimiento. 

La concupiscencia está en el origen del mal moral (lib. arb., 1, 3, 6)16 
pues por ella el hombre se inclina a tener los malos deseos, que son 
puerta de acceso al pecado. Aunque en el hombre hay una fuerte 
inclinación a dejarse llevar por la concupiscencia, los malos deseos 
provocados por ella no se consideran pecados, si tales tendencias son 
inmediatamente dominadas. Con esto llegamos a un principio fun-
damental de la ética agustiniana: no cometemos mal en el momento 
de tener malos deseos, sino en el momento de consentirlos.17 

El consentimiento es, precisamente, un acto de la voluntad, y se 
produce cuando la mente de una persona concibe la realización de 
un mal deseo, pero no pretende llegar a la práctica de ello. Puede 
simplemente 1) aceptarlo, y para ello a) se recrea en ello, e incluso b) 
está dispuesto a ello, o, definitivamente quiere actuar en consecuencia 
con ese deseo y así 2) se decide a actuar de acuerdo con ello.

Agustín escribe que:

Son, pues, tres los momentos a través de los cuales se comete 
el pecado: la sugestión, la delectación y el consentimiento. La 
sugestión procede de la memoria o de los sentidos corporales, 
bien sea cuando vemos algo, lo oímos, lo olemos, lo gustamos o 

16  «Concupiscencia» era un término familiar para Agustín desde antes de entrar en 
contacto con autores cristianos. Fue uno de los términos con que los filósofos platóni-
cos –por él estudiados– habían traducido la palabra griega epithimia, es decir: el deseo 
de un bien placentero. Concupiscentia e ira representan en Platón movimientos gené-
ricos del alma irracional. Posteriormente, la voz concupiscencia comenzó a populari-
zarse también entre los cristianos al aparecer la Biblia en latín. El otro término con que 
se tradujo epithimia al latín fue cupiditas, que a diferencia de concupiscentia, adquirió 
mayor popularidad entre autores latinos no cristianos (según O’Daly, 1987: 46-48). De 
cualquier modo, Agustín emplea concupiscentia y cupiditas en un sentido psicológico, 
y frecuentemente los asocia con el pecado.

17  “Pues ya no escucha el deseo del pecado, aunque todavía le soliciten las concupis-
cencias y le inciten al consentimiento, hasta tanto que sea vivificado el cuerpo y sea 
convertida la muerte en victoria. Luego, al no consentir en perversos pensamientos, 
nos hallamos en la gracia, y no reina el pecado en nuestro cuerpo mortal” (exp. prop. 
Rm., 35, 6, 24: 25).



84 La responsabilidad de la voluntad ante las emociones, según la antropología agustiniana •  
David Ezequiel Téllez Maqueo

lo tocamos. Y si, al percibir el objeto produjere placer, el placer 
ilícito se debe someter. Por ejemplo, cuando estamos ayunan-
do y a la vista de los alimentos surge el apetito, no acontece 
sino la delectación; pero ahí todavía no hemos consentido y la 
aplacamos con el dominio de la razón. Pero si ha llegado ya el 
consentimiento, se habrá consumado ya el pecado [...] aunque 
no hubiese llegado a ser conocido abiertamente por los hombres 
(s. dom. m., 1, 12, 34: 821).

Es decir que el deseo conduce a la acción a través de sugestión, 
placer y consentimiento. La sugestión (suggestio) se refiere al pensa-
miento que puede despertar un mal deseo. El placer (delectatio) es el 
estado inicial del consentimiento. Y el consentimiento (consentio) es 
la decisión de actuar con base en la idea previamente aceptada.

No pasa inadvertido a Agustín el hecho de que el consentimiento 
efectuado varias veces de aquello que nos agrada enciende con más 
fuerza el deseo de saciar dicho placer y tiene el poder eventual de 
generar un hábito no imposible pero sí difícil de remover. Y a medida 
que el acto producido por el hábito es la verdadera causa de dicho 
acto –sin dejar de ser voluntario–, es lógico pensar que la volunta-
riedad va disminuyendo cada vez más a medida que más se consiente 
en el mal deseo. Afortunadamente, tanto para el ákrata (incontinen-
te) como para el akolastés (desenfrenado)18 –por usar lenguaje aris-
totélico– la solución pasaría por no rehuir el combate de las pasio-
nes desordenadas mediante una reeducación de las representaciones 
procedentes de la suggestio,19 sin descartar en un plano más religio-

18  Aristóteles, EN, 1150b 28-1151a 28; Aquino, In Eth., lect. 3, n. 39.

19  Según Knuutila (2004: 124), Orígenes se apoya todavía más que Agustín en los re-
cursos filosófico-terapéuticos que la filosofía estoica había planteado para aplacar las 
tentaciones de todo tipo. Orígenes creía que una cura efectiva de la parte emocional 
demandaba un ascetismo moderado. Para un cristiano ello implicaba ayuno, vigilias y 
humildad, que eran llevadas a efecto de debilitar la tendencia a concebir malos pensa-
mientos. Esto era asociado con otros métodos terapéuticos parcialmente derivados de 
la filosofía como: un incremento en la conciencia de aquellas emociones que debilitan 
al alma y que exigen tratamiento, aprender a oponer a las emociones otros pensamien-
tos, el examen de conciencia continuo, y el control del propio avance del individuo. 
Al comentar la máxima socrática del “conócete a ti mismo”, Orígenes establece que el 



85Open Insight • Volumen VIII • Nº 13 (enero-junio 2017) • pp. 71-99

so los recursos que pueda propiciar la propia ascética cristiana, en 
la que, como sería natural pensar desde la óptica antipelagiana de 
Agustín, apostar por las propias fuerzas humanas, ni es suficiente, ni 
garantiza la victoria final sobre las pasiones desaforadas. Así se des-
prende de las siguientes palabras:

Y si llegase a la realización, parece que se sacia y extingue 
la pasión. Pero si después se repite la sugestión, se enciende 
todavía más la delectación, pero aún es mucho más inferior 
que cuando, con la repetición de actos, se ha formado la cos-
tumbre. En este caso es muy difícil superarla; pero si uno no 
abandona y no rehúye el combate [...], superará semejante 
costumbre con la guía y la ayuda de Dios. Así recobrará la 
paz y el orden inicial (s. dom. m., 1, 12, 34: 823). 

En este análisis presentado por Agustín acerca de los malos de-
seos (suggestiones) se percibe todo el influjo filosófico que sobre él 
ejerció Orígenes (De principiis, 3, 2, 4; In Canticum canticorum, III, 236 
14-18; Lawson, 1957: 256), quien se planteó asimismo el tema de los 
atractivos y seducciones que el mundo puede provocar sobre el alma 
antes de que la voluntad pueda operar, y de cuyo consentimiento o 
rechazo depende la moralidad del comportamiento posterior. Este es 
el tema de los malos pensamientos como “primeros movimientos” o 
pre-pasiones (propatheiai), una doctrina de origen estoico.

Las pre-pasiones fueron llamadas así por los estoicos porque, 
para ellos, los malos deseos no son pasiones, sino un estado anterior 
a ellas. Lo que desencadena una pasión no es todavía una pasión. Así 
que en filosofía estoica son solo la preparación para una emoción. En 
cambio, Agustín interpretó dichos movimientos como «emociones» 

alma debe tener exacto conocimiento de sus propias inclinaciones e intenciones: “Para 
la perfección moral es necesario saber con respecto a cada emoción relevante si ésta 
ocurre frecuentemente, a veces o nunca, qué tan intensa es, en qué ocasiones surge, y 
si uno ha hecho progresos al controlarla o no. Todas estas prácticas de origen estoico 
eran continuas entre los cristianos que aspiraban a curar el alma usando medios natu-
rales, si bien es cierto que al igual que para Agustín, tenían sólo valor instrumental, mas 
no eran necesarias para la perfección del cristiano como tal” (In Canticum canticorum, II, 
141.17-145.15): Lawson, 1957: 128-133.



86 La responsabilidad de la voluntad ante las emociones, según la antropología agustiniana •  
David Ezequiel Téllez Maqueo

en estado inicial, opinión mayoritaria entre los comentaristas mo-
dernos de Agustín entre los cuales figuran O’Daly (1987: 89-90) 
y Knuuttila (2004: 155).  Sin embargo, según Sorabji (2000: 378), 
sería incorrecto decir que las emociones aparecen antes del consen-
timiento, motivo por el cual piensa que Agustín cometió un error al 
pensar así, como se verá en la segunda parte de este trabajo. 

Las acciones involuntarias

Lo más cercano a las acciones involuntarias, para Agustín, es lo que 
Aristóteles denomina «acciones mixtas» en la Nicomáquea,20 es de-
cir: acciones que ninguno elige como fin por sí mismo, aunque en 
ciertas circunstancias se las puede elegir como medios necesarios 
para alcanzar un fin más importante. Aristóteles menciona el caso de 
las mercancías que son arrojadas desde un barco a punto de naufra-
gar en una tormenta. Nadie quiere, por sí misma, la merma de sus 
mercancías; pero, ante ciertas circunstancias, como la posibilidad de 
hundirse debido al exceso de peso del barco, se hace necesario des-
hacerse de ellas. Así como Aristóteles piensa que son más volunta-
rios que involuntarios,21 así también Agustín piensa que el que actúa 

20  “Parece, pues, que cosas involuntarias son las que se hacen por fuerza o por igno-
rancia; es forzoso aquello cuyo principio es externo y de tal clase que en él no participa 
ni el agente ni el paciente; por ejemplo, si uno es llevado por el viento o por hombres 
que nos tienen en su poder. En cuanto a lo que se hace po r temor a mayores males o 
por alguna causa noble (por ejemplo, si un tirano que es dueño de los padres e hijos 
de alguien mandara a éste hacer algo vergonzoso, amenazándole con matarlos si no 
lo hacía, pero salvarlos si lo hacía), es dudoso si este acto es voluntario o involuntario. 
Algo semejante ocurre cuando se arroja el cargamento al mar en las tempestades, nadie sin 
más lo hace con agrado, sino que por su propia salvación y la de los demás lo hacen todos 
los sensatos. Tales acciones son, pues, mixtas” (EN, 1110a, 1-12).

21  “[Las acciones mixtas] se parecen más a las voluntarias, ya que cuando se realizan 
son objeto de elección, y el fin de la acción depende del momento. Así, cuando un 
hombre actúa, ha de mencionarse tanto lo voluntario como lo involuntario; pero en 
tales acciones obra voluntariamente, porque el principio del movimiento imprimido a 
los miembros instrumentales está en el mismo que las ejecuta, y si el principio de ellas 
está en él, también radica en él el hacerlas o no. Son, pues, tales acciones voluntarias, 
pero quizá en sentido absoluto sean involuntarias, ya que nadie elegiría ninguna de 
estas cosas por sí mismo” (EN, 1110a, 12-20).



87Open Insight • Volumen VIII • Nº 13 (enero-junio 2017) • pp. 71-99

forzado por las circunstancias no pierde nunca su voluntariedad por 
completo, y solo en virtud de que la gente no está dispuesta a hacer 
tales cosas y desearía no haber tenido que hacerlas, se consideran 
involuntarios. 

Agustín lo explica así:

Si examinamos esto con toda sutileza, advertiremos que, aun 
cuando alguno sea coaccionado a hacer alguna cosa, si la hace, aun 
la hace voluntariamente; más porque querría más bien hacer otra 
cosa, por eso se dice que obra a la fuerza, es decir, no queriendo 
obrar. Pues siendo coaccionado a obrar por alguna cosa mala, 
que quisiera evitar o rechazar de sí, en tanto la hace en cuanto 
que es forzado. Porque si la voluntad es tan poderosa que más 
quiere no ejecutar esta acción que sufrir aquella violencia, en-
tonces indudablemente resiste a quien la coacciona y no ejecuta 
aquella acción. Y por eso, si obra, no obra ciertamente con plena y 
libre voluntad, aunque es cierto, sin embargo, que no obra sin la facultad 
de querer, pues como a la voluntad sigue la acción, no puede de-
cirse que le falte el poder al que obra (spir. et litt., 31, 53: 781).

Por lo tanto, más que anular nuestra libertad, los actos proce-
dentes de una voluntad forzada por las circunstancias, reducen la vo-
luntariedad, pero no la suprimen por completo. Por eso, en el mo-
mento en que los marineros están arrojando las mercancías al mar 
para no naufragar, lo están queriendo. La prueba es que su voluntad 
le manda a los brazos cargar con ellas y arrojarlas. De la voluntad, 
pues, depende el arrojarlas o no. Agustín piensa que la voluntad de-
cisiva de una persona se manifiesta en su conducta final. En este 
sentido, todos los actos con que uno rechaza algo, se puede decir que 
son queridos. En lugar de hablar de actos involuntarios, habría que 
hablar de actos elegidos «de mala gana», es decir, de manera reacia.

Entre los sentidos de lo querido ya mencionados atrás, el segun-
do constituye otro ejemplo de acto mixto. Está basado en la idea de 
que no solo los medios que conducen a un fin pueden ser aceptados 
con cierta resistencia, sino que el fin mismo de la voluntad hacia 
un bien superior puede ser aceptado con resistencia. Describe su 



88 La responsabilidad de la voluntad ante las emociones, según la antropología agustiniana •  
David Ezequiel Téllez Maqueo

propia conversión  como una experiencia en la que, al igual que el 
barco a punto del naufragio, su alma se debatió internamente entre 
la ordenación de todos sus actos al fin que la razón evaluaba como 
lo más adecuado para «sobrevivir», y aquel otro fin hacia el que sus 
emociones le conducían (conf., 8). Estaba seguro que sería mejorar 
radicalmente su manera de vivir hacia una conversión plena, pero, 
por otro lado, su voluntad continuaba dirigiendo su vida por donde 
sus propios vicios arraigados le tiraban. En tal caso, ¿quería realmen-
te el pecado? La respuesta última es que lo quería. Pues no quería 
caer en él, pero tampoco hacía nada para evitarlo y esto es, en cierto 
modo, ya quererlo. 

El texto explica lo que sucede en el alma débil, aún sujeta al mal, 
del siguiente modo:

No es absurdo decir que uno puede querer en parte y en parte 
no querer, sino que de lo que se trata más bien es de una enfer-
medad del espíritu, porque no se levanta todo él empujado por 
la verdad, sino avasallado por la costumbre. Y por eso hay como 
dos voluntades, porque una de ellas no es total, no está comple-
ta, y lo que le falta a la una lo tiene la otra (conf., 8, 9, 21: 260).

Cuando se hace el mal, ¿hasta qué punto se quiere todavía el 
bien? Este es el problema antropológico que Agustín experimentó. 
Es como si hubiese dos voluntades en conflicto en el alma de Agus-
tín, quien deseaba que su voluntad quisiese vivir de otra manera, 
pero lo quería ineficazmente, pues la voluntad efectiva seguía siendo 
la voluntad desarreglada. La voluntad de vivir con arreglo a lo que 
sabía que era lo mejor ciertamente existía, él quería vivir bien, pero 
como él confiesa, “lo quería de manera parcial e imperfecta”. Su vo-
luntad se encontraba más al nivel de un “quisiera” o un deseo, que de 
un querer efectivo.



89Open Insight • Volumen VIII • Nº 13 (enero-junio 2017) • pp. 71-99

La crítica de Sorabji a la interpretación agustiniana de la tradición estoica 
sobre las pasiones

Ya hemos dicho en la primera parte de este trabajo que, desde la óp-
tica agustiniana, que las pasiones puedan ser dominadas por la volun-
tad no significa que las emociones sean siempre voluntarias, como 
se desprende del planteamiento estoico, desde cuya perspectiva las 
pasiones no serían sino exclusivamente juicios que, equivocadamen-
te, realiza la inteligencia cuando, ante el temor que el sabio siente, lo 
juzga como un mal o cuando ante la pasión sexual que pudiera llegar 
a sentir, la juzga como un bien. 

En cambio, sabemos que para Agustín existen casos en los que 
las emociones se despiertan de manera espontánea. Por este motivo, 
las pasiones comienzan antes de que la voluntad dé su consentimien-
to, es decir, pueden comenzar con la delectatio y no solo a partir del 
consentio, como piensan los estoicos. De aquí que para Agustín, ante 
los malos deseos propiciados por los sentidos o la memoria, aunque 
no nos llevaran finalmente al acto, son parte de la pasión, aunque 
solo sea en su etapa inicial, como se manifiesta en el hecho de que 
ya hay cambios en el cuerpo y en la parte irracional del alma. Natu-
ralmente, si consideramos que las pasiones se producen solo con el 
consentimiento a nivel de la parte racional del alma, como los estoi-
cos, o si como éstos pensamos que no existe la distinción entre parte 
racional e irracional del alma, los malos deseos no serían pasiones, 
sino solo pre-pasiones.

Aquí nos encontramos ante un punto de contacto entre Agustín 
y los estoicos: ambos creen necesario no dejarse arrastrar por una 
pasión sin que haya un consentimiento previo o sin que dicho con-
sentimiento sea razonable. 

Pero también estamos ante un punto de desacuerdo en torno 
a en qué momento hablamos de una pasión. Los malos deseos, que 
para los estoicos son tan solo un primer movimiento, para Agustín 
son una pasión pero en etapa inicial. Esto lleva a consecuencias im-
portantes, como el hecho de que para Agustín, si los malos deseos 
del corazón son ya una pasión cabe hablar de pecado (pues aunque yo 
no lleve al cabo el adulterio real, el adulterio «pensado» ya provoca 



90 La responsabilidad de la voluntad ante las emociones, según la antropología agustiniana •  
David Ezequiel Téllez Maqueo

un placer ilícito), no así en el caso de los estoicos, para los cuales 
dichos movimientos son completamente indiferentes. Esto lleva a 
autores como Sorabji a pensar que Agustín desconoció la distinción 
estoica entre primeros movimientos y emociones voluntarias, algo 
que debemos precisar. Según Sorabji, el origen de este «error» an-
tropológico de Agustín consistió en que, para llegar a conocer lo que 
los estoicos pensaban acerca de las pasiones, se basó en una mala 
paráfrasis que Aulo Gellio habría hecho a su vez del pensamiento de 
Epicteto, al hacer decir a Epicteto algo que éste no dijo exactamen-
te, con lo cual la visión que Agustín llegó a tener de los estoicos en 
cuanto al tema habría sido un tanto distorsionada. 

La historia, en síntesis, es la siguiente. Gellio cuenta en sus Noc-
tes Atticae (19, 1) que en cierta ocasión, mientras navegaba con un 
filósofo estoico, sucedió que el barco fue sacudido por una terrible 
tempestad, ante lo cual el filósofo sintió miedo. Pasada la tormenta, 
uno de los se le acercó un hombre rico procedente de Asia, quien le 
preguntó por qué motivo un filósofo estoico había sentido temor  y 
había perdido el color. Entonces el filósofo le dio la respuesta que 
Aristipo de Cirene había dado en una ocasión similar. El filósofo 
respondió que le pareció natural temer por su propia alma, en lugar 
de estarse preocupando por el alma de un hipócrita. Y con esta res-
puesta tapó la boca al rico.

Entonces Gellio mismo, no satisfecho con esa respuesta, se es-
peró a que el navío tocara puerto, y le pidió que ampliara más su 
respuesta. Entonces el filósofo estoico le explicó que ese miedo era 
justificable según lo afirmado por Epicteto en el libro V de sus Dis-
cursos. Entonces Gellio hizo una paráfrasis de Epicteto, explicando 
que según éste, cuando pasan por la mente ciertas visiones negativas 
sobre sucesos que causan miedo, sin duda impresionan por necesi-
dad el alma del sabio, sin que por ello se contagie necesariamente su 
mente del mal ni apruebe tales cosas. 

Gellio lo explica del siguiente modo:

La mente, incluso del sabio, por un momento, es impresiona-
da, se encoge y palidece (pallescere), sin que juzgue que ello es 
un mal, sino debido a que rápidamente se agolpan en su mente 



91Open Insight • Volumen VIII • Nº 13 (enero-junio 2017) • pp. 71-99

ciertos movimientos que se anticipan a las funciones de la mente 
y de la razón. En ese momento, el sabio niega su aprobación a di-
cha clase de visiones, es decir, a esas imágenes de temor que apa-
recen en su mente. En otras palabras, no da su consentimiento a 
ellas, sino que las rechaza. Tampoco ve en ellas nada que temer. 
[...] Y ésta es la diferencia entre la mente del sabio y del necio. 
El necio piensa que las cosas que por su mente pasan como pe-
ligrosas y causa de desesperación, realmente son así, y aunque 
solo hayan empezado apenas a producirse, da su aprobación a 
las mismas como si efectivamente fueran dignas de temerse. En 
cambio la persona sabia, después de haber sido brevemente im-
presionada por ellas y de cambiarle el rostro de color ante éstas, 
no las aprueba, sino que mantiene firme la opinión que siempre 
ha tenido acerca de dichas visiones, que no han de temerse en 
lo más mínimo, y que causan terror, provocando bajo una falsa 
apariencia, una alerta inútil (Noctes Atticae, 19, 1: 376).

Al final de esta larga paráfrasis de Gellio, éste comenta como 
conclusión lo siguiente:

El filósofo Epicteto enseñó y predicó estas doctrinas estoicas. 
Pensé que debían ser registradas aquí, para que no vayamos a 
pensar que es signo de cobardía o necedad, si cuando llegan a su-
ceder las cosas que aquí he mencionado, sentimos algo de temor 
(pavescere)...y para que cuando se presenten brevemente esos 
primeros movimientos, pensemos que estamos cediendo a una 
natural debilidad, en lugar de que juzguemos las cosas tal como 
las vemos (Noctes Atticae, 19, 1: 377).

Según Sorabji, la interpretación que hace Gellio de las palabras de 
Epicteto es inaceptable, ya que al describir la mente del sabio, en vez 
de decir que palideció (pallescere), cambió al final una letra en el verbo, 
diciendo que sintió temor (pavescere). En suma, no es lo mismo decir 
que empezó a sentir miedo a decir que sintió un miedo real. 

Así que Sorabji critica el comentario de Gellio afirmando que 
en su historia debió aclarar que el sabio sintió nerviosismo, pero que 



92 La responsabilidad de la voluntad ante las emociones, según la antropología agustiniana •  
David Ezequiel Téllez Maqueo

nunca le acompañó el miedo como tal, por lo que la ausencia de esta 
distinción entre ambos estados de ánimo influyó después en Agustín, 
razón por la cual el Hiponense también compartió la misma opinión 
que Gellio sobre el sabio y su visión de la filosofía estoica. Pues cuan-
do Agustín describe la reacción del estoico ante la tormenta (ciu 9, 4, 
2), no afirmó que empezó a sentir miedo, sino que definitivamente 
sintió miedo. Así, el hecho de que Agustín haya afirmado que el sa-
bio puede llegar a encogerse de tristeza, y que además haya hablado 
definitivamente de la existencia de pasiones en el estoico, son un 
signo –según Sorabji– de que Agustín fue ciego (2000: 382) a la dis-
tinción entre «primeros movimientos» y «emociones propiamente 
queridas».22 

Respecto a la tesis del profesor estadounidense, considero que 
aunque Agustín no haya hablado explícitamente de «pre-pasiones», 
distinguiéndolas de pasiones como tales, ello no significa que no haya 
logrado diferenciar entre lo que representan unas y otras. Como 
bien apunta Knuuttila, un comentarista finlandés del santo, las «pre-
pasiones» no son manifestaciones completamente irrelevantes desde 
el punto de vista antropológico para Agustín:

Sorabji afirma que Agustín fue ciego a la distinción estoica en-
tre primeros movimientos involuntarios y emociones queridas. 
Pienso que en vez de haber sido ciego a dicha distinción, Agustín 
la empleó pero con ciertas reservas. Lo que Agustín consideraba 
corregible en la teoría estoica era la idea de que los primeros 
movimientos eran en cierto modo algo tan insignificante que 
podrían ser considerados como «inocentes» y por eso no de-
berían ser considerados sólo etapas iniciales de una emoción. 

22  En otras palabras, Sorabji defiende junto con los estoicos, que palidecer (pallescere) 
ante la posibilidad de perder vida o patrimonio es sólo un primer movimiento, pero 
no lleva implícita una pasión como el temor (pavescere), porque mientras la razón no 
quiera consentir esas emociones no se puede hablar de emociones. En cambio, para 
Agustín, cuando la voluntad decide no actuar con base en lo que esos primeros movi-
mientos le sugieren, no es que no haya emociones, las hay, pero no son queridas. Tan 
hay “pasión” que se “padece” algo, pero sólo a nivel del alma sensitiva; y por ello, esa 
pasión en grado inicial no pueden ser causa de una acción libre y responsable, que es 
en lo que sí coinciden tanto Agustín como los estoicos.



93Open Insight • Volumen VIII • Nº 13 (enero-junio 2017) • pp. 71-99

Desde la perspectiva de Agustín ello sería engañoso e impediría 
a las personas reconocer que en las emociones humanas reina 
cierto desorden procedente de un primer pecado de origen he-
redado de la primera pareja humana (2000: 172).

Desde esta perspectiva, Agustín tuvo que verse obligado a elegir 
entre una visión intelectualista de las emociones, como la estoica, en 
la que cada emoción es un acto de la voluntad, o bien elegir una vi-
sión más aristotélica en la que se puede tener una emoción indepen-
dientemente de lo que la razón juzgue acerca de ella como algo bue-
no o malo. Y Agustín optó con toda libertad por la segunda visión. 

Los estoicos no reconocieron como Aristóteles que en el alma 
hay niveles, y que la parte racional, que controla o permite las ac-
ciones que surgen de una emoción es diferente de aquella parte irra-
cional como el concupiscible e irascible. Por tanto, en este esquema 
aristotélico que Agustín compartía, las emociones no son vistas como 
algo que necesite el permiso de la razón para darse, pues aunque la 
voluntad no quiera el miedo, ya se está efectuando en la parte irra-
cional un movimiento emotivo (incluso orgánico) que bien puede 
considerarse pasión aunque después no vaya a ser consentido por la 
voluntad. Las pasiones no desaparecen «automáticamente» solo por 
dejar de pensar en ellas, ni aparecen tan solo por querer sentirlas. 

Como afirmamos al comienzo de este trabajo, las pasiones no 
son para Agustín voluntariamente elegidas. Se puede hacer un es-
fuerzo serio por controlarlas, pero como es obvio, cuando menos se 
espera, pueden surgir. Y algo igualmente para Agustín es que sería un 
signo de arrogancia apelar a las propias fuerzas para conseguir dicho 
autodominio, algo en lo que coinciden estoicos con pelagianos. Ba-
sar la eficacia en el manejo de las emociones exclusivamente en una 
serie de terapias de validez racional y humana puede interpretar-
se como signo de autosuficiencia por Agustín quien reconoce como 
Aristóteles que la felicidad es un “don de los dioses”.23

23  El Estagirita dice: “si hay alguna otra dádiva que los hombres reciban de los dioses, es 
razonable pensar que la felicidad sea un don de los dioses, especialmente por ser la mejor 
de las cosas humanas” (Aristóteles, EN, 1099b, 12-14: 41).



94 La responsabilidad de la voluntad ante las emociones, según la antropología agustiniana •  
David Ezequiel Téllez Maqueo

Comentarios finales

1) Hablando de la actitud de Agustín hacia la tradición estoica en 
general, el Hiponense suponía como los estoicos que a las emociones 
se las puede sujetar a un señorío racional por parte de la voluntad 
y, al igual que los mismos, pensaba que se trata de movimientos de 
cuyo surgimiento no somos responsables, sino que su responsabi-
lidad dependerá de lo que la voluntad haga enseguida con ellas, es 
decir, de si el hombre las consiente o rechaza voluntariamente.24 

Las emociones, para Agustín, son propiamente actos de la vo-
luntad y no corresponden a la parte corpórea del hombre, ya que 
todo mal deseo se origina en la mente y no en el cuerpo, como su-
ponía el maniqueísmo. Con ello se demuestra el influjo, y quizás, la 
fascinación que el estoicismo ejerció sobre Agustín, principalmente 
durante su juventud. Porque Agustín concuerda con éstos en que 
no se puede actuar moral ni responsablemente movido por una de-
terminada pasión sin antes mediar un consentimiento por parte de 
la voluntad. Por tanto, si las pasiones nos movieran a hacer algo sin 
consentirlo, se trataría de una acción no libre ni responsable. 

2) Tampoco debe dudarse del aporte de la filosofía estoica al pensa-
miento agustiniano en el aspecto terapéutico que esta filosofía puede 
aportar cuando se recurre a ella para lograr evitar una emoción in-
tensa que debería rechazarse (o incluso cuando uno ha sucumbido a 
cualquier clase de tentación y se requiere hacer todo lo posible para 
no volver a caer en ella o para alejarse de un vicio ya arraigado). Así, 
por ejemplo, la idea estoica de «desprendimiento», entendido en 
su mejor sentido como alejamiento mental respecto de lo que no 
edifica la personalidad del hombre sabio, o de renuncia absoluta ante 
lo atractivo como un primer medio para recuperar posteriormente 

24  Tan estrecho fue este influjo de la filosofía estoica en Agustín, que para autores 
como Irwin (2003: 441), la postura de Agustín no difiere sustancialmente de la postura 
estoica en torno a la responsabilidad ante las pasiones. La semejanza más fuerte se-
gún Irwin se da porque para Agustín y los estoicos, ante una determinada pasión no 
podemos actuar movidos por ella: 1) sin consentir antes a dicho movimiento; y 2) sin 
preguntarnos si dicho consentimiento es o no razonable.



95Open Insight • Volumen VIII • Nº 13 (enero-junio 2017) • pp. 71-99

de modo gradual el autodominio, son compatibles con la ascética 
cristiana, aunque ello siempre gozará de eficacia limitada por seguir 
siendo un saber de tipo puramente humano en Agustín, que deja 
fuera a Dios, en función del cual ya dijimos que depende finalmente 
la felicidad.

3) Sin embargo, es un hecho que existen diferencias perceptibles 
entre Agustín y los estoicos. Aunque para ambos las pasiones son 
vistas como algo negativo cuando se constituyen guía de la acción, 
con todo, pertenece al ideal estoico la necesidad de alcanzar la libe-
ración completa de las pasiones, lo cual incluye dejar fuera también 
el «amor a Dios», algo impensable para Agustín, ya que esta clase 
de amor está por encima de cualquier otro ideal filosófico de vida. 
Esto es una diferencia sustancial y no solo verbal entre Agustín y el 
estoicismo25.

Esto supone la confirmación de que en Agustín hubo sin duda 
una madurez intelectual en sus afirmaciones. Así, mientras que en 
sus primeros escritos sostuvo como los estoicos que la virtud y la 
felicidad son algo que depende exclusivamente del alma alcanzarlas, 
la opinión que prevaleció al final de su vida es que sería demasiada 
arrogancia decir que la virtud es condición suficiente para la feli-
cidad, pues también está en función de Dios obtenerla.26 Así, para 

25  También Sellars apoya esta diferenciación de planteamientos afirmando que para 
Agustín los estoicos tenían una visión intelectualista de las emociones, “a las que recha-
zaban como un subproducto de juicios erróneos efectuados por la mente, en vez de 
tratarlas como elementos corporales o de la parte irracional del hombre” (2000: 1775). 
Esta fue, según él, la razón por cual “Agustín rechazó la noción estoica de apatheia en 
favor de una metropatheia platónico-aristotélica, es decir, en favor de la moderación de 
las pasiones, no sólo al dudar de la posibilidad de escapar por completo de las emocio-
nes, sino también llegando a ver ciertas emociones como el amor en un sentido más 
positivo que los estoicos” (2000:1776).

26  “Pero quizá no esté fuera de lugar la disputa con los estoicos. Ved que a quien les 
pregunta en qué ponen la vida feliz, es decir, qué procura la vida feliz al hombre, mirad 
lo que responden: «No es el placer corporal, sino la virtud del alma». ¿Qué dijo de esto 
el Apóstol? ¿Asintió? Si asintió él, asintamos nosotros. Pero no asintió, pues la Escritura 
rechaza a quienes confían en su virtud. El epicúreo, al poner el sumo bien del hombre 
en el cuerpo, pone su esperanza en sí mismo. Pero aunque el estoico puso el sumo bien 
del hombre en el alma, es decir, en la parte más excelente del hombre, también él puso 
su esperanza en sí mismo. Tanto el estoico como el epicúreo son hombres, y dice la 



96 La responsabilidad de la voluntad ante las emociones, según la antropología agustiniana •  
David Ezequiel Téllez Maqueo

Agustín, la felicidad requiere finalmente de la inmortalidad,27 pues 
solo después de esta vida podremos alcanzar la virtud perfecta.

4) Por esto último, a medida que uno profundiza más en los textos de 
Agustín, se advierten mayores discrepancias que analogías respecto 
a los estoicos, principalmente en cuanto a dos puntos importantes:

a) Mientras que los estoicos juzgaban en general a las pasio-
nes como desfavorables, para Agustín los males de la vida 
humana son inevitables en múltiples ocasiones, por lo que 
constituyen el terreno propicio para experimentar cotidia-
namente las cuatro pasiones básicas (deseo y alegría, miedo y 
tristeza), de modo que aquel que pretendiera vivir la vida al 
margen de dichas pasiones será desgraciado, porque ha perdi-
do el sentimiento humano aunque siga creyendo que es feliz.28  
	 Aunque Agustín reconoce que algunos estoicos aceptan la 
posibilidad de experimentar pasiones como la misericordia, sin 
duda está pensando en ellos cuando critica a aquellos filósofos 
que prohíben que experimentemos el dolor ante la muerte de 
un ser querido o un amigo. En este último caso, por ejemplo, 
dado que dicho sufrimiento es consecuencia natural de una ge-
nuina amistad, la gente que prohíbe la tristeza estaría implícita-
mente prohibiendo la amistad. Lo mismo aplica ante la muerte 

Escritura: Maldito todo el que pone su esperanza en el hombre. ¿Qué decir, pues? Puestos 
ante nuestros ojos los tres —el epicúreo, el estoico y el cristiano—, interroguemos a 
cada uno por separado. «Dinos, epicúreo, qué cosa hace al hombre feliz». Responde: 
«El placer corporal». «Dínoslo tú, estoico». —«La virtud del alma». «Habla tú, cristiano». 
—«El don de Dios»” (s., 150, 8).

27  “Me desagrada haber dicho que durante esta vida, la vida feliz está en el alma del 
sabio, cualquiera que sea el estado de su cuerpo, cuando el Apóstol espera el conoci-
miento perfecto de Dios, es decir, el mayor que el hombre pueda tener, en la vida futura, 
la única que debe llamarse vida feliz, donde el cuerpo incorruptible e inmortal se some-
te a su espíritu sin molestia alguna ni contradicción” (retr., 1, 2): Agustín, 1995: 652-653.

28  “Males como éstos [la guerra], tan enormes, tan horrendos, tan salvajes, cualquiera 
que los considere con dolor debe reconocer que son una desgracia. Pero el que llegue 
a sufrirlos o pensarlos sin sentir dolor en su alma, y siga creyéndose feliz, está en una 
desgracia mucho mayor: ha perdido hasta el sentimiento humano” (ciu, XIX, 7; Agustín, 
1958b: 1386).



97Open Insight • Volumen VIII • Nº 13 (enero-junio 2017) • pp. 71-99

de un ser querido, cuya aflicción es bueno sentir, y el que la 
prohíbe también debería prohibir amar. Y así, las pasiones siguen 
siendo de gran valor moral en la visión agustiniana.

b) Agustín también se distancia de los estoicos en cuanto a su 
visión acerca de los malos deseos, a los que conciben como sim-
ples pre-pasiones. Estas pre-pasiones, que para los estoicos son 
solo primeros movimientos, para Agustín se presentan como su-
gestiones, pero adquieren un papel más relevante: son el signo de 
que algo en nosotros no está bien, de que hay tendencias desca-
rriadas en nuestra propia naturaleza humana que ameritan poner 
atención a ellas desde los comienzos. Por eso al considerarlas pa-
siones en etapa inicial no les resta importancia, sino al contrario, 
les da la importancia que merecen: no son tan decisivas como el 
consentimiento del mal, pero tampoco hay que subestimarlas.

5) Un aspecto último a tener en cuenta es que al afirmarse con Agus-
tín que las emociones no son absolutamente elegibles en cuanto a su 
origen, pues mantienen aspectos espontáneos y sólo parcialmente 
controlables, uno se acerca a las mismas conclusiones de la psico-
logía aristotélica, no sólo por el hecho de que para el Estagirita no 
siempre se ejerce dominio despótico sobre las pasiones más intensas, 
sino también porque en ambos autores, cuando libremente se con-
siente un mal deseo, el dominio de la voluntad sobre las pasiones 
va disminuyendo a medida que crece la fuerza del hábito, si bien es 
cierto que nunca desaparecería la voluntariedad por completo, ni 
por tanto la posibilidad de una eventual rehabilitación ante el vicio, 
por intensas y frecuentes que hayan sido las caídas.



98 La responsabilidad de la voluntad ante las emociones, según la antropología agustiniana •  
David Ezequiel Téllez Maqueo

Referencias bibliográficas

Aquino, Tomás de. (2001). Suma de Teología, vol. 1: Parte I. Madrid: Biblioteca de 
Autores Cristianos.

Aristóteles. (2000). Ética Nicomáquea, Madrid, Gredos.

Brachtendorf, J. (1997), “Cicero and Augustine on the Passions”. En Revue des Etudes 
Augustiniennes, 43: 289-308.

Byers, S.C. (2013). Perception, Sensibility and Moral Motivation in Augustine: a Stoic-Plato-
nic Synthesis. Cambridge: Cambridge University Press.

Hipona, Agustín de. (conf). Confesiones. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos.

–––––––––––––––. (lib. arb.). Contra los académicos/ Del libre albedrío/ De la cantidad 
del alma/ Del maestro/ Del alma y su origen/ De la naturaleza del bien: contra los 
maniqueos. Obras: vol. 3, Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos.

 –––––––––––––––. (s. dom. m.). El sermón de la Montaña. Tratados morales. Obras: vol. 
12. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos

–––––––––––––––. (retr.). Escritos varios (2°) Las retractaciones. Obras: vol. 40. Madrid: 
Biblioteca de Autores Cristianos.

–––––––––––––––. (exp. prop. Rm.). Exposición de algunos pasajes de la Epístola a los 
Romanos. Obras: vol. 18. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos.

–––––––––––––––. (ciu) La ciudad de Dios. Obras: vol. 16. Madrid: Biblioteca de Au-
tores Cristianos.

–––––––––––––––. (ciu). La ciudad de Dios. Obras: vol. 17. Madrid: Biblioteca de 
Autores Cristianos.

–––––––––––––––. (s.). Sermones (3°) 117-183. Obras: vol. 23. Madrid: Biblioteca de 
Autores Cristianos.

–––––––––––––––. (spir. et litt.). Tratados sobre la gracia. Del espíritu y de la letra. Obras: 
vol. 6.  Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos.

–––––––––––––––. (trin.). Tratado sobre la Santísima Trinidad. Obras: vol. 5. Madrid: 
Biblioteca de Autores Cristianos.

Irwin, T.H. (2003). “Augustine’s Criticisms of the Stoic Theory of Passions”. En Faith 
and Philosophy: Journal of the Society of Christian Philosophers, 20-4: 430-447.

Knuuttila, S. (2004). Emotions in Ancient and Medieval Philosophy, Oxford, Oxford Uni-
versity Press.

–––––––––. (1999). “The emergence of the Logic of Will in Medieval Thought”. En 
Matthews, G. (ed.), The Augustinian Tradition. Berkeley, Los Angeles, London: 
University of California Press.



99Open Insight • Volumen VIII • Nº 13 (enero-junio 2017) • pp. 71-99

Lawson, R.P. (1957). The Song of Songs: Commentary and Homilies. Westminster: New-
man Press & London: Longmans.

Mayer, C.P. (2010). Augustinus-Lexikon, Bassel, Schwabe, vol. 3, pp. I-LVIII.

O’Daly, G. J. P. (1987). Augustine’s Philosophy of Mind. London: Duckworth.

Sellars, J. (2013) “The Stoic Tradition”, en K. Pollmann, et al., (eds.). The Oxford Guide 
to the Historical Reception of Augustine, vol. 3. Oxford: Oxford University Press: 
1775-1779.

Sorabji, R. (2000). Emotion and Peace of Mind: from Stoic agitation to Christian temptation. 
New York: Oxford University Press.


