Mis derechos y los derechos del otro. Reéplica a Luis Niel

My Rights and the Rights of the Other. Reply to Luis Niel

Eduardo Gonzélez Di Pierro,
Universidad Michoacana de San Nicolds de Hidalgo, México
eduardo.gonzalez@cisav.org

Recibido: 28/06/2016 - Aceptado: 5/10/2016

Resumen

Este trabajo aborda la cuestion de cual sea el fundamento de los derechos
humanos y como pueda hablarse de éstos en términos en los que parece
que ni el iusnaturalismo ni el iuspositivismo han sido capaces, mas alla de
su autoevidencia o imposicion. En este contexto, la apelacion a los valores
parece aportar una alternativa para argumentar la dignidad humana y los
derechos humanos. En esta direccion, el autor conversa con Luis Neil sobre
cual pueda ser el papel de la fenomenologia en la justificacion del funda-
mento universal de los derechos humanos. Para ello, se acude al trabajo de
Edith Stein y al de Adolf Reinach como dos autores cuyas obras, propiamen-
te fenomenoldgicas, pueden aportar luces a las reflexiones que Niel lleva a

cabo intentando abordarlos a partir de la filosofia de Husserl, afirmando la

prioridad de la persona ante el Derecho.

Palabras clave: Adolf Reinach, derechos humanos, Edith Stein, fenomenologia, valores.

Abstract

This paper raises the question of the foundation of Human Rights and the
way in which we may be able to talk about them in terms that neither ius-
naturalism or iuspositivism seem to be able to, beyond the opposition be-
tween their self evidence or their imposition. In this context, an appeal to
the values appears as an alternative to argue human dignity and Human

Rights. In this direction, the author stablishes a dialogue with Luis Neil on

Open Insight « Volumen VIII « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 33-42 33



34

which it may be the role of phenomenology in the universal foundation of
Human Rights. Therefore, he shows how the works of Edith Stein and Adolf
Reinach can help us to follow Niel’s reflections on the priority of human

dignity before Right, as he does following Husserl’s philosophy.

Keywords: Adolf Reinach, Edith Stein, Human Rights, Phenomenology, Values.

Replica a Luis Niel - Eduardo Gonzalez Di Pierro



Es indudable la importancia que reviste la reflexion filosofica de los
derechos humanos (DDHH) en la actualidad. Podria parecer obvio
que un acercamiento filosofico a la problematica deba darse por des-
contado, pero justamente esto constituye un primer escollo. De nin-
guna manera esto es asi. La mayor parte de las reflexiones sobre esta
problematica se concentra en analisis de tipo politico, en el mejor
de los casos; o en derivaciones ideologicas que no han contribuido, a
mi juicio, al esclarecimiento de la esencia y el sentido de los DDHH
como fenomeno; ni, por consiguiente, a la identificacion de sus con-
secuencias y problematicas. Esta es la razon por la que el articulo
de Luis Niel es de gran relevancia, pertinencia y vigencia filosoficas.

Esta replica se concentrara, principalmente, en la segunda parte
del articulo de Niel, consagrado precisamente a la posibilidad de
pensar los DDHH desde una perspectiva fenomenologica. Sin em-
bargo, es importante tambien enfatizar, aunque sea de paso, que toda
la primera parte, es decir el excursus historico-critico llevado a cabo
por Luis Niel y que abarca desde la génesis misma del concepto de
DDHH, hasta los momentos actuales sobre la cuestion, transitando
desde los antecedentes filosoficos hasta los desarrollos contempo-
raneos en una apretada pero completa sintesis historica, constituye
un momento muy necesario y resulta sumamente iluminador para
poder entender una propuesta original que no podria entenderse de
manera completa sin conocer y comprender el andamiaje historico y
genctico de la problematica que nos atafie.

Dicho lo cual, consideramos que las diversas corrientes filosofi-
cas respecto de los DDHH, se han concentrado casi siempre en enfa-
tizar la existencia de un conjunto de normas de justicia y valores mo-
rales y sociales que se conciben como autoevidentes y que se edifican
a partir de los cimientos de la supuesta naturaleza racional del ser
humano. El desarrollo del iusnaturalismo engendra, a partir de la
Modernidad, una serie de concepciones de distinta cepa y se dispara

en distintas direcciones, dominando el panorama del pensamiento

Open Insight « Volumen VIII « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 33-42

35



juridico europeo, pero todas ellas confluyen, metodologicamen-
te hablando, en una suerte de racionalismo, aunque sea de manera
general. El iusnaturalismo moderno funda en la razon humana al
derecho natural, desarrollando a su vez, en el ambito que estamos
tratando, la teoria acerca de derechos «innatos» en el ser humano,
en que la tnica fuente del derecho es la ley. Sabemos que la concep-
cion iusnaturalista ha sido duramente criticada y, en buena medida,
superada, aunque, pese a ello, sigue siendo una posicion bastante
difundida en la actualidad, atn si lo hace a través de variantes. Las
criticas, que no expondremos aqui, pero que en buena medida se
desprenden de la exposicion de Niel, han sido insuficientes, pues,
como hemos podido constatar, el iuspositivismo no ha encontrado
tampoco la «cuadratura del circulo» de los DDHH.

Por tanto, es importante mostrar como en nuestra época, como
apendice de la Modernidad, se vuelve urgente encontrar un fun-
damento legitimo para los DDHH, pues las visiones iuspositivistas,
sobre todo aquellas que tienden a mantener posiciones negativas o
pesimistas respecto de la posibilidad de fundar una convivencia pa-
cifica y sana entre seres humanos sosteniendo, en las antipodas, que
en ultima instancia lo que hay en la naturaleza humana es maldad
intrinseca, crueldad y egoismo, apoyan la concepcion por la cual los
DDHH serian la expresion de instancias «no naturales», sino creadas
para precisamente contraponerse al «estado de naturaleza» y, desde
luego, al peligro del dogmatismo que adscribe tal estado de natura-
leza a un «origen divino».

Ahora bien, si puede argumentarse, contra el iusnaturalismo en
cualquiera de sus modalidades, que no hay, estrictamente, un saber
universal objetivo, no es deseable dirigirse al extremo opuesto, con-
siderando —como se ha hecho desde buena parte del siglo XX y hasta
nuestros dias— que no puede haber ningln tipo de saber universal; es
decir, que no puede haber ninglin tipo de suelo duradero que consti-
tuya justamente el fundamento de los derechos de los seres humanos,
tal como sostienen pensadores como Norberto Bobbio, para el cual
la posibilidad de un fundamento de los DDHH esta completamente
cerrada. Basa esta idea en que es inaceptable concebir cualquier cla-

se de fundamento objetivo para fenomenos que son esencialmente

36 Replica a Luis Niel - Eduardo Gonzalez Di Pierro



particulares y, dirfamos, incluso, casuisticos. Pero el hecho de que
no pueda sostenerse un fundamento objetivo no quiere decir que no
exista ningan tipo de fundamento. No es muy dificil entender que
una postura como la de Bobbio constituye una amenaza para la exis-
tencia misma de los DDHH. De ahi que la propuesta presentada por
Luis Niel en el articulo que precede, revista la mayor importancia.

Se trata de constituir la posibilidad de encontrar ese fundamen-
to, es decir, no renunciar a la idea de establecer principios validos
universalmente, pero no con base en una objetividad pretendida-
mente autoevidente, sino mas bien en valores sustanciales que cons-
tituirian, asi, otro tipo de objetividad. Es cierto que en la actualidad
no podemos, siguiendo esta linea argumentativa, apelar a ideologias
unitarias con caracter omniexplicativo; pero eso no debe significar,
repetimos, la renuncia a toda busqueda de un fundamento que fun-
cionaria como una suerte de comin denominador; una koiné, inde-
pendientemente de las diferencias culturales, religiosas, politicas,
ideologicas, etc.

Como han hecho notar también otros teoricos, en nuestra época
y en nuestro ambito latinoamericano, asistimos a una exigencia, cada
vez mas generalizada, de llevar a concrecion los DDHH, pero con el
problema, que insinuamos al principio de este escrito, de no colocar
la problematica en el tapete filosofico, como corresponderia, sino
directamente en el plano politico, lo que empobrece una concepcion
«fuerte» de los DDHH y que, ademas, favorece la aparicion de esa
amenaza representada por el espectro del nihilismo y la ausencia de
cualquier posibilidad de pensar en valores objetivos y universales.

Por ello, es importante tratar de encontrar un fundamento de
los DDHH, basados, si, en la naturaleza humana, pero no conside-
rando a ésta como algo cerrado y dado por supuesto, sino en el sen-
tido de un a priori que permita el reconocimiento de una igualdad
ontologica entre seres humanos, al mismo tiempo que reconoce sus
diferencias y la importancia de respetar la diversidad y conjurar asi
las distintas formas de fundamentalismos religiosos, falsos naciona-
lismos, la difusion de un relativismo individualista y una casi ausen-

cia de respeto por el derecho internacional.

Open Insight « Volumen VIII « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 33-42

37



De tal suerte, la pregunta fundamental con la que Luis Niel
abre la segunda parte de su escrito, a saber, qué tenga que decir
la fenomenologia para aportar a una fundamentacion de los dere-
chos humanos, se vuelve significativa como hipotesis de trabajo para
explorar, dirfa yo, una nueva posibilidad de fundamentacion de los
derechos basicos de los seres humanos, una fundamentacion que re-
suelva, precisamente, ese aparente dilema insuperable entre la obje-
tividad cerrada del iusnaturalismo y las derivaciones relativistas del
iuspositivismo.

Asi, pese a la complejidad de la pregunta, la respuesta que da Niel
es que la fenomenologia puede aportar mucho a la discusion; aunque
creemos que no solamente puede hacerlo en un plano descriptivo,
como parece considerar el autor, sino de una manera atin mas cabal.
Estamos de acuerdo en que el problema del derecho esta casi ausente
de la tradicion fenomenologica, como dice Luis Niel; sin embargo,
eso no significa que no esté en el horizonte de las preocupaciones
fenomenologicas. Para muestra, basten los ejemplos originarios de
Adolf Reinach y de Edith Stein,' como paradigmas preclaros de una
preocupacion temprana por aplicar el método y la perspectiva feno-
menologicas al ambito juridico y politico; pero, ademas, hay tambien
desarrollos posteriores, de corte fenomenologico que inciden sobre
una reflexion acerca del campo del Derecho y sus tematicas, aunque,
es verdad, no explicitamente sobre los DDHH. Pero, justamente, la
propuesta de Niel tiende a cubrir ese hueco.

Central, me parece, es la distincion inicial que, en el plano de
una antropologia filosofica, por otro lado indispensable ella misma
como fundamento para una teoria de los DDHH, establece Luis
Niel entre «dimension moral» y «dimension empatica». A las lcidas

consideraciones del autor, yo agregaria que esta dimension empatica

1 En el caso de Adolf Reinach, remitimos a su clasico trabajo “Die apriorischen Grund-
lagen des biirgerlichen Rechtes” (1913). Hay traduccién castellana, con traduccién y
estudio preliminar de M. Crespo: Los fundamentos a priori del derecho civil (2010). Las
consideraciones de Edith Stein al respecto estan contenidas en su trabajo Eine Untersu-
chung tiber den Staat, publicada igualmente en el Jahrbuch (1925). Para la relacion entre
estos dos pensadores, asi como el problema del Derecho a priori desde el punto de
vista fenomenoldgico, puede consultarse mi texto: “The Influence of Adolf Reinach on
Edith Stein’s Concept of the State: Similarities and Differences” (2016).

Replica a Luis Niel - Eduardo Gonzalez Di Pierro

38



se revela, si, per negatio, pero precisamente revela esa dimension de
reconocimiento de «lo humano» dentro de la denigracion, la ani-
quilacion, etcetera; por ejemplo, cuando alguien trata cruelmente a
otra persona, aunque, efectivamente, desde un punto de vista ético,
moral, religioso, sea condenable y, en el lenguaje coloquial, ello se
exprese diciendo que ese alguien esta tratando al otro «peor que a
un animal» o «como cosa», no hay nada mas falso en ello; lamenta-
blemente, abandonando la actitud natural, podemos percatarnos que
lo esta tratando «humanamentex; claro, en sentido negativo, en acti-
tud, diriamos con Aristoteles, de elegir lo que seria «naturalmente»
inelegible o inaceptable. El victimario, o torturador, sabe y siente
que el Otro frente a ¢l es humano y, precisamente por ello, a nivel
empatico, sabe también como infligirle dolor y como hacerle dano,
por ejemplo, mediante un trato impropio.

Por otro lado, el desarrollo llevado a cabo por Luis Niel en cuan-
to a la perspectiva genetica sobre los derechos basicos, es de notable
importancia. Toda la argumentacion desplegada habla por si sola y
aqui, simplemente, intentaremos aportar algunos conceptos feno-
menologicos que se insertan en el hilo argumentativo tejido con su-
tileza y conocimiento del proceder fenomenologico, aqui aplicado al
sentido mismo de los DDHH vy su esencia, ésta obviamente tambien
entendida fenomenologicamente, en tanto Wesen de aquello que se
da con evidencia ante nuestra conciencia.

La fenomenologia, sin duda alguna, es, como otras en el siglo
XX, una forma de pensamiento que se basa en lo que podemos lla-
mar «relacionalidad ontologica» de los seres humanos y la concomi-
tante coexistencia entre ellos como condicion basica y originaria de
lo humano.

La filosofia fenomenologica y, en particular, la de Husserl, su
fundador, se constituye como una propuesta de fundamento de los
derechos del hombre porque en su pensamiento, como se desprende
de la hermosa conclusion del articulo objeto de esta réplica, emer-
ge una contestacion directa a la cultura de la muerte que domina
en el panorama actual, no solo en México, como hemos constata-
do en los tltimos afios muy duramente, sino en casi todo el orbe.

Precisamente, es la fenomenologia una posibilidad de pensar en el

Open Insight « Volumen VIII « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 33-42

39



redescubrimiento del sustrato de una vida auténtica en que los seres
humanos se constituyan como libres y, concomitantemente, respon-
sables; y es que solo relacionalmente, los DDHH podrian hallar un
fundamento como el que estamos invocando, que vaya mas alla de las
aporias que genera la perspectiva individualista y relativista en que se
vieron surgir y desarrollar.

Ya el propio Edmund Husserl critica, como sabemos, la pers-
pectiva racionalista de las ciencias para arribar a una manera distinta
de inquirir sobre la realidad, ya que el que guia al filosofar es justa-
mente el ser humano concreto. La logica y las ciencias positivas son
producto del espiritu, instancia evidenciada por los fenomenologos
a traves de la reduccion aplicada a la persona humana, correspon-
diente al ambito del sentido, de tal modo que logica y ciencias son
justamente entendidas como «unidades de sentido», y no el resul-
tado de un procedimiento psicologico mecanico; de acuerdo con la
fenomenologia, el pensamiento mismo posee sentido, esto es, piensa
algo que es correlato de su pensar y la exterioridad de este correlato
esta constituida por la interioridad del sentido. Se trata de una nue-
va concepcion de esta dimension que hemos llamado «relacional»
abierta por la conocida distincion husserliana entre «actitud natu-
ral», ingenuamente vivenciada, y la «actitud fenomenologica», fruto
de la reflexion llevada a cabo a travées de la reduccion, la puesta entre
paréntesis de todo supuesto.

De lo anterior se desprende, como sabemos, que el conocimien-
to no tenga su razon de ser en el establecimiento de un principio
general del que ¢l mismo extraiga un principio que lo pueda expli-
car, como ocurre en algunas filosofias decimononicas objetos de la
critica husserliana. Se trata, en cambio, de un conocer que se carac-
teriza por el hecho de aclarar su propio sentido y describir la vida
animica que lo impulsa y que lo guia. La intencionalidad no es otra
cosa que el acto de otorgar sentido, y por ello la fenomenologia
no parte de la realidad objetiva, sino de la nocion misma del sen-
tido. La célebre afirmacion husserliana por la que “toda conciencia
es conciencia de algo” no significa otra cosa que la realidad, cosas,

pensamientos, tienen sentido tmicamente en la conciencia, que es,

40 Replica a Luis Niel - Eduardo Gonzalez Di Pierro



en tanto constituida por el flujo de las vivencias, la modalidad misma
de la existencia del sentido.

Aplicado a la problematica de los DDHH, nos damos cuenta
como la intuicion de base de Luis Niel es perfectamente aplicable.
Los valores como el respeto por la vida, la libertad, el respeto por
el otro, etcétera, no son formas de a priori formal, sino un a priori
material. Esta es la interpretacion que damos a lo que Niel conci-
be cuando dice: “mas alla de cualquier discurso teorico, en la raiz
misma de nuestra facticidad concreta, somos humanos y en tanto
tales tenemos derechos fundamentales anteriores al derecho mismo,
subjetivo u objetivo” (Neil, 2016:30). Esa anterioridad al derecho
mismo, creemos, es equivalente al a priori material que esta presente
no solo, pero si principalmente, en las consideraciones de Adolf Rei-
nach en su principal obra sobre los principios a priori del derecho
civil,” que, nos parece, son perfectamente aplicables a la cuestion
de los DDHH. Esto es: una anterioridad que escapa a la clasifica-
cion clasica del Derecho en natural y positivo. El derecho a priori no
puede ser, sin mas, asimilado al derecho natural, aunque comparte
con éste su caracter universal e independientemente de las formas
empiricas que tomen los principios juridicos; pero tampoco es posi-
ble adscribirlo claramente al derecho positivo, aunque esta dotado,
como este, de contenido material. De esta manera, la nocion misma
de responsabilidad se constituye, como bien lo enfatiza Niel al fi-
nal, en ese a priori, completamente indisoluble, del caracter de «de-
rechos» que poseen los DDHH; invocar los derechos de cualquier
ser humano presupone la obligacion como a priori en dos niveles: la
obligacion de reconocer ese o esos derechos y la obligacion de ser
responsables de ellos, reconociendo el derecho de los otros diferen-
tes del sujeto que invoca para si el reconocimiento del suyo propio.

2 En este sentido, puede consultarse mi capitulo en el libro sobre Edith Stein editado
por Antonio Calcagno (2016).

Open Insight « Volumen VIII « N° 13 (enero-junio 2017) « pp. 33-42 41



Referencias bibliogréficas

Calcagno, A. (ed.). (2016). Edith Stein:Women, Social-Political Philosophy, Theology, Meta-
physics and Public History. Boston Studies in Philosophy, Religion and Public Life.
Switzerland: Springer International Publishing.

Gonzalez Di Pierro, E. (2016). “The Influence of Adolf Reinach on Edith Stein’s
Concept of the State: Similarities and Differences”. En Edith Stein:Women, So-
cial-Political Philosophy, Theology, Metaphysics and Public History. Boston Studies
in Philosophy, Religion and Public Life. Switzerland: Springer International
Publishing. 93-105.

Reinach, A. (1913). “Die apriorischen Grundlagen des biirgerlichen Rechtes”. En
Jahrbuch fiir Philosophie und phdnomenologische Forschung 1: 685-847.

. (2010). Los fundamentos a priori del derecho civil. M. Crespo (ed., trad.).
Granada: Comares.

Stein, E. (1925). “Eine Untersuchung iiber den Staat”. En Jahrbuch fiir Philosophie und
phanomenologische Forschung 7 1-123.

42 Replica a Luis Niel - Eduardo Gonzalez Di Pierro



