
33Open Insight • Volumen VIII • Nº 13 (enero-junio 2017) • pp. 33-42

Mis derechos y los derechos del otro. Réplica a Luis Niel

My Rights and the Rights of the Other. Reply to Luis Niel

Eduardo González Di Pierro, 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo, México

eduardo.gonzalez@cisav.org

Recibido: 28/06/2016 • Aceptado: 5/10/2016

Resumen

Este trabajo aborda la cuestión de cuál sea el fundamento de los derechos 
humanos y cómo pueda hablarse de éstos en términos en los que parece 
que ni el iusnaturalismo ni el iuspositivismo han sido capaces, más allá de 
su autoevidencia o imposición. En este contexto, la apelación a los valores 
parece aportar una alternativa para argumentar la dignidad humana y los 
derechos humanos. En esta dirección, el autor conversa con Luis Neil sobre 
cuál pueda ser el papel de la fenomenología en la justificación del funda-
mento universal de los derechos humanos. Para ello, se acude al trabajo de 
Edith Stein y al de Adolf Reinach como dos autores cuyas obras, propiamen-
te fenomenológicas, pueden aportar luces a las reflexiones que Niel lleva a 
cabo intentando abordarlos a partir de la filosofía de Husserl, afirmando la 

prioridad de la persona ante el Derecho. 

Palabras clave: Adolf Reinach, derechos humanos, Edith Stein, fenomenología, valores.

Abstract

This  paper raises the question of the foundation of Human Rights and the 
way in which we may be able to talk about them in terms that neither ius-
naturalism or iuspositivism seem to be able to, beyond the opposition be-
tween their self evidence or their imposition. In this context, an appeal to 
the values appears as an alternative to argue human dignity and Human 
Rights. In this direction, the author stablishes a dialogue with Luis Neil on 



34 Replica a Luis Niel • Eduardo González Di Pierro

which it may be the role of phenomenology in the universal foundation of 
Human Rights. Therefore, he shows how the works of Edith Stein and Adolf 
Reinach can help us to follow Niel’s reflections on the priority of human 
dignity before Right, as he does following Husserl’s philosophy. 

Keywords: Adolf Reinach, Edith Stein, Human Rights, Phenomenology, Values. 



35Open Insight • Volumen VIII • Nº 13 (enero-junio 2017) • pp. 33-42

Es indudable la importancia que reviste la reflexión filosófica de los 
derechos humanos (DDHH) en la actualidad. Podría parecer obvio 
que un acercamiento filosófico a la problemática deba darse por des-
contado, pero justamente esto constituye un primer escollo. De nin-
guna manera esto es así. La mayor parte de las reflexiones sobre esta 
problemática se concentra en análisis de tipo político, en el mejor 
de los casos; o en derivaciones ideológicas que no han contribuido, a 
mi juicio, al esclarecimiento de la esencia y el sentido de los DDHH 
como fenómeno; ni, por consiguiente, a la identificación de sus con-
secuencias y problemáticas. Esta es la razón por la que el artículo 
de Luis Niel es de gran relevancia, pertinencia y vigencia filosóficas.

Esta réplica se concentrará, principalmente, en la segunda parte 
del artículo de Niel, consagrado precisamente a la posibilidad de 
pensar los DDHH desde una perspectiva fenomenológica. Sin em-
bargo, es importante también enfatizar, aunque sea de paso, que toda 
la primera parte, es decir el excursus histórico-crítico llevado a cabo 
por Luis Niel y que abarca desde la génesis misma del concepto de 
DDHH, hasta los momentos actuales sobre la cuestión, transitando 
desde los antecedentes filosóficos hasta los desarrollos contempo-
ráneos en una apretada pero completa síntesis histórica, constituye 
un momento muy necesario y resulta sumamente iluminador para 
poder entender una propuesta original que no podría entenderse de 
manera completa sin conocer y comprender el andamiaje histórico y 
genético de la problemática que nos atañe. 

Dicho lo cual, consideramos que las diversas corrientes filosófi-
cas respecto de los DDHH, se han concentrado casi siempre en enfa-
tizar la existencia de un conjunto de normas de justicia y valores mo-
rales y sociales que se conciben como autoevidentes y que se edifican 
a partir de los cimientos de la supuesta naturaleza racional del ser 
humano.  El desarrollo del iusnaturalismo engendra, a partir de la 
Modernidad, una serie de concepciones de distinta cepa y se dispara 
en distintas direcciones, dominando el panorama del pensamiento 



36 Replica a Luis Niel • Eduardo González Di Pierro

jurídico europeo, pero todas ellas confluyen, metodológicamen-
te hablando, en una suerte de racionalismo, aunque sea de manera 
general. El iusnaturalismo moderno funda en la razón humana al 
derecho natural, desarrollando a su vez, en el ámbito que estamos 
tratando, la teoría acerca de derechos «innatos» en el ser humano, 
en que la única fuente del derecho es la ley. Sabemos que la concep-
ción iusnaturalista ha sido duramente criticada y, en buena medida, 
superada, aunque, pese a ello, sigue siendo una posición bastante 
difundida en la actualidad, aún si lo hace a través de variantes. Las 
críticas, que no expondremos aquí, pero que en buena medida se 
desprenden de la exposición de Niel, han sido insuficientes, pues, 
como hemos podido constatar, el iuspositivismo no ha encontrado 
tampoco la «cuadratura del círculo» de los DDHH. 

Por tanto, es importante mostrar cómo en nuestra época, como 
apéndice de la Modernidad, se vuelve urgente encontrar un fun-
damento legítimo para los DDHH, pues las visiones iuspositivistas, 
sobre todo aquellas que tienden a mantener posiciones negativas o 
pesimistas respecto de la posibilidad de fundar una convivencia pa-
cífica y sana entre seres humanos sosteniendo, en las antípodas, que 
en última instancia lo que hay en la naturaleza humana es maldad 
intrínseca, crueldad y egoísmo, apoyan la concepción por la cual los 
DDHH serían la expresión de instancias «no naturales», sino creadas 
para precisamente contraponerse al «estado de naturaleza» y, desde 
luego, al peligro del dogmatismo que adscribe tal estado de natura-
leza a un «origen divino».

Ahora bien, si puede argumentarse, contra el iusnaturalismo en 
cualquiera de sus modalidades, que no hay, estrictamente, un saber 
universal objetivo, no es deseable dirigirse al extremo opuesto, con-
siderando –como se ha hecho desde buena parte del siglo XX y hasta 
nuestros días– que no puede haber ningún tipo de saber universal; es 
decir, que no puede haber ningún tipo de suelo duradero que consti-
tuya justamente el fundamento de los derechos de los seres humanos, 
tal como sostienen pensadores como Norberto Bobbio, para el cual 
la posibilidad de un fundamento de los DDHH está completamente 
cerrada. Basa esta idea en que es inaceptable concebir cualquier cla-
se de fundamento objetivo para fenómenos que son esencialmente 



37Open Insight • Volumen VIII • Nº 13 (enero-junio 2017) • pp. 33-42

particulares y, diríamos, incluso, casuísticos. Pero el hecho de que 
no pueda sostenerse un fundamento objetivo no quiere decir que no 
exista ningún tipo de fundamento. No es muy difícil entender que 
una postura como la de Bobbio constituye una amenaza para la exis-
tencia misma de los DDHH. De ahí que la propuesta presentada por 
Luis Niel en el artículo que precede, revista la mayor importancia. 

Se trata de constituir la posibilidad de encontrar ese fundamen-
to, es decir, no renunciar a la idea de establecer principios válidos 
universalmente, pero no con base en una objetividad pretendida-
mente autoevidente, sino más bien en valores sustanciales que cons-
tituirían, así, otro tipo de objetividad. Es cierto que en la actualidad 
no podemos, siguiendo esta línea argumentativa, apelar a ideologías 
unitarias con carácter omniexplicativo; pero eso no debe significar, 
repetimos, la renuncia a toda búsqueda de un fundamento que fun-
cionaría como una suerte de común denominador; una koiné, inde-
pendientemente de las diferencias culturales, religiosas, políticas, 
ideológicas, etc.  

Como han hecho notar también otros teóricos, en nuestra época 
y en nuestro ámbito latinoamericano, asistimos a una exigencia, cada 
vez más generalizada, de llevar a concreción los DDHH, pero con el 
problema, que insinuamos al principio de este escrito, de no colocar 
la problemática en el tapete filosófico, como correspondería, sino 
directamente en el plano político, lo que empobrece una concepción 
«fuerte» de los DDHH y que, además, favorece la aparición de esa 
amenaza representada por el espectro del nihilismo y la ausencia de 
cualquier posibilidad de pensar en valores objetivos y universales.

Por ello, es importante tratar de encontrar un fundamento de 
los DDHH, basados, sí, en la naturaleza humana, pero no conside-
rando a ésta como algo cerrado y dado por supuesto, sino en el sen-
tido de un a priori que permita el reconocimiento de una igualdad 
ontológica entre seres humanos, al mismo tiempo que reconoce sus 
diferencias y la importancia de respetar la diversidad y conjurar así 
las distintas formas de fundamentalismos religiosos, falsos naciona-
lismos, la difusión de un relativismo individualista y una casi ausen-
cia de respeto por el derecho internacional.



38 Replica a Luis Niel • Eduardo González Di Pierro

De tal suerte, la pregunta fundamental con la que Luis Niel 
abre la segunda parte de su escrito, a saber, qué tenga que decir 
la fenomenología para aportar a una fundamentación de los dere-
chos humanos, se vuelve significativa como hipótesis de trabajo para 
explorar, diría yo, una nueva posibilidad de fundamentación de los 
derechos básicos de los seres humanos, una fundamentación que re-
suelva, precisamente, ese aparente dilema insuperable entre la obje-
tividad cerrada del iusnaturalismo y las derivaciones relativistas del 
iuspositivismo. 

Así, pese a la complejidad de la pregunta, la respuesta que da Niel 
es que la fenomenología puede aportar mucho a la discusión; aunque 
creemos que no solamente puede hacerlo en un plano descriptivo, 
como parece considerar el autor, sino de una manera aún más cabal. 
Estamos de acuerdo en que el problema del derecho está casi ausente 
de la tradición fenomenológica, como dice Luis Niel; sin embargo, 
eso no significa que no esté en el horizonte de las preocupaciones 
fenomenológicas. Para muestra, basten los ejemplos originarios de 
Adolf Reinach y de Edith Stein,1 como paradigmas preclaros de una 
preocupación temprana por aplicar el método y la perspectiva feno-
menológicas al ámbito jurídico y político; pero, además, hay también 
desarrollos posteriores, de corte fenomenológico que inciden sobre 
una reflexión acerca del campo del Derecho y sus temáticas, aunque, 
es verdad, no explícitamente sobre los DDHH. Pero, justamente, la 
propuesta de Niel tiende a cubrir ese hueco.

Central, me parece, es la distinción inicial que, en el plano de 
una antropología filosófica, por otro lado indispensable ella misma 
como fundamento para una teoría de los DDHH, establece Luis 
Niel entre «dimensión moral» y «dimensión empática». A las lúcidas 
consideraciones del autor, yo agregaría que esta dimensión empática 

1  En el caso de Adolf Reinach, remitimos a su clásico trabajo “Die apriorischen Grund-
lagen des bürgerlichen Rechtes” (1913). Hay traducción castellana, con traducción y 
estudio preliminar de M. Crespo: Los fundamentos a priori del derecho civil (2010). Las 
consideraciones de Edith Stein al respecto están contenidas en su trabajo Eine Untersu-
chung über den Staat, publicada igualmente en el Jahrbuch (1925). Para la relación entre 
estos dos pensadores, así como el problema del Derecho a priori desde el punto de 
vista fenomenológico, puede consultarse mi texto: “The Influence of Adolf Reinach on 
Edith Stein’s Concept of the State: Similarities and Differences” (2016).



39Open Insight • Volumen VIII • Nº 13 (enero-junio 2017) • pp. 33-42

se revela, sí, per negatio, pero precisamente revela esa dimensión de 
reconocimiento de «lo humano» dentro de la denigración, la ani-
quilación, etcétera; por ejemplo, cuando alguien trata cruelmente a 
otra persona, aunque, efectivamente, desde un punto de vista ético, 
moral, religioso, sea condenable y, en el lenguaje coloquial, ello se 
exprese diciendo que ese alguien está tratando al otro «peor que a 
un animal» o «como cosa», no hay nada más falso en ello; lamenta-
blemente, abandonando la actitud natural, podemos percatarnos que 
lo está tratando «humanamente»; claro, en sentido negativo, en acti-
tud, diríamos con Aristóteles, de elegir lo que sería «naturalmente» 
inelegible o inaceptable. El victimario, o torturador, sabe y siente 
que el Otro frente a él es humano y, precisamente por ello, a nivel 
empático, sabe también cómo infligirle dolor y cómo hacerle daño, 
por ejemplo, mediante un trato impropio. 

Por otro lado, el desarrollo llevado a cabo por Luis Niel en cuan-
to a la perspectiva genética sobre los derechos básicos, es de notable 
importancia. Toda la argumentación desplegada habla por sí sola y 
aquí, simplemente, intentaremos aportar algunos conceptos feno-
menológicos que se insertan en el hilo argumentativo tejido con su-
tileza y conocimiento del proceder fenomenológico, aquí aplicado al 
sentido mismo de los DDHH y su esencia, ésta obviamente también 
entendida fenomenológicamente, en tanto Wesen de aquello que se 
da con evidencia ante nuestra conciencia.

La fenomenología, sin duda alguna, es, como otras en el siglo 
XX, una forma de pensamiento que se basa en lo que podemos lla-
mar «relacionalidad ontológica» de los seres humanos y la concomi-
tante coexistencia entre ellos como condición básica y originaria de 
lo humano. 

La filosofía fenomenológica y, en particular, la de Husserl, su 
fundador, se constituye como una propuesta de fundamento de los 
derechos del hombre porque en su pensamiento, como se desprende 
de la hermosa conclusión del artículo objeto de esta réplica, emer-
ge una contestación directa a la cultura de la muerte que domina 
en el panorama actual, no solo en México, como hemos constata-
do en los últimos años muy duramente, sino en casi todo el orbe. 
Precisamente, es la fenomenología una posibilidad de pensar en el 



40 Replica a Luis Niel • Eduardo González Di Pierro

redescubrimiento del sustrato de una vida auténtica en que los seres 
humanos se constituyan como libres y, concomitantemente, respon-
sables; y es que solo relacionalmente, los DDHH podrían hallar un 
fundamento como el que estamos invocando, que vaya más allá de las 
aporías que genera la perspectiva individualista y relativista en que se 
vieron surgir y desarrollar. 

Ya el propio Edmund Husserl critica, como sabemos, la pers-
pectiva racionalista de las ciencias para arribar a una manera distinta 
de inquirir sobre la realidad, ya que el que guía al filosofar es justa-
mente el ser humano concreto. La lógica y las ciencias positivas son 
producto del espíritu, instancia evidenciada por los fenomenólogos 
a través de la reducción aplicada a la persona humana, correspon-
diente al ámbito del sentido, de tal modo que lógica y ciencias son 
justamente entendidas como «unidades de sentido», y no el resul-
tado de un procedimiento psicológico mecánico; de acuerdo con la 
fenomenología, el pensamiento mismo posee sentido, esto es, piensa 
algo que es correlato de su pensar y la exterioridad de este correlato 
está constituida por la interioridad del sentido. Se trata de una nue-
va concepción de esta dimensión que hemos llamado «relacional» 
abierta por la conocida distinción husserliana entre «actitud natu-
ral», ingenuamente vivenciada, y la «actitud fenomenológica», fruto 
de la reflexión llevada a cabo a través de la reducción, la puesta entre 
paréntesis de todo supuesto. 

De lo anterior se desprende, como sabemos, que el conocimien-
to no tenga su razón de ser en el establecimiento de un principio 
general del que él mismo extraiga un principio que lo pueda expli-
car, como ocurre en algunas filosofías decimonónicas objetos de la 
crítica husserliana. Se trata, en cambio, de un conocer que se carac-
teriza por el hecho de aclarar su propio sentido y describir la vida 
anímica que lo impulsa y que lo guía. La intencionalidad no es otra 
cosa que el acto de otorgar sentido, y por ello la fenomenología 
no parte de la realidad objetiva, sino de la noción misma del sen-
tido. La célebre afirmación husserliana por la que “toda conciencia 
es conciencia de algo” no significa otra cosa que la realidad, cosas, 
pensamientos, tienen sentido únicamente en la conciencia, que es, 



41Open Insight • Volumen VIII • Nº 13 (enero-junio 2017) • pp. 33-42

en tanto constituida por el flujo de las vivencias, la modalidad misma 
de la existencia del sentido. 

Aplicado a la problemática de los DDHH, nos damos cuenta 
cómo la intuición de base de Luis Niel es perfectamente aplicable. 
Los valores como el respeto por la vida, la libertad, el respeto por 
el otro, etcétera, no son formas de a priori formal, sino un a priori 
material. Esta es la interpretación que damos a lo que Niel conci-
be cuando dice: “más allá de cualquier discurso teórico, en la raíz 
misma de nuestra facticidad concreta, somos humanos y en tanto 
tales tenemos derechos fundamentales anteriores al derecho mismo, 
subjetivo u objetivo” (Neil, 2016:30). Esa anterioridad al derecho 
mismo, creemos, es equivalente al a priori material que está presente 
no solo, pero sí principalmente, en las consideraciones de Adolf Rei-
nach en su principal obra sobre los principios a priori del derecho 
civil,2 que, nos parece, son perfectamente aplicables a la cuestión 
de los DDHH. Esto es: una anterioridad que escapa a la clasifica-
ción clásica del Derecho en natural y positivo. El derecho a priori no 
puede ser, sin más, asimilado al derecho natural, aunque comparte 
con éste su carácter universal e independientemente de las formas 
empíricas que tomen los principios jurídicos; pero tampoco es posi-
ble adscribirlo claramente al derecho positivo, aunque está dotado, 
como éste, de contenido material. De esta manera, la noción misma 
de responsabilidad se constituye, como bien lo enfatiza Niel al fi-
nal, en ese a priori, completamente indisoluble, del carácter de «de-
rechos» que poseen los DDHH; invocar los derechos de cualquier 
ser humano presupone la obligación como a priori en dos niveles: la 
obligación de reconocer ese o esos derechos y la obligación de ser 
responsables de ellos, reconociendo el derecho de los otros diferen-
tes del sujeto que invoca para sí el reconocimiento del suyo propio. 

2  En este sentido, puede consultarse mi capítulo en el libro sobre Edith Stein editado 
por Antonio Calcagno (2016). 



42 Replica a Luis Niel • Eduardo González Di Pierro

Referencias bibliográficas

Calcagno, A. (ed.). (2016). Edith Stein: Women, Social-Political Philosophy, Theology, Meta-
physics and Public History. Boston Studies in Philosophy, Religion and Public Life. 
Switzerland: Springer International Publishing. 

González Di Pierro, E. (2016). “The Influence of Adolf Reinach on Edith Stein’s 
Concept of the State: Similarities and Differences”. En Edith Stein: Women, So-
cial-Political Philosophy, Theology, Metaphysics and Public History. Boston Studies 
in Philosophy, Religion and Public Life. Switzerland: Springer International 
Publishing. 93-105.

Reinach, A. (1913). “Die apriorischen Grundlagen des bürgerlichen Rechtes”. En 
Jahrbuch für Philosophie und phänomenologische Forschung 1: 685-847. 

–––––––––. (2010). Los fundamentos a priori del derecho civil. M. Crespo (ed., trad.). 
Granada: Comares. 

Stein, E. (1925). “Eine Untersuchung über den Staat”. En Jahrbuch für Philosophie und 
phänomenologische Forschung 7 1-123.


