Miguel Garcia-Baro. 2014

Descartes y herederos. Introduccion a

la historia de la filosofia occidental
Salamanca: Ediciones Sigueme. 219 pp.

Una SOg(J oel pensamiento.

Antistenes el Cinico

Este texto forma parte de una trilogia: es la continuacion de So-
crates y herederos y el antecedente de Kant y herederos. Una serie de
trabajos en los que se pretende mostrar el hilo argumental basico de
la historia intelectual de Occidente. En esta segunda entrega, Mi-
guel Garcia-Baro comienza su invitacion al estudio del pensamien-
to moderno con la afirmacion de lo necesaria que es la filosofia en
nuestra circunstancia concreta; una cuestion vital. La reflexion, la
argumentacion correcta, la critica seria a las modas imperantes y la
consideracion de todo aquello que es humano, se ansian alli donde
no hay autentica libertad politica, donde la informacion confunde
el espiritu y le impide asirse de verdades que le permitan dirigir-
se con responsabilidad radical. Solo un espiritu socratico permite
identificar a los Gorgias y Protagoras que asedian los medios, la
plaza publica y las universidades. Porque asi como “las catastrofes
de los siglos modernos tienen muchas veces demasiado que ver con
los errores sofisticos” (13), quizas muchos de los males que aquejan
nuestras ciudades se deben, en cierta medida, tambien a la incapa-
cidad para identificar la corrupcion del lenguaje, que es, quiza, la
primera instancia de cualquier otro tipo de corrupcion. Es nuestra
responsabilidad, si nuestra circunstancia nos interpela y nos provo-
ca, conocer la historia de las ideas que esta detras de esos avatares.
Ahora bien, si lo que se pretende es rastrear esos «errores sofisticos»
en la filosofia moderna, entonces es preciso acercarse a los autores
con la exigencia socratica de urgar, rascar, cribar lo que han dejado y
que ha hecho mella en la historia postrera. La novedad de este texto
radica en la importancia que se concede al hacer una lectura no solo

Open Insight « Volumen VIl « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 221-228

221




historica de la filosofia, sino y sobre todo, un dialogo riguroso con
el pensamiento de los autores. El texto de Garcia-Bar6 nos conduce
con espiritu socratico incitandonos a mirar los presupuestos que dan
lugar al pensamiento moderno.

El libro esta conformado por cinco capitulos: una introduccion,
un capitulo dedicado a la filosofia cartesiana, otro al racionalismo
que sigue a Descartes, un capitulo sobre el empirismo clasico y
uno final que dedica a algunos pensadores considerados marginales.
Garcia-Bar6 inicia con una nota historica sobre la transicion Me-
dioevo-Modernidad, que permite ubicar contextualmente el cambio
de ¢poca y las ideas que se van conformando. Tres grandes sucesos,
ademas de la desaparicion del Imperio Romano de Oriente, deter-
minan la nueva época y su pensamiento. El fenomeno editorial que
significo la impresion masiva de libros; el descubrimiento de nuevas
tierras, del que surgieron problemas que tenian que ampliar la re-
ligion, el derecho y la filosofia, en donde la Escuela de Salamanca
tiene un rol determinante, y la escision dentro de la Iglesia de Oc-
cidente: la Reforma. Esta, como movimiento politico, mas an que
como un sistema de teologia, fue muy potente. Uno de los aspectos
doctrinales mas relevantes dentro del movimiento reformista es al
que laconicamente se apela con las maximas sola fide, la sola fe, y sola
Scriptura, la sola Escritura. Son ellos dos principios teologicos que
seran determinantes en el rumbo cultural de Europa. Por ejemplo,
algunas de las consecuencias seran la consideracion de la ciencia y
la filosofia como incomunicables con la fe y la teologia. Tesis como
la de la negacion de la libertad del ser humano, pero la aceptacion
de la culpa y de la responsabilidad o la cualidad de la obediencia a la
autoridad civil.

En este cambio de ¢poca, la ciencia se convulsiona por la reno-
vacion de la geometria y la fisica. La ciencia exacta de la naturaleza
representa un punto de quiebre con las ideas del Medioevo. La nueva
matematica del universo fisico, “comporta una distincion entre qué
cualidades de las cosas reales son subjetivas y qué otras son objetivas”
(31), una distincion que ha orientado la ontologia moderna. Solo
las cualidades objetivas son aprehensibles, porque so6lo ellas pueden
cuantificarse, ese es el criterio de objetivacion. Lo que no, tendra

Descartes y herederos « Miguel Garcia Bard
222



que ser relegado al ambito de la subjetividad, y por ello, solo podra
ser explicado “por la combinacion entre la influencia causal de las
propiedades objetivas sobre el hombre que las siente y las condicio-
nes subjetivas de la sensacion” (32).

En el apartado segundo, el dedicado a la metafisica cartesiana,
Garcia-Bar6 muestra a partir de la exposicion de las Meditaciones
metafisicas, principalmente, porqué la obra del frances significo una
renovacion en la filosofia, una «tercera navegacion». En la tercera
de sus meditaciones, Descartes aventura la cuestion epistemologica
mas radical, que Baro plantea en estos terminos: “;Se puede estable-
cer con certeza absoluta que alguna de nuestras ideas posee realidad
objetiva?”, esta cuestion es el punto mas algido de la empresa que
Descartes, al decir del espanol, no culminara. Para el frances los
principios metafisicos son (segin su propia metafora) las raices del
arbol del conocimiento. De ahi que, en medio de las novedades cien-
tificas de su tiempo, fuese fundamental determinarlos.

A fin de exponer esto, Garcia-Bar6o nos conduce pedagogica-
mente por el bosque de la ontologia de las Meditaciones “ [...] el no
ser, el poder ser y el ser formal o actualmente, se reparten entre ellos
por completo las casillas de las clasificaciones ontologicas mas gene-
rales” (45). El «ser objeto», que es el «presentarse (objetivamente)»,
es lallaga en la que Descartes pone el dedo. Para el frances, es insufi-
ciente describir las ideas como «realidades formales», es decir, como
seres actuales en tanto que pensamientos, tambien hay en ellas cierta
«realidad objetiva», en tanto que son «presentaciones de algo». Es
entonces cuando se presenta la dificultad que sigue: ;como saber si
una idea tiene realidad objetiva? Podria decirse que hay cierta pre-
eminencia de las ideas, de la «realidad objetiva», sobre la «realidad
formal»: “;En este sentido, el mero ser objeto es anterior a la existen-
cia, al ser potencial y hasta a la inexistencia!, es el ser nada mds en la
inteligencia (esse in intellectu tantum)” (51).

Podria decirse entonces que todas las ideas que poseemos tienen
este caracter hasta que se demuestre lo contrario. Este es el inicio
de la filosofia moderna: el problema de determinar qué ideas, en
tanto que presentaciones, lo son de algo que existe y cuales no. Asi
las cosas, la cuestion principalisima es: ;se puede aceptar con certeza

Open Insight « Volumen VIl « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 221-228

223



absoluta que siquiera alguna de nuestras ideas posee realidad objeti-
va? y la segunda cuestion, ;que «realidades formalmente tales» hay
de verdad, mas alla de las apariencias o imagenes, mas atras de las
clasificaciones estructurales de la ontologia? El filosofo espanol ex-
pone las lineas generales de la respuesta que el frances ofrece: para

Descartes una idea

posee autentica realidad objetiva, y no mera pretension fallida de
tal cosa, cuando [ésta] consista realmente en la representacién de
una realidad formal: cuando dependa de una realidad formalmen-
te tal en una manera que quien viva referido a ese objeto pase a
su traves hasta la realidad formal y exterior en cuestion, y llegue
a ella con alguna buena noticia no solo de que existe sino tam-
bién de como existe (52).

Las ideas que son materialmente verdaderas son las que con fide-
lidad «representan» una determinada realidad formal. La inteligen-
cia, a traves de un ejercicio de ordenamiento y clarificacion, posee la
capacidad de distinguir cuando una idea es materialmente verdadera
de cuando no lo es, para Descartes la idea que por excelencia cum-
ple esta pretension es la de «mi mismo»: yo me concibo como una
sustancia finita cuya naturaleza o esencia es pensar. Asi las cosas, el
frances responde a la primera cuestion que si, y que la primera reali-
dad objetiva salvada de la incertidumbre es la realidad objetiva de m1
mismo, sobre la que se reflejan todas las demas realidades formales.
Eso es para Descartes la reflexion: «objetivacion» de mi mismo. El
gran logro del frances es haber acariciado la apodicticidad del cogito:
es “absolutamente cierto que no dudo de que dudo” (53). La idea de
mi mismo es es una «idea clara y distinta.

Garcia Bar6 asevera que asentir a la «verdad material» de la idea
de mi mismo es concebir el conocimiento “como un proceso causal
en el que la idea es lo pasivo y el mundo es el agente” (67), en don-
de una idea tendria verdad material cuando su causa sea una reali-
dad formal y “de tal modo que el objeto que esta realidad causa en
mi idea sea una imagen suficientemente adecuada, suficientemen-

te parecida, a su causa exterior” (68). Esta manera de entender el

Descartes y herederos « Miguel Garcia Bard
224



conocimiento es un tipo de «representacionismo realista causal», en
el que “se admite que la realidad objetiva de la idea es un reflejo
inmanente, consciente, mental, de la realidad formal que causa la
idea” (68). Fundamentalmente, de esta manera aunque con algunos
matices o variaciones, se entendera el conocimiento a partir de Des-
cartes.

Llevando el asunto mas lejos, Garcia-Baro plantea esta pregunta:
¢qué hace que no dude de la idea de mi mismo y, por el contrario, si
lo haga de la idea de cualquier otra cosa? Si es que “basta pensar una
causa capaz de hacer el mismo efecto en mi que el que admito que
puede hacer una realidad menos poderosa, para empezar a dudar de
a que realidad representa la idea que tengo” (68). Es preciso abste-
nerse de creer la verdad material de la idea que se explique segtin lo
hace Descartes. Si no, habria que asumir las dificultades epistemo-
logicas del representacionismo, habria que “extender a la mismisima
idea de la problematicidad, o aceptar que hay explicaciones causales,
realistas y representacionistas que escapan a todo problema episte-
mologico” (69). Ambas soluciones son, sin embargo, impracticables.
La primera porque ello conduce a negar mi propia existencia y la
segunda porque “si he de ser yo la realidad formal que causa la reali-
dad objetiva de mi idea, entonces Dios o la evolucion (u otra causa)
pueden reemplazarme siempre que quieran y causar lo mismo que
ahora admito”(69).

Si se acepta que es clara y distinta la idea de mi mismo se suscri-
be cierto representacionismo y con ello “el privilegio epistemologi-
co de la reflexion sobre mi mismo queda abolido por principio”(69).
El filosofo espanol contintia: “Sigue habiendo en esta presunta idea
clara y distinta una sustancia con su esencia y un modo complicadi-
simo, a favor del cual solo puedo decir «que parece que todo ¢l es
objeto», que todo ¢l esta ante la idea y que no deja lados ocultos”
(69). Desde la lectura de Garcia-Bar6 “el yo no puede objetivarse en
ninguna idea que lo represente plena ni posiblemente ante si mismo
ni ante nadie” (70), y esto se expresa en las propias Meditaciones “se
que soy, pero no s¢ que soy”(VP, 24/AT IX, 19). Husserl llama a esto
«apodicticidad de la evidencia» pero es un caso de inadecuacion: “no

! ! . / . . .
s¢ que sector preciso de mi mismo es el rescatado en la evidencia

Open Insight « Volumen VIl « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 221-228

225



apodictica”(71). Hay otra dificultad para considerar la idea de mi
mismo como clara y distinta: que ella no se piensa sino en contraste
con laidea de Dios. La idea de mi mismo, como ser finito, es una ne-
gacion de la idea de Dios, un ser infinito. Garcia-Baro concluye este
capitulo afirmando que la explicacion-descripcion que Husserl hace
permite dilucidar la naturaleza de la certeza apodictica mas alla del
representacionismo causal y que, debido a la relacion que hace entre
ideas y juicios, Descartes no prescinde de la explicacion causal. Por
ello no pudo hacer la tinica posible descripcion del cogito.

A este capitulo sigue el titulado Racionalismo clasico. En ¢l se
expone como es que el problema del conocimiento de las sustan-
cias, de que son las ideas innatas y que son los inteligibles, proble-
mas que derivaron de la filosofia cartesiana, fueron abordados por
Malebranche y Espinosa, el primero con lo que ha venido a llamarse
«ocasionalismoy, el segundo con el panteismo. Se expone que en la
Etica Espinosa hace una radicalizacion con plena consecuencia del
racionalismo cartesiano, al grado de tomar en toda su literalidad la
definicion de sustancia: «lo que existe en si y se concibe por si». Se
pone de relieve que Espinosa no fue solo un metafisico, sino que,
apremiado por las circunstancias de su tiempo, se dio a la tarea de
redactar el Tratado Teoldgico-Politico en el que afirmaba “que la liber-
tad de filosofar va indisolublemente unida con la paz del Estado y
con la piedad” (96). En su libro, harto polémico en su momento de
publicacion, Espinosa tiene la pretension de hacer armonizar la Bi-
blia con el conocimiento racional de Dios, en el momento de las al-
gidas guerras de religion. La novedad hermenéutica que representa
es principalmente, que en ¢l hay una particular consideracion de la
«imaginacion supersticiosa». Pues al decir del sefardi, “[...] el medio
mas potente para dominar a las muchedumbres ignorantes y aterro-
rizadas es la supersticion controlada, sobre todo si este control se
ejerce desde una sola autoridad y llena la vida social de una red de
instituciones rodeadas de sagrada solemnidad, de divinas palabras,
de misteriosos gestos y ropajes, de prestigio y lujo a la vez que de
severidad” (107). Un sintoma sugerente de su ¢poca y de las conse-
cuencias de la Reforma.

Descartes y herederos « Miguel Garcia Bard

226



El capitulo Empirismo cldsico es una ojeada a las aportaciones filo-
soficas de Francis Bacon, Tomas Moro, Thomas Hobbes, John Locke,
George Berkeley y David Hume. Del autor del Leviatdn se expone la
relacion entre sus posturas politicas y su epistemologia, de caracter
empirista: detras del radical absolutismo del Soberano hay tambien
un convencionalismo y nominalismo. Frente a este pensador esta el
verdadero fundador del liberalismo: el ingles Locke, en la obra prin-
cipal de éste Gltimo se pretende demostrar la imposibilidad de los
principios innatos, de lo que en el texto que resefiamos encontra-
mos una sintesis. George Berkeley, dice Bar6 es “el mas profundo
pensador entre los empiristas britanicos clasicos” (166). Es de quién
Hume obtiene toda su propuesta teorica. Garcia-Baro presenta una
caracterizacion de la epistemologia berkeliana y muestra como es
que Hume la prolonga, exponiendo las premisas epistemologicas de
las cuales parten y mostrando las implicaciones de un empirismo
consecuente.

En el Gltimo apartado se pone la mirada en pensadores casi siem-
pre marginados de la historia de la filosofia. Se sugiere que es Blaise
Pascal uno de los que anuncia tempranamente en la Modernidad que
el uso unilateral de la razon es necedad y que impide el conocimiento
de nosotros mismos. Se esboza también la determinante influencia,
directa o indirecta, de las obras de Rousseau, Voltaire, Montesquieu
y Vico en el pensamiento posterior. En la del primero convergen la
exaltacion del individuo en la naturaleza y tambiéen los géermenes del
pensamiento colectivista del siglo XIX. La de Voltaire y su circulo se
perciben en la legislacion del Estado laico napoleonico, de sus suce-
sivas republicas francesas y con ello de todas las constituciones en las
que se percibe el eco frances, la de México, por ejemplo. Muy se-
mejante pero mucho mas perdurable, pone de relieve Garcia-Baro,
es la influencia de Montesquieu, sobre todo con aquello que exige la
distincion entre el poder judicial, legislativo y ejecutivo como ele-
mento fundamental de un Estado de derecho. Como Pascal, pero
en Italia, Giambattista Vico fue la otra voz que se alzo para no hacer
sucumbir la compresion de la realidad al tratamiento matematico, el
filosofo napolitano fue un defensor del sentido comun alli donde se
tuvo que defender: las ciencias humanas.

Open Insight « Volumen VIl « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 221-228

227



Descartes y herederos es una introduccion a los topicos mas impor-
tantes de la filosofia moderna, en el que intenta poner de relieve el
alcance de cada propuesta teorica, en particular la de lo llama la ter-
cera navegacion de la filosofia, representada por la cuestion principal
de la metafisica cartesiana. El texto es una aportacion singular por-
que nos permite notar los supuestos del pensamiento moderno y las
consecuencias que implican, en las principales obras de los pensado-
res modernos. Este texto es una aliciente para acercarse con talante
socratico a la historia de la ideas, las virtudes del texto nos permiten
iniciar un dialogo mas serio con la filosofia de este periodo y por eso

. /4 . .
mismo nos aventura a preguntar con mas sinceridad por la verdad.

Tania Guadalupe Yéfez Flores

Universidad Autdbnoma de Querétaro, México
Centro de Investigacion Social Avanzada, México
tania.yanez@cisav.org

Descartes y herederos « Miguel Garcia Bard
228



