Javier San Martin. 2015.
La nueva imagen de Husserl.
Lecciones de Guanajuato.

Madrid: Trotta. 204 PpP-

El tltimo libro de Javier San Martin, La nueva imagen de Husserl. Lecciones
de Guanajuato, destaca por tratarse de una obra escrita con un estilo
apasionante y una expresion que renueva, en su lenguaje a un tiempo
fluido y atento al movimiento de la experiencia, uno de los rasgos mas
importantes de la tradicion fenomenologica: la fina exposicion de los
conceptos siempre atenta a la trama de las cosas mismas. La nueva ima-
gen de Husserl, conjuga asi una necesaria introduccion a la trayectoria
intelectual de Husserl con un talante muy personal de interpretacion
del legado del fundador de la fenomenologia, con particular acento en
los rasgos humanistas de su pensamiento.

El libro, dividido en lecciones, permite avanzar por sus paginas
como quien sigue una clase amena; casi es como conversar con el au-
tor. Las cinco lecciones se entrelazan a través del desarrollo de un ar-
gumento unitario, en el cual coinciden la redefinicion de la idea de la
filosofia como praxis ¢tica asi como la reorientacion de la tarea de la
fenomenologia como una meditacion sobre el sentido de la condicion
humana. En este sentido, uno de los objetivos mas importantes de la
obra de San Martin consiste precisamente en ofrecer una «imagen»
renovada de Husserl, alejada de los prejuicios que presentan su pen-
samiento como una filosofia inicamente preocupada por la aclaracion
de la teoria del conocimiento, y desentendida de la vida practica. Para
San Martin, el proyecto entero de la filosofia de Husserl, por el con-
trario, es construir una critica de la razon al servicio de la renovacion
¢ética de la vida humana.

La primera de sus lecciones es el recuento de la trayectoria filo-
sofica del propio San Martin y la justificacion de su propuesta hacia
lo que llama «la nueva imagen de Husserl». El apartado comienza
con un examen de la recepcion inmediata que tuvo Husserl en Espa-
fia, particularmente a traves de las opiniones de Ortega y Gasset, las

Open Insight « Volumen VIl « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 203-220

203




cuales se basan en la obra publica de Husserl hasta antes de su falleci-
miento en 1939.

Para San Martin, un rasgo decisivo en la recepcion temprana de la
obra de Husserl fue que sus obras publicadas no alcanzaban a plantear
el sentido y funcion vital de la fenomenologia. Este proyecto solo apa-
rece en los escritos de las Gltimas décadas de la vida del fundador del
movimiento fenomenologico, los cuales se conocieron mucho después
de su muerte. El estudio y edicion del vasto conjunto de manuscritos
inéditos, entre notas de lecciones y escritos privados, nos dan la sen-
sacion, menciona San Martin, de estar leyendo a un Husserl distinto a
aquel de sus libros publicados en vida (2015: 28). Asi, para San Martin,
muchas de las criticas tempranas a la obra de Husserl se disuelven o
pierden su pertinencia a la luz de sus manuscritos sobre la intersub-
jetividad, la constitucion historica del sentido, el mundo de la vida y
el compromiso ético asumido por Husserl como tarea de la filosofia.

Uno de los rasgos mas importantes del Husserl «convencional»,
como lo llama San Martin, es la idea de que la fenomenologia, al des-
lindarse de la antropologia, no se ocupa de lo humano (2015: 31).
A esto se suma la apreciacion de la obra de Husserl extendida por
Heidegger en sus lecciones de Marburgo (2015: 32), donde se enfa-
tiza la figura teorica u objetivante de la intencionalidad, y la prima-
cia de la conciencia, en abierto olvido de otras formas de referencia
de orden practico (2015: 33). La publicacion ulterior, por ejemplo,
del segundo volumen de las Ideas, pondria de manifiesto, segiin San
Martin, que Husserl “asegura que ya habia terminado el suefio de una

ciencia filosofica rigurosa” (2015:39)." Asi, el Husserl «convencional»

1 San Martin cita el texto complementario XXVIII (Hua VI: 508-513) donde Husserl afirma
“La filosofia como ciencia, como ciencia seria y rigurosa, incluso apodictica —el suefio
ha terminado” (Hua VI, 508), cito su traduccion. Ademas, enfatiza: “la palabra austrdu-
men [que se refiere a participio que utiliza Husserl, ausgetrdumt], terminar o agotarse
un sueno, es muy bella y plastica: se acabd aquel suefio de la filosofia como ciencia es-
tricta, como ciencia rigurosa, que siempre le habia dirigido a Husserl y que forma parte
del titulo del famoso articulo de Logos, del afo 1911” (2015: 39). Un poco mads adelante,
en la misma pagina, San Martin vuelve sobre la misma idea y enfatiza “Husserl no ha
perdido en absoluto el interés por esa filosofia rigurosa que debe sacar al ser humano
del diluvio del escepticismo o de la pérdida de fe en la razdén. Que ese comienzo del tex-
to [el del suefio terminado] no representa la confesién de una derrota por ser la acep-
tacion de una pérdida del ideal de una filosofia rigurosa, se ve en que en ese mismo

La nueva imagen de Husserl « Javier San Martin

204



es aquel que, de acuerdo con San Martin, esta vinculado a una moder-
nidad cartesiana y que aparece presentado particularmente en sus Ideas
(2015:41).

Al final de la primera leccion aparece lo que San Martin llama
«la historia del nuevo Husserl», para la cual los estudios de la gene-
racion de fenomenologos que pudieron aprovechar el legado inedito
de Husserl resulta crucial. El énfasis de San Martin esta en el carac-
ter personal e historico de la subjetividad trascendental, propio de las
obras inéditas, en comparacion con el yo puro como polo vacio, como
aparecia en sus Ideas I: “El yo es un substrato de habitualidades, y si los
habitos pertenecen al yo trascendental, este es un yo historico porque
va evolucionando, —haciendo su historia —a medida que va obteniendo
esas propiedades habituales” (2015:42). Este giro hacia la historicidad
como dimension constitutiva de la subjetividad trascendental es el
rasgo que paso inadvertido por la recepcion temprana de Husserl en
Ortega y en Gaos. La fenomenologia, lejos de ser una renovada figura
del idealismo subjetivo es un racionalisimo enraizado en la concrecion
de la experiencia humana.

La segunda leccion es una introduccion al desarrollo de la obra
de Husserl a traves del recorrido por las etapas de su evolucion inte-
lectual, tomando como referencia sus periodos como docente en las
universidades de Halle, Géttingen y Freiburg respectivamente.

La fenomenologia, de acuerdo con Ideas I, es una ciencia de la
conciencia pura y se desarrolla en actos de reflexion. La pauta meto-
dologica de la fenomenologia presta atencion al objeto intencional,
especialmente de los actos doxicos, como hilo conductor del desplie-
gue de las estructuras de la conciencia; pero dichas estructuras, a su
vez, una vez descubiertas y descritas con intuicion pura en enunciados

eideticos, no dependen de la causalidad del mundo ni se derivan de sus

texto Husserl comenta que hay que luchar contra esa opinién y que es imprescindible
mantener el ideal o el objetivo de una filosofia constituida con el maximo rigor” (2015:
39). Resulta por lo menos ambiguo el uso del pasaje, por lo demas controversial y no
pocas veces citado precisamente como critica a la idea de la ciencia. Primero, parece
que Husserl le da la espalda a su proyecto de la filosofia como ciencia, pero después,
segun aclara San Martin, la filosofia debe ser «rigurosa», pero no a la manera de la cien-
cia, lo cual dice mucho de su propia manera de ver las cosas, pero no necesariamente
de la propia apreciacion de Husserl sobre su propio proyecto.

Open Insight « Volumen VIl « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 203-220

205



correlatos; por el contrario, son ellos los que se explican a traves de
los analisis constitutivos como rendimientos de las operaciones de la
conciencia. Para Husserl, la importancia de hablar de la subjetividad
en términos de una conciencia pura no es otra que el tipo de evidencia
con el que se ofrece en la intuicion nuestra experiencia de la misma:
es de caracter apodictico.

No obstante, para San Martin, parece muy importante minar la as-
piracion de la fenomenologia a constituirse una ciencia estricta basada
en evidencias apodicticas. Esta idea, segin deja ver a lo largo del libro,
forma parte de aquella imagen convencional de Husserl vinculado a
una modernidad cartesiana, como hemos mencionado, susceptible a
las criticas que Heidegger le dirige en sus lecciones de Marburgo. El
estudio del legado inedito, especialmente en lo que concierne al lti-
mo periodo del desarrollo de la obra de Husserl, permite, segan San
Martin, eludir la eficacia de dichas criticas.’

Un poco mas adelante San Martin expone algunos contextos del
proyecto de las Ideas, como preliminar a la tercera leccion donde apa-
rece un amplio comentario a algunos temas centrales de Ideas I. En su
comentario breve a Ideas II enfatiza los analisis del cuerpo de la realidad
animica como cuerpo propio. “Pero este analisis del cuerpo humano”

—senala San Martin— se le complica a Huserl y no publica el tomo.> Se

2 Su estrategia es muy parecida a la de Don Welton, pues también Welton concede las
criticas de Heidegger, Derrida y los intérpretes analiticos de Husserl (1985) pero en lugar
de afrontarlas, las desplaza sefialando que estan basadas en una interpretacién stan-
dard de Husserl. Tanto la interpretacion de San Martin, como la de Don Welton, conce-
den demasiado en un punto nodal para el proyecto de la fenomenologia trascenden-
tal: la aspiracion a la fundamentacion ultima de todas las ciencias. Ese mismo camino
sigue Anthony Steinbock en Home and Beyond (1996), que también a su manera intenta
una interpretacion alternativa de la obra de Husserl con un decidido énfasis en muchos
manuscritos inéditos del periodo tardio de la obra del fundador de la fenomenologia y
renuncia abiertamente a la idea de la ciencia estricta. Con todo, el trabajo de Steinbock,
publicado hace veinte afos, tiene también muchas afinidades con el proyecto de un
«nuevo Husserl», no sélo por estudiar manuscritos inéditos de Husserl de su ultimo pe-
riodo, sino porque relanza la fenomenologia trascendental con una decidida vocacion
antropoldgica, pero San Martin tampoco lo menciona. Steinbock aparece sélo referido
nominalmente como parte de la antologia de Don Welton (2015: 42).

3 Este pasaje, al menos por la forma en la que esta redactado, sugiere que la razén por
la cual Husserl no publicé el segundo volumen de las Ideas Il fue precisamente por la
aparente complicacién del tema del cuerpo. San Martin no documenta esta afirmacién

La nueva imagen de Husserl « Javier San Martin
206



le complica porque el cuerpo tiene dos dimensiones, la fisica, por la
que participa del mundo y que en principio habria sucumbdido a la
epojé, y la version o vision interna que no sabemos si ha sucumbido a
la epojé (2015: 78).

Este pasaje resulta un poco confuso; se advierte un enfasis con
sesgos muy cercanos a la interpretacion de Merleau-Ponty donde la
centralidad de la experiencia corporal no puede ser desplazada por la
epojé, pero en la siguiente linea aclara: “Mas aun aunque es cierto que
esta vision interna del cuerpo acaece en el cuerpo y, por tanto, habria
sucumbido a la epojé, de hecho esa vision esta constituida ante todo
por el conjunto de sensaciones tactiles con que nos percibimos. Pero
el problema es la posicion de esas sensaciones tactiles pues, por una
parte, nos dan el cuerpo fisico, como cuando toco mi mano, pero a la
vez son parte del cuerpo que toca la mano con la otra mano, de mane-
ra que en ese momento hay una sensacion que pertenece al cuerpo y
nos hace sentir el cuerpo. No es solo cuerpo tocado, sino cuerpo que
toca” (2015:78). Asi, el cuerpo esta constituido originariamente en

y al menos en lo que respecta a los motivos por los que Ideas Il permanecié inédito, no
es precisamente asi. El texto de Ideas Il, cuya forma original es un grupo de manuscritos
llamados “las hojas H", fue redactado en 1912, inmediatamente después de las Ideas I. No
obstante, el texto como lo conocemos ahora, y también como lo conocieron Merleau-
Ponty y Heidegger fue el resultado de diferentes reelaboraciones realizadas a lo largo de
muchos afos. La primera y quizd la mas importante fue aquella realizada por Edith Stein,
quien no soélo transcribid sino que redactd pasajes, con la venia de Husserl, para darle
sentido al texto (San Martin simplemente dice “en alguna medida revisado por Edith
Stein”). Mas adelante (de hecho mas de diez afos después de la redaccion del manus-
crito original), Husserl encargé a Landgrebe la transcripcion tipografica del manuscrito
de Stein, y volvié a revisar el texto. El texto mecanogréfico, disponible en los Archivos
Husserl, fue aquel que revisaron tanto Heidegger como Merleau-Ponty, como menciona
San Martin, pero también era conocido por Eugen Fink, el propio Landgrebe y esta pre-
sente en las investigaciones de Edith Stein naturalmente. El volumen IV de la coleccién
Husserliana, publicado en 1952 por Mary Biemel, ha sido objeto de estudio critico en los
Archivos Husserl de Lovaina. El descubrimiento de un llamado explicito de Husserl a
“volver a su manuscrito original (1912), por el cual se sugiere que no estuvo conforme
con el resultado final de la edicion que hicieron sus alumnos de su texto, motivé un des-
linde de los textos agregados por Stein del original de Husserl, asi como la publicacién
de las Hojas “H" transcritas directamente de la estenografia de Husserl. Al parecer, luego
de las diferentes reelaboraciones Husserl mismo ya no se reconocia en el texto final y
quiso volver a su manuscrito inicial antes de publicar la continuacion de sus Ideas. El
resultado ha sido anunciado como un volumen complementario de Ideas Il y Ill, editado
por Dieter Lohmar y Dirk Fonfara, préximo a ser publicado en la coleccién Husserliana.

Open Insight « Volumen VIl « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 203-220

207



sensaciones tactiles que, en tltima instancia, como menciona acerta-
damente San Martin, constituyen la primera aportacion de sensacio-
nes a la conciencia. No obstante, desde el punto de vista de la consti-
tucion la sensacion misma, incluso en el sentido de «la vision internax»
(expresion de San Martin, Husserl mas bien hablaria de lo que se ha
traducido como cuerpo vivo o Leib) requiere el momento no loca-
lizado e inextenso de la temporalidad inmanente de la corriente de
conciencia. Este énfasis de Ideas I, del cual Husserl no se separa a lo
largo de su obra, es un punto que en principio plantearia un proble-
ma, por lo menos de interpretacion, al acercamiento de San Martin a
Husserl en este respecto. Para Husserl, incluso cuando abiertamente
reconoce que nada hay mas propio del yo que su propio cuerpo, por
su propia naturaleza, la unidad del espacio y su continuidad extensa
estraria fundada en la sintesis de continuidad no localizada e inextensa
de la corriente del tiempo; la cual constituye ademas la protoforma de
todas las sensaciones, independientemente de su contenido material o
si se trata de sensaciones tactiles, sonoras o visuales. La esencia de las
sensaciones no descansa entonces en su extension, sino en la unidad
de su duracion temporal, por tanto, la constitucion del cuerpo como
extension (incluso cuando se trata del cuerpo propio) descansa en un
nivel de protoconstitucion anterior, no localizado e inextenso, que es,
no obstante, absolutamente esencial y evidente de forma apodictica
para la conciencia: el presente vivo.

Para Husserl, la apodicticidad de la conciencia frente a toda tras-
cendencia, incluso la de su cuerpo propio, descansa en la evidencia de
una sintesis de unidad anterior a toda constitucion, incluso a la del yo
mismo como sustrato de habitualidades, como yo personal: la sintesis
pre-personal del tiempo. Cuando Husserl presenta su proyecto de Ideas
I como una ciencia de la conciencia pura, prescinde tanto del cuerpo
como del yo personal porque en ambos casos se trata de trascenden-
cias constituidas en sintesis de unidad anteriores a toda trascendencia
y cuya evidencia es apodictica. A pesar de las diferentes correcciones y
reelaboraciones de su doctrina del tiempo, incluso en sus manuscritos
tardios, Husserl se mantuvo firme en esta conviccion temprana. Dado
el enfasis antropologico de la interpretacion de San Martin (muy po-
derosa e interesante en sentido ético, eso esta fuera de la cuestion) no

La nueva imagen de Husserl « Javier San Martin

208



le conviene presentar este punto y eso es comprensible, no obstante es
dificil atribuirlo sin mas a una interpretacion «convencional» de Hus-
serl, o que no toma en cuenta sus manuscritos ineditos.

En la tercera seccion, destinada al estudio de Ideas I, expone cuatro
problemas de la fenomenologia trascendental. Aunque algunos argu-
mentos requeririan mayor elaboracion, esta parte del libro presenta
un esquema muy claro que permite avanzar a la construccion del pun-
to nodal de la argumentacion de San Martin.

Uno de los pasajes mas lacidos de esta tercera leccion es el ejem-
plo de la linea de horizonte, con el cual explica el caracter “interme-

dio” (entre la realidad y la conciencia) de los objetos intencionales.

Dicha linea no esta en mi conciencia, porque con toda evidencia
esta afuera, pero tampoco es la realidad, porque depende de mi,
varia conmigo y, en consecuencia, no se le pueden aplicar predica-
dos de realidad. El horizonte esta, en efecto, al final de lo que yo
veo y con toda claridad se puede decir que este final no pertenece
ami conciencia, pero, sin embargo, tampoco es algo fisico, sino, a
todas luces, algo intermedio entre lo fisico y la conciencia enten-
dida como actividad propia. No es algo no¢tico como parte de la
conciencia, sino objeto dado a la conciencia, pero sin ser parte de

clla (2015: 84).

A diferencia de los ejemplos habituales, que toman un objeto
mundano para ejemplificar el concepto de «n6ema» (el ejemplo de
Husserl es el de un arbol), el ejemplo de San Martin gana en precision
y claridad, por cuanto se refiere a una dimension trascendente de mi
experiencia, que solo es relativa a mi propia experiencia. El concep-
to de horizonte, decisivo en la tradicion trascendental desde Kant, es
tambien uno de los conceptos mas importantes de la filosofia de Hus-
serl. Ese pliegue, que a un tiempo abre la perspectiva y marca sus limi-
tes, constituye la esencia de la percepcion misma como apertura a lo
dado en la experiencia y la demarcacion, en sus horizontes, del campo
de lo accesible a través de ella.

El tema de la reflexion, que constituye otro de los puntos mas
importantes de la seccion sobre Ideas I aborda un tema dificil de la

Open Insight « Volumen VIl « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 203-220 209



recepcion inmediata de Husserl, el cual todavia tiene importantes con-
secuencias en la filosofia fenomenologica de la actualidad. San Martin
centra su balance en responder algunas criticas de Natorp, dada su
importancia en la obra de Ortega y Gasset. Jan Patocka, apenas men-
cionado, (2015:89) hizo de esas mismas criticas el punto de partida de
su fenomenologia asubjetiva. Algunos fenomenologos actuales, como
Burt Hopkins (1989) y Dan Zahavi (2015) han enfatizado el tema de
la reflexion como uno de los mas importantes de la evaluacion criti-
ca del proyecto fenomenologico. El seno de la critica, acentuada de
forma mas palpable en las primeras lecciones de Heidegger, es la ca-
racterizacion de la fenomenologia como una disciplina que trabaja a
partir de una serie de reflexiones metodicas que seglin sus criticos
no son nuestro acceso primordial a la vida concreta. Existe un saber
de st anterior a la reflexion, y en esa medida anterior a la disposicion
de mi mismo como un objeto de consideracion teorica. San Martin,
en concordancia con los autores mencionados, muestra como existen
diferentes tipos de reflexion, y en consecuencia, diferentes formas de
conciencia de si. Su ejemplo, muy didactico y aclarador es el del ena-
moramiento (2015: 94 y ss.).

De acuerdo con San Martin, cuando vivimos en el enamoramien-
to, no pensamos en nosotros mismos como enamorados, simplemente
nos entregamos a la situacion en la cual, al inicio, probablemente ni si-
quiera reconozcamos como tal. Vivimos en la atraccion especial por la
persona de quien estamos enamorados, pero volvemos sobre nosotros
mismos reflexivamente para dar cuenta de nuestro estado. Es preciso
que un acontecimiento, por ejemplo, la afectacion de la vida profesio-
nal o familiar nos hagan volvernos, ahora si, en forma explicitamente
reflexiva, y lo que la reflexion entrega no es sino algo que en cierto
modo no depende de ella, sino que ya sabiamos antes. Esto es posible
gracias a la autoconciencia prerreﬂexiva en que consiste la corrien-
te interna del tiempo. La intencionalidad propia de la conciencia del
tiempo esta dirigida en un sentido a la constitucion de la temporalidad
de los objetos, en series de retenciones, impresiones y anticipaciones
protentivas, y al mismo tiempo hay una forma de intencionalidad que
Husserl llama «longitudinal» que constituye la sintesis de unidad de
la vida de conciencia misma, que es la condicion de la sintesis de cada

La nueva imagen de Husserl « Javier San Martin
210



vivencia temporal en relacion a la temporalidad de sus objetos tras-
cendentes. Esta forma de intencionalidad no es un desdoblamiento,
no es preciso poner ante si la vida en un acto reflexivo para adquirir
conciencia de si, sino que la vida misma es ya conciencia de su propio
transcurrir en su propio transcurso que es automanifestacion. Se trata,
en palabras de San Martin, de “un pulso vital con una densidad tempo-
ral y articulacion que se extiende” (2015:98).

En lanota 15 de la misma pagina 98, San Martin, en relacion con
Zahavi, sugiere como Husserl en Ideas II, afirma la necesaria conexion
de las ubiestesias tactiles con el sistema de cambios exteriores. Aqui
coincide con la posicion de Zahavi sobre la impresion como algo que
nos afecta en sentido externo, algo abierto, a diferencia de la autoa-
feccion propuesta por Michel Henry. No obstante, y con relacion al
punto critico que planteabamos al principio, cabe sefhalar que la sin-
tesis de la conciencia que aqui San Martin sehala como originaria y
anterior incluso a la reflexion como acto, es la automanifestacion de
la vida en su propio transcurrir, y en esa medida es tambien la unidad
constitutiva de las sensaciones en general; tal es el caso particular de
las «ubiestesias» en las que se constituye el cuerpo propio, haciendo
de este derivado y trascendente en los mismos términos en los que es
trascendente el yo personal y el mundo. El interés de San Martin por
superar cualquier sesgo de cartesianismo en el planteamiento de Hus-
serl lo lleva a asumir como evidente que la subjetividad trascendental
coincide sin mas con la realidad animica de la subjetividad personal
que no es independiente de su cuerpo. Todo esto es cierto, pero una
vez mas, la conciencia pura, como el campo de los analisis de la feno-
menologia trascendental, precisamente insiste en la proto-sintesis del
tiempo como una unidad sintética inextensa y no localizada, que fue
también la razon por la que Kant otorgo al tiempo un papel central en
la doctrina del esquematismo trascendental. El papel constitutivo del
cuerpo y la experiencia originaria del espacio es uno de los problemas
mas controversiales y de dificil aclaracion de la tradicion trascenden-
tal, y la primordialidad del tiempo vivido, la autoafeccion compren-
dida justo como autoafeccion temporal (tanto en Husserl como en
Kant) hace del cuerpo propio un objeto problematico y nada obvio

como dimension constituyente y originaria.Y me refiero a ella como

Open Insight « Volumen VIl « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 203-220

211



problematica porque, con San Martin, lo que si resulta evidente, es
que en esa dimension corporal viva y nuestra forma experiencial de
vivir nuestro cuerpo se destacan los rasgos decisivos de nuestra hu-
manidad; no obstante, desde el punto de vista trascendental es por
lo menos dificil no reconocer su caracter fundado en una sintesis que
precede a la extension: la temporalidad.*

Por otro lado, y esto es mas claro al final de la leccion, San Martin
senala un punto muy importante por el cual, y a reserva de una acla-
racion mas precisa del sentido de originariedad del cuerpo vivo, el
cuerpo tiene un papel constituyente en sentido trascendental, que no
tienen otros objetos trascendentes. El cuerpo es decisivo en la forma-
cion del habito de lo que San Martin traduce con acierto en espanol «la
tenencia del mundox» (dasWelthaben). La forma en que se desarrolla el
complejo de habitualidades trascendentales que conforman la tenencia
del mundo como el horizonte pre-dado de cualquiera de mis expe-
riencias corporales es, sin mi cuerpo, ininteligible. Por mas fundada
que este su propia unidad en la «proto-sintesis» de la temporalidad
constituyente, esa intencionalidad solo constituiria una temporalidad
abstracta e incapaz, no solo de establecer referencia (y en esa medida,
seria incapaz de constitucion intencional) a algin objeto, sino que seria
ciega a su propia constitucion, pues no tendria objeto de referencia
que aclarara «conciencia de queé» se trata. Si todo objeto se da en un
horizonte asumido y constituido en habitualidades, es decir, en pre-
disposiciones que abarcan tanto desde la percepcion hasta los estilos
de resolver cualqueir situacion practica, y el horizonte de horizontes
no es sino el mundo, dado en el habito primordial de asumir lo dado
como fondo de mi experiencia, ese mundo pre-dado requiere pre-

cisamente el ahi de mi cuerpo y su experiencia como principio del

4 Con todo, hay un aspecto muy importante de la constitucion que no puede ejecutar-
se sin el cuerpo: el espacio fisico. Si bien la unidad del cuerpo propio esta fundada en
la sintesis de la temporalidad, ella misma por si sola no podria constituir las realidades
fisicas, y en sentido estricto no podemos dar cuenta ni siquiera de la intencionalidad
de la percepcién si no hay lo dado respecto de lo cual se pueda describir la primordial
relacién de intencionalidad. Es un acierto de San Martin destacar la importancia del
cuerpo en la caracterizacién del método fenomenoldgico.

La nueva imagen de Husserl « Javier San Martin

212



libre movimiento, de resolucion fundada en aprendizajes, pasividades

secundarias, en suma, habitualidades.’

La idea de la subjetividad trascendental como sustrato de habitua-
lidades es por tanto ininteligible sin el cuerpo vivo. La subjetividad
es tenencia de mundo (Hua XV: 117y 133), y el sentido de la feno-
menologia es descubrir como se forma o constituye esa tenencia
de mundo, a la que podria llamar el habito de los habitos, porque
todo habito se da en el seno de ser habito general. El yo que apare-
ce después en Ideas, sin que con ello quiera decir que no estuviera
dentro del de Ideas, es un sujeto de una vida plena, historica, cultu-
ral, sometida al lenguaje, pues este le marca las directrices en que
va a percibir (2015: 116).

Las dos tltimas lecciones, destinadas a la etapa final de la obra de
Husserl, tienen un lugar decisivo en la presentacion cabal del libro y
permiten volver sobre los primeros capitulos como la expresion rea-
lizada de todos los momentos anticipados en esquemas, y las razones
de sus enfasis sobre ciertos puntos de la presentacion de la obra de
Husserl. En una linea, podriamos llamar a este proyecto la vocacion
humana del proyecto de la fenomenologia trascendental. La presenta-
cion preponderantemente teorica de la fenomenologia de las primeras
obras de Husserl se transforman, de acuerdo con la presentacion de

5 Las habitualidades no son necesariamente corporales, sin embargo, hay motivos im-
portantes para destacar la importancia del cuerpo vivo en la formacién de todos los
niveles de habitualidad, especialmente los necesarios en la aclaracion de la experiencia
de la percepcion. En este nivel también es posible trazar la génesis de las modalidades
doxicas y practicas en general. En este respecto es interesante el Ms. C 16 (Hua VIII, 310).
En verdad, la comprensién del programa mismo de la constitucion intencional requiere
aclarar el papel del cuerpo vivo en todos los niveles de formacién de la intenciona-
lidad. La unidad del tiempo en el que est4 fundada su propia sintesis es puramente
formal y su efectiva concrecion sdlo tiene lugar en su «investimiento» corporal, por
asi decir. Especialmente, y creo que este es uno de los puntos que sugiere San Martin,
si consideramos el sentido y por ende la intencionalidad, no sélo como estructura 16-
gica sino como «accién» y resultado de «interacciones». Michael Staudigl ha sugerido
recientemente, como parte de sus estudios sobre la violencia, la importancia de com-
prender en sentido mas amplio la nocién fenomenoldgica de «sentido» enfatizando la
dimensioén préctica de su constitucién, en estricta concordancia con la fenomenologia
genética de Husserl (Staudigl: 2013, 47-48).

Open Insight « Volumen VIl « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 203-220

213



San Martin, en una vocacion etica y sobre todo humana de la tarea
de la fenomenologia trascendental. La obra donde este rasgo resulta
mas claro es La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia trascenden-
tal. En la Gltima etapa de su vida, Husserl se entrega al desarrollo de
su proyecto en términos de una vocacion y un compromiso (Melle,
2007); una forma de racionalidad a la altura de los tiempos sombrios.
En cierto modo, para Husserl, la crisis cultural y sobre todo politica
de Europa es coherente con la crisis de las ciencias. El escepticismo y
el relativismo imperante no solo ponen en peligro la idea de la ciencia
sino, con ella, la posibilidad de una forma de humanidad racional, que
de acuerdo con Husserl, constituye el espiritu originario de la cultura
occidental.

Asi, la tarea de la fenomenologia adquiere la forma del llamado a
la renovacion de la cultura bajo la figura de un imperativo ético y, para
San Martin, este giro va acompanado de un énfasis en la concrecion
de la fenomenologia en una forma de antropologia trascendental. Asi,
la meta final de la fenomenologia no es algo teorico sino una autore-
flexion (Selbstbesinnung) cuya meta es la realizacion de una humanidad
autentica, bajo la figura de una atenta evaluacion, una critica de lo que
Somos.

Finalmente, la Gltima leccion esta destinada al estudio de las Con-

ferencias de Londres, donde Husserl esbozo uno de sus tantos intentos de

introducir la fenomenologia. Para San Martin, lo fundamental de esta
introduccion es comprender la decision por la filosofia, el comienzo
del filosofar, como una conversion y la asuncion de un compromiso en
sentido ético. Tal vez esta tltima leccion, que es una sintesis de ideas
desarrolladas por San Martin en diferentes contextos, no solo sea la
mas original sino donde se destaca la vigencia, y casi decir urgencia
de volver sobre las reflexiones del Gltimo Husserl a proposito de la
pregunta por el sentido de la filosofia.

Para Husserl, de acuerdo con San Martin, la Gran Guerra es la
expresion de la crisis de las ciencias, pero sobre todo es la expresion
del fracaso de la filosoffa. La pregunta por el origen de la filosofia y
su vocacibn como tarea cientifica, tiene como horizonte critico el
abierto fracaso de su funcion emancipadora que fue el proyecto de la
[lustracion (2015: 158). La fenomenologia, a traves de la reduccion

La nueva imagen de Husserl « Javier San Martin

214



trascendental comprendida como reconduccion del mundo a la in-
tersubjetividad trascendental, interroga no solo por el sentido de la
constitucion del mundo, sino que advierte en dicho preguntar re-
trospectivo, la necesidad de una orientacion preponderamentemente
practica de la fenomenologia misma. Asi, nos recuerda San Martin ci-
tando directamente a Husserl, “la dignidad de la razon teorica consiste
en hacer posible la razon practica” (Hua XXXV: 314; 2015: 164). La
filosofia no es mero teorizar sino construccion de las bases, natural-
mente teoricas, para una praxis racional y humana. El riesgo del es-
cepticismo, denunciado por Husserl desde sus primeras obras como
la ruina de la ciencia de acuerdo con su idea racional, deviene la crisis
de la humanidad orientada en sentido racional, cuando no han sido
aclarados hasta sus tltimas consecuencias sus fundamentos, que no son
solo teoricos sino sobre todo practicos. Las ciencias, dice San Martin,
exhiben con orgullo su brillante éxito aunque igual sirvan para mejo-
rar la vida de las personas que para matarlas. El olvido del mundo de
la vida y la necesidad de reorientar la empresa de la ciencia hacia su
origen en la vida concreta de la comunidad de subjetividades trascen-
dentales que somos, resulta en la motivacion fundamental y la tarea de
la fenomenologia trascendental como filosofia. Para San Martin, esta
irrecusable vocacion humana de la fenomenologia se traduce en su ex-
presion como una profunda reflexion sobre el sentido de lo humano,
en sus palabras, una antropologia filosofica.

Por otra parte, es necesario sefalar que a pesar de las bondades
didacticas del libro y la lucidez con la que expone su tesis principal,
al lector habitual de estudios sobre fenomenologia la idea misma de
una «nueva imagen de Husserl» puede parecer algo desconcertante.
El autor utiliza una idea tan distendida de novedad que casi pierde su
especificidad. Tan solo entre la publicacion de la Sexta meditacién carte-
siana de Eugen Fink, y las conferencias sobre Renovacion, que resultan
tan decisivas en la configuracion de lo que San Martin llama la nueva
imagen de Husserl, han pasado ya mas de veinticinco afios. Ademas,
estamos muy lejos de la apreciacion que Ortega o Jos¢ Gaos tuvieron
de la fenomenologia, y todavia mas lejos de la opinion que los prime-
ros alumnos de Husserl tuvieron de la obra de su maestro. Las criticas
de Heidegger, por otra parte, tampoco constituyen ningln referente

Open Insight « Volumen VIl « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 203-220

215



irrebasable, aunque algunas mantengan cierta vigencia pero por razo-
nes diferentes a las de entonces, y que ahora permiten ser evaluadas a
la luz de un Husserl, ciertamente distinto de aquella primera recep-
cion de su obra, pero cuya novedad relativa fue advertida hace por lo
menos cincuenta anos.

Asl, La nueva imagen de Husser! es la del Husserl de sus manuscritos
de investigacion, de las lecciones inéditas; el Husserl con el que discu-
tio Fink al final de sus dias, y sobre todo, es para San Martin el Husserl
de Freiburg. Pero ese no es ningin nuevo Husserl sino el mismo y mas
bien algo viejo, especialmente si tomamos en cuenta la historia de la
edicion de sus obras completas, que comienza hacia los afios cincuen-
ta, y la enorme cantidad de estudios criticos de los diferentes aspectos
de su obra con los que contamos ahora. En mas de un sentido, en
efecto, éste nuevo Husserl que nos presenta San Martin es desde hace
tiempo nuestro Husserl, y lo es, en gran medida, gracias a sus propios
libros, especialmente para los estudiosos de la fenomenologia en len-
gua espafiola. La nueva imagen de Husserl. Lecciones de Guanajuato se trata
mas bien de un necesario recuento y una actualizacion del resultado de
afos de un incansable trabajo de investigacion por parte del autor y la
reiteracion de una forma de comprender a Husserl que, para muchos
de los que ya era nuestra hace mucho tiempo, a la distancia que ofrece
asistir a sus lecciones a traves de sus libros: por eso no es nueva.

Su pertinencia para la discusion filosofica y la presentacion misma
de Husserl en nuestro tiempo no requiere del adjetivo, equivoco y efi-
mero, de «<novedad». A pesar de este reparo, su publicacion, como he-
mos mencionado ya, tiene mucho mérito Y NO es poca su importancia,
por cuanto presenta una introduccion a un tiempo sucinta y critica,
muy necesaria en espanol, a la obra del fundador de la fenomenologia.

En todo caso y de forma mas consecuente con el opuesto de eso
que presenta como «la nueva imagen de Husserl», su «imagen con-
vencional», se deberia hablar de una imagen alternativa de Husserl, o
incluso, como hizo antes Donn Welton, cabria hablar quiza de «otro
Husserl», aunque en cualquier caso, todas estas estrategias redundan
en una forma de retorica que concede demasiado a criticas no siem-
pre bien intencionadas y que reconocen la necesidad de actualizar algo
que forma parte del pasado. El Husserl que propone San Martin no es

La nueva imagen de Husserl « Javier San Martin
216



nuevo, aunque si opuesto a cierta interpretacion que, por otro lado, no
necesariamente es vieja, aunque si bastante convencional.

Por otro lado, llama mucho la atencion la escaza referencia que
San Martin le presta precisamente a Donn Welton, quien desde hace
ya varios anos sostiene un proyecto de interpretacion de Husserl muy
parecido al propuesto en esta obra.® La semejanza entre la trayecto-
ria de ambos filosofos, San Martin y Welton, es sorprendente. Am-
bos tienen una fuerte influencia de la interpretacion de Landgrebe y
Merleau-Ponty, y ponen en cuestion el énfasis de cierta forma con-
vencional de Husserl, la cual ademas ha sido objeto de abiertas criticas
por parte de la filosofia contemporanea. Para Welton, las figuras de lo
que llama la «interpretacion standard» de Husserl vienen tanto de la
interpretacion analitica de Husserl en los paises nordicos, pero sobre
todo en Estados Unidos, y tiene a su vez como interlocutor principal
la interpretacion critica de Derrida. En el caso de San Martin, la in-
terpretacion «convencional», se refiere a la manera en que primero
Ortega y posteriormente José Gaos caracterizaron a Husserl, quienes
enfatizaron el cartesianismo en su obra y juzgaron, equivocadamente,
que carecia de perspectiva historica (2015: 45-59).

Este tltimo punto se relaciona con la segunda cuestion controver-
tida de su presentacion. A lo largo del texto hay un desmedido enfasis
en la tradicion espafiola, y la franca desconsideracion de la recepcion
latinoamericana y norteamericana de Husserl. El reproche se justifica
porque el subtitulo de la obra es, justo, “Lecciones de Guanajuato”.
San Martin ofrece estas lecciones no en Espana sino en Mexico vy, si
bien es verdad que buena parte de la recepcion mexicana y en general
latinoamericana de la obra de Husserl tuvo como referente a Ortega y
naturalmente a Jos¢ Gaos, también tuvo una recepcion independiente
a la forma en que se recibio a Husserl en Espana.

Algunos de los mas notables fenomenologos latinoamericanos
como Guillermo Hoyos y Guido de Almeida estudiaron directamente

6 Me refiero a la obra The Other Husserl (2002) y que esté basada en el estudio, ya clasico,
The Origins of Meaning, publicado en la coleccién Phaenomenologica en 1983. San Martin
no menciona ninguna de las dos obras, s6lo The New Husserl de 2003, que es una anto-
logia con trabajos de otros autores. De aquellas obras, tan importantes e influyentes en
la configuracion actual del pensamiento de Husserl han pasado mas de treinta afos.

Open Insight « Volumen VIl « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 203-220

217



con Landgrebe y Klaus Held en Alemania, por no hablar de Antonio
Aguirre, que no le es desconocido al autor (San Martin, 1971), y cuya
obra tiene una importantisima afinidad con su trayectoria intelectual.
Todos ellos sacaron mucho provecho del legado inédito de la obra de
Husserl y lo hicieron sin tener como referente la recepcion espafio-
la. No obstante, tomando en cuenta una vez mas que el libro tiene
como referente a México, quiza valga la pena mencionar la recepcion
de Husserl en Luis Villoro, quien escribiera las que quiza fueran las
primeras resefias en espanol de las Ideas II y las lecciones de filosofia
primera, tan importantes en la «nueva imagen de Husserl». A Villoro
st le dedica algunas lineas, pero siempre en referencia al espanol Gaos
y la discusion que tuvieron con ocasion del coloquio del afio 1963 en
torno a la nocion de Lebenswelt, pero nada dice de sus estudios tem-
pranos, donde Villoro pone de manifiesto precisamente algunos de los
puntos que San Martin aqui presenta como los propios de la nueva
imagen de Husserl.

El articulo “La constitucion de la realidad en la ciencia pura”, pu-
blicado en 1959 en la revista Didnoia, en México, es una extenso co-
mentario al segundo volumen de las Ideas, a pocos anos de su publica-
cion. En el inicio de su estudio Villoro pone énfasis en la actualidad de
las paginas de Husserl en relacion con los motivos del existencialismo
fenomenologico aleman y frances, “no es poca la sorpresa del lector
cuando, ojeando sus paginas, escucha la primera palabra de un len-
guaje que creyo de ultimas fechas” (Villoro, 1975: 101). El estudio de
Villoro repasa todo el programa de Ideas II; en aras de la brevedad solo
senalaremos algunos de los puntos donde la relacion con el supuesto
«nuevo Husserl» de San Martin es bastante evidente. Comencemos
con el tema de la subjetividad transcendental. Villoro afirma: “Ideas I
partia del descubrimiento del yo puro. Pero ;y el hombre concreto?
Es ésta una realidad constituida en el yo puro que, a la vez, va a incluir
a este. Ideas I trazara la historia de como, a partir del yo, se constituye
una ambigua realidad, objeto y sujeto del mundo: la existencia huma-
na” (Villoro, 1975: 110) y, mas adelante, luego de un riguroso examen
de la doctrina de la reflexion, agrega:

El yo trascendental de la tradicion acaba de arriesgar un paso de-
cisivo. De pronto se ha puesto a vivir, ha tomado postura en el mundo,

La nueva imagen de Husserl « Javier San Martin

218



se ha vuelto concreto. Lo que pareceria un salto mortal para cualquier
yo chapado a la kantiana, resulta normal en uno que puede autoper-
cibirse, que se d¢ a si mismo. El yo trascendental aprende a mirarse y
lo que ve no son «condiciones puras», «hipotesis», «supuestos», sino
actos, posturas, obras, vida en suma. Su concrecion, por supuesto, no
es la de una realidad del mundo seria entonces cosa, objeto. Su con-
crecion se revela en la subjetividad pura, «supramundana», mas aca del
mundo reducido. Es el yo puro quien se hace concreto, sin volverse
cosa entre cosas (Villoro, 1975: 113).

En 1960, apenas un ano después de su publicacion en aleman, Vi-
lloro publica también en Didnoia una resefia de Filosofia Primera, otra
de las obras decisivas en la configuracion de la «<nueva imagen de Hus-
serl» de San Martin. En este escrito, Villoro destaca otros rasgos muy
importantes y completamente coherentes con la interpretacion de San
Martin: el decisivo énfasis etico y vocacional de la tarea de la filosofia.
En este sentido, Villoro sostiene: “El filosofo asume una tarea como
vocacion propia; al asumirla, orienta su vida continuamente hacia el
valor absoluto” y mas adelante agrega “Elegir la verdad con radicalidad
es, pues, elegirse a si mismo como persona en trance de realizar el mas
alto valor” (Villoro, 1975: 155).Y a proposito de las vias alternativas
a la reduccion fenomenologica, agrega lo siguiente: “La preocupacion
de Husserl por intentar caminos distintos al «cartesiano» indica que
consideraba este insatisfactorio o, al menos, insuficiente. Sin embargo,
las otras vias no rechazan la primera, mas bien la completan revelando
posibilidades concomitantes” (Villoro, 1975: 163).

Asi, algunos afos antes de sus primeros estudios sobre Husserl,
donde ya se anuncian las tesis de sus Gltimos trabajos, entre ellos, estas
mismas Lecciones de Guanajuato, San Martin, quiza sin saberlo, ya tenia
algunos aliados entre los mexicanos que rapidamente alcanzaron un
estudio independiente de obra de Husserl, sin restar importancia al
trabajo pionero de su maestro Gaos. Con esto, en realidad solo quere-
mos apuntar el detalle de algunos antecedentes no mencionados de su
Nueva imagen de Husserl, y una respetuosa critica a la aparente prepon-
derancia de Ortega y de Gaos en la recepcion de Husserl en los paises
latinoamericanos. Si fueron importantes, no se equivoca en ello San

Martin; pero la recepcion, critica y desarrollo del estudio de Husserl,

Open Insight « Volumen VIl « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 203-220

219



no solo fue en mas de un sentido independiente de la interpretacion
de los maestros espafioles, sino en algunos casos, como el de Villoro,
tambien fue rapidamente superada en una direccion muy cercana a la
propuesta alternativa de San Martin frente a la anquilosada interpreta-
cion de Gaos. Es un prejuicio habitual en la critica filosofica subordinar
el desarrollo de la filosofia latinoamericana a la recepcion y critica de
la filosofia del resto de Europa en Espafia. No obstante, una mirada
mas atenta al desarrollo de su Historia, sobre todo durante el siglo
XX, o incluso antes, y no solo en fenomenologia, da muestras de un
desarrollo independiente y de un enriquecimiento entre pares gracias
al patrimonio comtn de la lengua.

Referencias bibliograficas

Hopkins, B. (1989). “Husserl’s Account of Phenomenological Reflection and Four Para-
doxes of Reflexivity”. En Research in Phenomenology, 19 (1). 180-194.

Melle, U. (2007). “Husser]’s Personalist Ethics”. En Husserl Studies, 23:1-15.
San Martin, J. (2015). La nueva imagen de Husserl. Lecciones de Guanajuato. Madrid: Trotta.

. (1971). “Aguirre, Antonio: Genetische Phinomenologie und Re-
duktion zur Letztbegriindungder Wissenschaft aus der radikalen Skepsis im
Denken E. Husserls”. En Logos: Anales Del Seminario de Metafisica 6 (6). 121-123.

Staudigl M. (2013). “Towards a Relational Phenomenology of Violence”. En Human Stu-
dies, vol. 36(1), pp 43-66.

Steinbock A. (1996). Home and Beyond, generative phenomenology after Husserl. Illinois:
Northwestern University Press.

Villoro, L. (1975). Estudios sobre Husserl. Ciudad de México: UNAM.
Welton, D. (2002). The Other Husserl. Indiana: Indiana University Press.

. (1983). The Origin of Meaning Critical Study of the Thresholds of Hus-
serlian Phenomenology. En Phaenomenologica, Springer. The Hague, Boston, Lan-
caster: Martinus Nijhoff Publishers.

Zahavi D. (2015). “Phenomenology of Reflection”. En A. Staiti, ed. 2015 Commentary on
Husserl's Ideas 1. Berlin: De Gruyter. 177-193.

Ignacio Quepons Ramirez
Universidad de Seattle, EUA
iquepons@gmail.com

La nueva imagen de Husserl « Javier San Martin

220



