
203Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 203-220

Javier San Martín. 2015.  
La nueva imagen de Husserl.  

Lecciones de Guanajuato.  
Madrid: Trotta. 204 pp.

El último libro de Javier San Martín, La nueva imagen de Husserl. Lecciones 
de Guanajuato, destaca por tratarse de una obra escrita con un estilo 
apasionante y una expresión que renueva, en su lenguaje a un tiempo 
fluido y atento al movimiento de la experiencia, uno de los rasgos más 
importantes de la tradición fenomenológica: la fina exposición de los 
conceptos siempre atenta a la trama de las cosas mismas. La nueva ima-
gen de Husserl, conjuga así una necesaria introducción a la trayectoria 
intelectual de Husserl con un talante muy personal de interpretación 
del legado del fundador de la fenomenología, con particular acento en 
los rasgos humanistas de su pensamiento.

El libro, dividido en lecciones, permite avanzar por sus páginas 
como quien sigue una clase amena; casi es como conversar con el au-
tor. Las cinco lecciones se entrelazan a través del desarrollo de un ar-
gumento unitario, en el cual coinciden la redefinición de la idea de la 
filosofía como praxis ética así como la reorientación de la tarea de la 
fenomenología como una meditación sobre el sentido de la condición 
humana. En este sentido, uno de los objetivos más importantes de la 
obra de San Martín consiste precisamente en ofrecer una «imagen» 
renovada de Husserl, alejada de los prejuicios que presentan su pen-
samiento como una filosofía únicamente preocupada por la aclaración 
de la teoría del conocimiento, y desentendida de la vida práctica. Para 
San Martín, el proyecto entero de la filosofía de Husserl, por el con-
trario, es construir una crítica de la razón al servicio de la renovación 
ética de la vida humana. 

La primera de sus lecciones es el recuento de la trayectoria filo-
sófica del propio San Martín y la justificación de su propuesta hacia 
lo que llama «la nueva imagen de Husserl». El apartado comienza 
con un examen de la recepción inmediata que tuvo Husserl en Espa-
ña, particularmente a través de las opiniones de Ortega y Gasset, las 



204 La nueva imagen de Husserl • Javier San Martín

cuales se basan en la obra pública de Husserl hasta antes de su falleci-
miento en 1939. 

Para San Martín, un rasgo decisivo en la recepción temprana de la 
obra de Husserl fue que sus obras publicadas no alcanzaban a plantear 
el sentido y función vital de la fenomenología. Este proyecto sólo apa-
rece en los escritos de las últimas décadas de la vida del fundador del 
movimiento fenomenológico, los cuales se conocieron mucho después 
de su muerte. El estudio y edición del vasto conjunto de manuscritos 
inéditos, entre notas de lecciones y escritos privados, nos dan la sen-
sación, menciona San Martín, de estar leyendo a un Husserl distinto a 
aquel de sus libros publicados en vida (2015: 28). Así, para San Martín, 
muchas de las críticas tempranas a la obra de Husserl se disuelven o 
pierden su pertinencia a la luz de sus manuscritos sobre la intersub-
jetividad, la constitución histórica del sentido, el mundo de la vida y 
el compromiso ético asumido por Husserl como tarea de la filosofía. 

Uno de los rasgos más importantes del Husserl «convencional», 
como lo llama San Martín, es la idea de que la fenomenología, al des-
lindarse de la antropología, no se ocupa de lo humano (2015: 31). 
A esto se suma la apreciación de la obra de Husserl extendida por 
Heidegger en sus lecciones de Marburgo (2015: 32), donde se enfa-
tiza la figura teórica u objetivante de la intencionalidad, y la prima-
cía de la conciencia, en abierto olvido de otras formas de referencia 
de orden práctico (2015: 33). La publicación ulterior, por ejemplo, 
del segundo volumen de las Ideas, pondría de manifiesto, según San 
Martín, que Husserl “asegura que ya había terminado el sueño de una 
ciencia filosófica rigurosa” (2015:39).1 Así, el Husserl «convencional» 

1  San Martín cita el texto complementario XXVIII (Hua VI: 508-513) donde Husserl afirma 
“La filosofía como ciencia, como ciencia seria y rigurosa, incluso apodíctica –el sueño 
ha terminado” (Hua VI, 508), cito su traducción. Además, enfatiza: “la palabra austräu-
men [que se refiere a participio que utiliza Husserl, ausgeträumt], terminar o agotarse 
un sueño, es muy bella y plástica: se acabó aquel sueño de la filosofía como ciencia es-
tricta, como ciencia rigurosa, que siempre le había dirigido a Husserl y que forma parte 
del título del famoso artículo de Logos, del año 1911” (2015: 39). Un poco más adelante, 
en la misma página, San Martín vuelve sobre la misma idea y enfatiza “Husserl no ha 
perdido en absoluto el interés por esa filosofía rigurosa que debe sacar al ser humano 
del diluvio del escepticismo o de la pérdida de fe en la razón. Que ese comienzo del tex-
to [el del sueño terminado] no representa la confesión de una derrota por ser la acep-
tación de una pérdida del ideal de una filosofía rigurosa, se ve en que en ese mismo 



205Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 203-220

es aquel que, de acuerdo con San Martín, está vinculado a una moder-
nidad cartesiana y que aparece presentado particularmente en sus Ideas 
(2015:41).

Al final de la primera lección aparece lo que San Martín llama 
«la historia del nuevo Husserl», para la cual los estudios de la gene-
ración de fenomenólogos que pudieron aprovechar el legado inédito 
de Husserl resulta crucial. El énfasis de San Martín está en el carác-
ter personal e histórico de la subjetividad trascendental, propio de las 
obras inéditas, en comparación con el yo puro como polo vacío, como 
aparecía en sus Ideas I: “El yo es un substrato de habitualidades, y si los 
hábitos pertenecen al yo trascendental, este es un yo histórico porque 
va evolucionando, –haciendo su historia – a medida que va obteniendo 
esas propiedades habituales” (2015:42). Este giro hacia la historicidad 
como dimensión constitutiva de la subjetividad trascendental es el 
rasgo que pasó inadvertido por la recepción temprana de Husserl en 
Ortega y en Gaos. La fenomenología, lejos de ser una renovada figura 
del idealismo subjetivo es un racionalisimo enraizado en la concreción 
de la experiencia humana.

La segunda lección es una introducción al desarrollo de la obra 
de Husserl a través del recorrido por las etapas de su evolución inte-
lectual, tomando como referencia sus periodos como docente en las 
universidades de Halle, Göttingen y Freiburg respectivamente. 

La fenomenología, de acuerdo con Ideas I, es una ciencia de la 
conciencia pura y se desarrolla en actos de reflexión. La pauta meto-
dológica de la fenomenología presta atención al objeto intencional, 
especialmente de los actos dóxicos, como hilo conductor del desplie-
gue de las estructuras de la conciencia; pero dichas estructuras, a su 
vez, una vez descubiertas y descritas con intuición pura en enunciados 
eidéticos, no dependen de la causalidad del mundo ni se derivan de sus 

texto Husserl comenta que hay que luchar contra esa opinión y que es imprescindible 
mantener el ideal o el objetivo de una filosofía constituida con el máximo rigor” (2015: 
39). Resulta por lo menos ambiguo el uso del pasaje, por lo demás controversial y no 
pocas veces citado precisamente como crítica a la idea de la ciencia. Primero, parece 
que Husserl le da la espalda a su proyecto de la filosofía como ciencia, pero después, 
según aclara San Martín, la filosofía debe ser «rigurosa», pero no a la manera de la cien-
cia, lo cual dice mucho de su propia manera de ver las cosas, pero no necesariamente 
de la propia apreciación de Husserl sobre su propio proyecto.



206 La nueva imagen de Husserl • Javier San Martín

correlatos; por el contrario, son ellos los que se explican a través de 
los análisis constitutivos como rendimientos de las operaciones de la 
conciencia. Para Husserl, la importancia de hablar de la subjetividad 
en términos de una conciencia pura no es otra que el tipo de evidencia 
con el que se ofrece en la intuición nuestra experiencia de la misma: 
es de carácter apodíctico.

No obstante, para San Martín, parece muy importante minar la as-
piración de la fenomenología a constituirse una ciencia estricta basada 
en evidencias apodícticas. Esta idea, según deja ver a lo largo del libro, 
forma parte de aquella imagen convencional de Husserl vinculado a 
una modernidad cartesiana, como hemos mencionado, susceptible a 
las críticas que Heidegger le dirige en sus lecciones de Marburgo. El 
estudio del legado inédito, especialmente en lo que concierne al últi-
mo período del desarrollo de la obra de Husserl, permite, según San 
Martín, eludir la eficacia de dichas críticas.2

Un poco más adelante San Martín expone algunos contextos del 
proyecto de las Ideas, como preliminar a la tercera lección donde apa-
rece un amplio comentario a algunos temas centrales de Ideas I. En su 
comentario breve a Ideas II enfatiza los análisis del cuerpo de la realidad 
anímica como cuerpo propio. “Pero este análisis del cuerpo humano” 
–señala San Martín– se le complica a Huserl y no publica el tomo.3 Se 

2  Su estrategia es muy parecida a la de Don Welton, pues también Welton concede las 
críticas de Heidegger, Derrida y los intérpretes analíticos de Husserl (1985) pero en lugar 
de afrontarlas, las desplaza señalando que están basadas en una interpretación stan-
dard de Husserl. Tanto la interpretación de San Martín, como la de Don Welton, conce-
den demasiado en un punto nodal para el proyecto de la fenomenología trascenden-
tal: la aspiración a la fundamentación última de todas las ciencias. Ese mismo camino 
sigue Anthony Steinbock en Home and Beyond (1996), que también a su manera intenta 
una interpretación alternativa de la obra de Husserl con un decidido énfasis en muchos 
manuscritos inéditos del periodo tardío de la obra del fundador de la fenomenología y 
renuncia abiertamente a la idea de la ciencia estricta. Con todo, el trabajo de Steinbock, 
publicado hace veinte años, tiene también muchas afinidades con el proyecto de un 
«nuevo Husserl», no sólo por estudiar manuscritos inéditos de Husserl de su último pe-
riodo, sino porque relanza la fenomenología trascendental con una decidida vocación 
antropológica, pero San Martín tampoco lo menciona. Steinbock aparece sólo referido 
nominalmente como parte de la antología de Don Welton (2015: 42).

3  Este pasaje, al menos por la forma en la que está redactado, sugiere que la razón por 
la cual Husserl no publicó el segundo volumen de las Ideas II fue precisamente por la 
aparente complicación del tema del cuerpo. San Martín no documenta esta afirmación 



207Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 203-220

le complica porque el cuerpo tiene dos dimensiones, la física, por la 
que participa del mundo y que en principio habría sucumbdido a la 
epojé, y la versión o visión interna que no sabemos si ha sucumbido a 
la epojé (2015: 78). 

Este pasaje resulta un poco confuso; se advierte un énfasis con 
sesgos muy cercanos a la interpretación de Merleau-Ponty donde la 
centralidad de la experiencia corporal no puede ser desplazada por la 
epojé, pero en la siguiente línea aclara: “Más aún aunque es cierto que 
esta visión interna del cuerpo acaece en el cuerpo y, por tanto, habría 
sucumbido a la epojé, de hecho esa visión está constituida ante todo 
por el conjunto de sensaciones táctiles con que nos percibimos. Pero 
el problema es la posición de esas sensaciones táctiles pues, por una 
parte, nos dan el cuerpo físico, como cuando toco mi mano, pero a la 
vez son parte del cuerpo que toca la mano con la otra mano, de mane-
ra que en ese momento hay una sensación que pertenece al cuerpo y 
nos hace sentir el cuerpo. No es sólo cuerpo tocado, sino cuerpo que 
toca” (2015:78). Así, el cuerpo está constituido originariamente en 

y al menos en lo que respecta a los motivos por los que Ideas II permaneció inédito, no 
es precisamente así. El texto de Ideas II, cuya forma original es un grupo de manuscritos 
llamados “las hojas H”, fue redactado en 1912, inmediatamente después de las Ideas I. No 
obstante, el texto como lo conocemos ahora, y también como lo conocieron Merleau– 
Ponty y Heidegger fue el resultado de diferentes reelaboraciones realizadas a lo largo de 
muchos años. La primera y quizá la más importante fue aquella realizada por Edith Stein, 
quien no sólo transcribió sino que redactó pasajes, con la venia de Husserl, para darle 
sentido al texto (San Martín simplemente dice “en alguna medida revisado por Edith 
Stein”). Más adelante (de hecho más de diez años después de la redacción del manus-
crito original), Husserl encargó a Landgrebe la transcripción tipográfica del manuscrito 
de Stein, y volvió a revisar el texto. El texto mecanográfico, disponible en los Archivos 
Husserl, fue aquel que revisaron tanto Heidegger como Merleau-Ponty, como menciona 
San Martín, pero también era conocido por Eugen Fink, el propio Landgrebe y está pre-
sente en las investigaciones de Edith Stein naturalmente. El volumen IV de la colección 
Husserliana, publicado en 1952 por Mary Biemel, ha sido objeto de estudio crítico en los 
Archivos Husserl de Lovaina. El descubrimiento de un llamado explícito de Husserl a 
“volver a su manuscrito original (1912)”, por el cual se sugiere que no estuvo conforme 
con el resultado final de la edición que hicieron sus alumnos de su texto, motivó un des-
linde de los textos agregados por Stein del original de Husserl, así como la publicación 
de las Hojas “H” transcritas directamente de la estenografía de Husserl. Al parecer, luego 
de las diferentes reelaboraciones Husserl mismo ya no se reconocía en el texto final y 
quiso volver a su manuscrito inicial antes de publicar la continuación de sus Ideas. El 
resultado ha sido anunciado como un volumen complementario de Ideas II y III, editado 
por Dieter Lohmar y Dirk Fonfara, próximo a ser publicado en la colección Husserliana.



208 La nueva imagen de Husserl • Javier San Martín

sensaciones táctiles que, en última instancia, como menciona acerta-
damente San Martín, constituyen la primera aportación de sensacio-
nes a la conciencia. No obstante, desde el punto de vista de la consti-
tución la sensación misma, incluso en el sentido de «la visión interna» 
(expresión de San Martín, Husserl más bien hablaría de lo que se ha 
traducido como cuerpo vivo o Leib) requiere el momento no loca-
lizado e inextenso de la temporalidad inmanente de la corriente de 
conciencia. Este énfasis de Ideas I, del cual Husserl no se separa a lo 
largo de su obra, es un punto que en principio plantearía un proble-
ma, por lo menos de interpretación, al acercamiento de San Martín a 
Husserl en este respecto. Para Husserl, incluso cuando abiertamente 
reconoce que nada hay más propio del yo que su propio cuerpo, por 
su propia naturaleza, la unidad del espacio y su continuidad extensa 
estraría fundada en la síntesis de continuidad no localizada e inextensa 
de la corriente del tiempo; la cual constituye además la protoforma de 
todas las sensaciones, independientemente de su contenido material o 
si se trata de sensaciones táctiles, sonoras o visuales. La esencia de las 
sensaciones no descansa entonces en su extensión, sino en la unidad 
de su duración temporal, por tanto, la constitución del cuerpo como 
extensión (incluso cuando se trata del cuerpo propio) descansa en un 
nivel de protoconstitución anterior, no localizado e inextenso, que es, 
no obstante, absolutamente esencial y evidente de forma apodíctica 
para la conciencia: el presente vivo.  

Para Husserl, la apodicticidad de la conciencia frente a toda tras-
cendencia, incluso la de su cuerpo propio, descansa en la evidencia de 
una síntesis de unidad anterior a toda constitución, incluso a la del yo 
mismo como sustrato de habitualidades, como yo personal: la síntesis 
pre-personal del tiempo. Cuando Husserl presenta su proyecto de Ideas 
I como una ciencia de la conciencia pura, prescinde tanto del cuerpo 
como del yo personal porque en ambos casos se trata de trascenden-
cias constituidas en síntesis de unidad anteriores a toda trascendencia 
y cuya evidencia es apodíctica. A pesar de las diferentes correcciones y 
reelaboraciones de su doctrina del tiempo, incluso en sus manuscritos 
tardíos, Husserl se mantuvo firme en esta convicción temprana. Dado 
el énfasis antropológico de la interpretación de San Martín (muy po-
derosa e interesante en sentido ético, eso está fuera de la cuestión) no 



209Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 203-220

le conviene presentar este punto y eso es comprensible, no obstante es 
difícil atribuirlo sin más a una interpretación «convencional» de Hus-
serl, o que no toma en cuenta sus manuscritos inéditos.

En la tercera sección, destinada al estudio de Ideas I, expone cuatro 
problemas de la fenomenología trascendental. Aunque algunos argu-
mentos requerirían mayor elaboración, esta parte del libro presenta 
un esquema muy claro que permite avanzar a la construcción del pun-
to nodal de la argumentación de San Martín.

Uno de los pasajes más lúcidos de esta tercera lección es el ejem-
plo de la línea de horizonte, con el cual explica el cáracter “interme-
dio” (entre la realidad y la conciencia) de los objetos intencionales. 

Dicha línea no está en mi conciencia, porque con toda evidencia 
está afuera, pero tampoco es la realidad, porque depende de mí, 
varía conmigo y, en consecuencia, no se le pueden aplicar predica-
dos de realidad. El horizonte está, en efecto, al final de lo que yo 
veo y con toda claridad se puede decir que este final no pertenece 
a mi conciencia, pero, sin embargo, tampoco es algo físico, sino, a 
todas luces, algo intermedio entre lo físico y la conciencia enten-
dida como actividad propia. No es algo noético como parte de la 
conciencia, sino objeto dado a la conciencia, pero sin ser parte de 
ella (2015: 84). 

A diferencia de los ejemplos habituales, que toman un objeto 
mundano para ejemplificar el concepto de «nóema» (el ejemplo de 
Husserl es el de un árbol), el ejemplo de San Martín gana en precisión 
y claridad, por cuanto se refiere a una dimensión trascendente de mi 
experiencia, que sólo es relativa a mi propia experiencia. El concep-
to de horizonte, decisivo en la tradición trascendental desde Kant, es 
también uno de los conceptos más importantes de la filosofía de Hus-
serl. Ese pliegue, que a un tiempo abre la perspectiva y marca sus lími-
tes, constituye la esencia de la percepción misma como apertura a lo 
dado en la experiencia y la demarcación, en sus horizontes, del campo 
de lo accesible a través de ella.

El tema de la reflexión, que constituye otro de los puntos más 
importantes de la sección sobre Ideas I aborda un tema difícil de la 



210 La nueva imagen de Husserl • Javier San Martín

recepción inmediata de Husserl, el cual todavía tiene importantes con-
secuencias en la filosofía fenomenológica de la actualidad. San Martín 
centra su balance en responder algunas críticas de Natorp, dada su 
importancia en la obra de Ortega y Gasset. Jan Patočka, apenas men-
cionado, (2015:89) hizo de esas mismas críticas el punto de partida de 
su fenomenología asubjetiva. Algunos fenomenólogos actuales, como 
Burt Hopkins (1989) y Dan Zahavi (2015) han enfatizado el tema de 
la reflexión como uno de los más importantes de la evaluación críti-
ca del proyecto fenomenológico. El seno de la crítica, acentuada de 
forma más palpable en las primeras lecciones de Heidegger, es la ca-
racterización de la fenomenología como una disciplina que trabaja a 
partir de una serie de reflexiones metódicas que según sus críticos 
no son nuestro acceso primordial a la vida concreta. Existe un saber 
de sí anterior a la reflexión, y en esa medida anterior a la disposición 
de mí mismo como un objeto de consideración teórica. San Martín, 
en concordancia con los autores mencionados, muestra cómo existen 
diferentes tipos de reflexión, y en consecuencia, diferentes formas de 
conciencia de sí. Su ejemplo, muy didáctico y aclarador es el del ena-
moramiento (2015: 94 y ss.).

De acuerdo con San Martín, cuando vivimos en el enamoramien-
to, no pensamos en nosotros mismos como enamorados, simplemente 
nos entregamos a la situación en la cual, al inicio, probablemente ni si-
quiera reconozcamos como tal. Vivimos en la atracción especial por la 
persona de quien estamos enamorados, pero volvemos sobre nosotros 
mismos reflexivamente para dar cuenta de nuestro estado. Es preciso 
que un acontecimiento, por ejemplo, la afectación de la vida profesio-
nal o familiar nos hagan volvernos, ahora sí, en forma explícitamente 
reflexiva, y lo que la reflexión entrega no es sino algo que en cierto 
modo no depende de ella, sino que ya sabíamos antes. Esto es posible 
gracias a la autoconciencia prerreflexiva en que consiste la corrien-
te interna del tiempo. La intencionalidad propia de la conciencia del 
tiempo está dirigida en un sentido a la constitución de la temporalidad 
de los objetos, en series de retenciones, impresiones y anticipaciones 
protentivas, y al mismo tiempo hay una forma de intencionalidad que 
Husserl llama «longitudinal» que constituye la síntesis de unidad de 
la vida de conciencia misma, que es la condición de la síntesis de cada 



211Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 203-220

vivencia temporal en relación a la temporalidad de sus objetos tras-
cendentes. Esta forma de intencionalidad no es un desdoblamiento, 
no es preciso poner ante sí la vida en un acto reflexivo para adquirir 
conciencia de sí, sino que la vida misma es ya conciencia de su propio 
transcurrir en su propio transcurso que es automanifestación. Se trata, 
en palabras de San Martín, de “un pulso vital con una densidad tempo-
ral y articulación que se extiende” (2015:98).

En la nota 15 de la misma página 98, San Martín, en relación con 
Zahavi, sugiere cómo Husserl en Ideas II, afirma la necesaria conexión 
de las ubiestesias táctiles con el sistema de cambios exteriores. Aquí 
coincide con la posición de Zahavi sobre la impresión como algo que 
nos afecta en sentido externo, algo abierto, a diferencia de la autoa-
fección propuesta por Michel Henry. No obstante, y con relación al 
punto crítico que planteábamos al principio, cabe señalar que la sín-
tesis de la conciencia que aquí San Martín señala como originaria y 
anterior incluso a la reflexión como acto, es la automanifestación de 
la vida en su propio transcurrir, y en esa medida es también la unidad 
constitutiva de las sensaciones en general; tal es el caso particular de 
las «ubiestesias» en las que se constituye el cuerpo propio, haciendo 
de este derivado y trascendente en los mismos términos en los que es 
trascendente el yo personal y el mundo. El interés de San Martín por 
superar cualquier sesgo de cartesianismo en el planteamiento de Hus-
serl lo lleva a asumir como evidente que la subjetividad trascendental 
coincide sin más con la realidad anímica de la subjetividad personal 
que no es independiente de su cuerpo. Todo esto es cierto, pero una 
vez más, la conciencia pura, como el campo de los análisis de la feno-
menología trascendental, precisamente insiste en la proto-síntesis del 
tiempo como una unidad sintética inextensa y no localizada, que fue 
también la razón por la que Kant otorgó al tiempo un papel central en 
la doctrina del esquematismo trascendental. El papel constitutivo del 
cuerpo y la experiencia originaria del espacio es uno de los problemas 
más controversiales y de difícil aclaración de la tradición trascenden-
tal, y la primordialidad del tiempo vivido, la autoafección compren-
dida justo como autoafección temporal (tanto en Husserl como en 
Kant) hace del cuerpo propio un objeto problemático y nada obvio 
como dimensión constituyente y originaria. Y me refiero a ella como 



212 La nueva imagen de Husserl • Javier San Martín

problemática porque, con San Martín, lo que sí resulta evidente, es 
que en esa dimensión corporal viva y nuestra forma experiencial de 
vivir nuestro cuerpo se destacan los rasgos decisivos de nuestra hu-
manidad; no obstante, desde el punto de vista trascendental es por 
lo menos difícil no reconocer su carácter fundado en una síntesis que 
precede a la extensión: la temporalidad.4

Por otro lado, y esto es más claro al final de la lección, San Martín 
señala un punto muy importante por el cual, y a reserva de una acla-
ración más precisa del sentido de originariedad del cuerpo vivo, el 
cuerpo tiene un papel constituyente en sentido trascendental, que no 
tienen otros objetos trascendentes. El cuerpo es decisivo en la forma-
ción del hábito de lo que San Martín traduce con acierto en español «la 
tenencia del mundo» (das Welthaben). La forma en que se desarrolla el 
complejo de habitualidades trascendentales que conforman la tenencia 
del mundo como el horizonte pre-dado de cualquiera de mis expe-
riencias corporales es, sin mi cuerpo, ininteligible. Por más fundada 
que esté su propia unidad en la «proto-síntesis» de la temporalidad 
constituyente, esa intencionalidad sólo constituiría una temporalidad 
abstracta e incapaz, no sólo de establecer referencia (y en esa medida, 
sería incapaz de constitución intencional) a algún objeto, sino que sería 
ciega a su propia constitución, pues no tendría objeto de referencia 
que aclarara «conciencia de qué» se trata. Si todo objeto se da en un 
horizonte asumido y constituido en habitualidades, es decir, en pre-
disposiciones que abarcan tanto desde la percepción hasta los estilos 
de resolver cualqueir situación práctica, y el horizonte de horizontes 
no es sino el mundo, dado en el hábito primordial de asumir lo dado 
como fondo de mi experiencia, ese mundo pre-dado requiere pre-
cisamente el ahí de mi cuerpo y su experiencia como principio del 

4  Con todo, hay un aspecto muy importante de la constitución que no puede ejecutar-
se sin el cuerpo: el espacio físico. Si bien la unidad del cuerpo propio está fundada en 
la síntesis de la temporalidad, ella misma por sí sola no podría constituir las realidades 
físicas, y en sentido estricto no podemos dar cuenta ni siquiera de la intencionalidad 
de la percepción si no hay lo dado respecto de lo cual se pueda describir la primordial 
relación de intencionalidad. Es un acierto de San Martín destacar la importancia del 
cuerpo en la caracterización del método fenomenológico.



213Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 203-220

libre movimiento, de resolución fundada en aprendizajes, pasividades 
secundarias, en suma, habitualidades.5

La idea de la subjetividad trascendental como sustrato de habitua-
lidades es por tanto ininteligible sin el cuerpo vivo. La subjetividad 
es tenencia de mundo (Hua XV: 117 y 133), y el sentido de la feno-
menología es descubrir cómo se forma o constituye esa tenencia 
de mundo, a la que podría llamar el hábito de los hábitos, porque 
todo hábito se da en el seno de ser hábito general. El yo que apare-
ce después en Ideas, sin que con ello quiera decir que no estuviera 
dentro del de Ideas, es un sujeto de una vida plena, histórica, cultu-
ral, sometida al lenguaje, pues este le marca las directrices en que 
va a percibir (2015: 116). 

Las dos últimas lecciones, destinadas a la etapa final de la obra de 
Husserl, tienen un lugar decisivo en la presentación cabal del libro y 
permiten volver sobre los primeros capítulos como la expresión rea-
lizada de todos los momentos anticipados en esquemas, y las razones 
de sus énfasis sobre ciertos puntos de la presentación de la obra de 
Husserl. En una línea, podríamos llamar a este proyecto la vocación 
humana del proyecto de la fenomenología trascendental. La presenta-
ción preponderantemente teórica de la fenomenología de las primeras 
obras de Husserl se transforman, de acuerdo con la presentación de 

5  Las habitualidades no son necesariamente corporales, sin embargo, hay motivos im-
portantes para destacar la importancia del cuerpo vivo en la formación de todos los 
niveles de habitualidad, especialmente los necesarios en la aclaración de la experiencia 
de la percepción. En este nivel también es posible trazar la génesis de las modalidades 
dóxicas y prácticas en general. En este respecto es interesante el Ms. C 16 (Hua VIII, 310). 
En verdad, la comprensión del programa mismo de la constitución intencional requiere 
aclarar el papel del cuerpo vivo en todos los niveles de formación de la intenciona-
lidad. La unidad del tiempo en el que está fundada su propia síntesis es puramente 
formal y su efectiva concreción sólo tiene lugar en su «investimiento» corporal, por 
así decir. Especialmente, y creo que este es uno de los puntos que sugiere San Martín, 
si consideramos el sentido y por ende la intencionalidad, no sólo como estructura ló-
gica sino como «acción» y resultado de «interacciones». Michael Staudigl ha sugerido 
recientemente, como parte de sus estudios sobre la violencia, la importancia de com-
prender en sentido más amplio la noción fenomenológica de «sentido» enfatizando la 
dimensión práctica de su constitución, en estricta concordancia con la fenomenología 
genética de Husserl (Staudigl: 2013, 47-48). 



214 La nueva imagen de Husserl • Javier San Martín

San Martín, en una vocación ética y sobre todo humana de la tarea 
de la fenomenología trascendental. La obra donde este rasgo resulta 
más claro es La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascenden-
tal. En la última etapa de su vida, Husserl se entrega al desarrollo de 
su proyecto en términos de una vocación y un compromiso (Melle, 
2007); una forma de racionalidad a la altura de los tiempos sombríos. 
En cierto modo, para Husserl, la crisis cultural y sobre todo política 
de Europa es coherente con la crisis de las ciencias. El escepticismo y 
el relativismo imperante no sólo ponen en peligro la idea de la ciencia 
sino, con ella, la posibilidad de una forma de humanidad racional, que 
de acuerdo con Husserl, constituye el espíritu originario de la cultura 
occidental.

Así, la tarea de la fenomenología adquiere la forma del llamado a 
la renovación de la cultura bajo la figura de un imperativo ético y, para 
San Martín, este giro va acompañado de un énfasis en la concreción 
de la fenomenología en una forma de antropología trascendental. Así, 
la meta final de la fenomenología no es algo teórico sino una autore-
flexión (Selbstbesinnung) cuya meta es la realización de una humanidad 
auténtica, bajo la figura de una atenta evaluación, una crítica de lo que 
somos.

Finalmente, la última lección está destinada al estudio de las Con-
ferencias de Londres, donde Husserl esbozó uno de sus tantos intentos de 
introducir la fenomenología. Para San Martín, lo fundamental de esta 
introducción es comprender la decisión por la filosofía, el comienzo 
del filosofar, como una conversión y la asunción de un compromiso en 
sentido ético. Tal vez esta última lección, que es una síntesis de ideas 
desarrolladas por San Martín en diferentes contextos, no sólo sea la 
más original sino donde se destaca la vigencia, y casi decir urgencia 
de volver sobre las reflexiones del último Husserl a propósito de la 
pregunta por el sentido de la filosofía.

Para Husserl, de acuerdo con San Martín, la Gran Guerra es la 
expresión de la crisis de las ciencias, pero sobre todo es la expresión 
del fracaso de la filosofía. La pregunta por el origen de la filosofía y 
su vocación como tarea científica, tiene como horizonte crítico el 
abierto fracaso de su función emancipadora que fue el proyecto de la 
Ilustración (2015: 158). La fenomenología, a través de la reducción 



215Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 203-220

trascendental comprendida como reconducción del mundo a la in-
tersubjetividad trascendental, interroga no sólo por el sentido de la 
constitución del mundo, sino que advierte en dicho preguntar re-
trospectivo, la necesidad de una orientación preponderamentemente 
práctica de la fenomenología misma. Así, nos recuerda San Martín ci-
tando directamente a Husserl, “la dignidad de la razón teórica consiste 
en hacer posible la razón práctica” (Hua XXXV: 314; 2015: 164). La 
filosofía no es mero teorizar sino construcción de las bases, natural-
mente teóricas, para una praxis racional y humana. El riesgo del es-
cepticismo, denunciado por Husserl desde sus primeras obras como 
la ruina de la ciencia de acuerdo con su idea racional, deviene la crisis 
de la humanidad orientada en sentido racional, cuando no han sido 
aclarados hasta sus últimas consecuencias sus fundamentos, que no son 
sólo teóricos sino sobre todo prácticos. Las ciencias, dice San Martín, 
exhiben con orgullo su brillante éxito aunque igual sirvan para mejo-
rar la vida de las personas que para matarlas. El olvido del mundo de 
la vida y la necesidad de reorientar la empresa de la ciencia hacia su 
origen en la vida concreta de la comunidad de subjetividades trascen-
dentales que somos, resulta en la motivación fundamental y la tarea de 
la fenomenología trascendental como filosofía. Para San Martín, esta 
irrecusable vocación humana de la fenomenología se traduce en su ex-
presión como una profunda reflexión sobre el sentido de lo humano, 
en sus palabras, una antropología filosófica.

Por otra parte, es necesario señalar que a pesar de las bondades 
didácticas del libro y la lucidez con la que expone su tesis principal, 
al lector habitual de estudios sobre fenomenología la idea misma de 
una «nueva imagen de Husserl» puede parecer algo desconcertante. 
El autor utiliza una idea tan distendida de novedad que casi pierde su 
especificidad. Tan sólo entre la publicación de la Sexta meditación carte-
siana de Eugen Fink, y las conferencias sobre Renovación, que resultan 
tan decisivas en la configuración de lo que San Martín llama la nueva 
imagen de Husserl, han pasado ya más de veinticinco años. Además, 
estamos muy lejos de la apreciación que Ortega o José Gaos tuvieron 
de la fenomenología, y todavía más lejos de la opinión que los prime-
ros alumnos de Husserl tuvieron de la obra de su maestro. Las críticas 
de Heidegger, por otra parte, tampoco constituyen ningún referente 



216 La nueva imagen de Husserl • Javier San Martín

irrebasable, aunque algunas mantengan cierta vigencia pero por razo-
nes diferentes a las de entonces, y que ahora permiten ser evaluadas a 
la luz de un Husserl, ciertamente distinto de aquella primera recep-
ción de su obra, pero cuya novedad relativa fue advertida hace por lo 
menos cincuenta años. 

Así, La nueva imagen de Husserl es la del Husserl de sus manuscritos 
de investigación, de las lecciones inéditas; el Husserl con el que discu-
tió Fink al final de sus días, y sobre todo, es para San Martín el Husserl 
de Freiburg. Pero ese no es ningún nuevo Husserl sino el mismo y más 
bien algo viejo, especialmente si tomamos en cuenta la historia de la 
edición de sus obras completas, que comienza hacia los años cincuen-
ta, y la enorme cantidad de estudios críticos de los diferentes aspectos 
de su obra con los que contamos ahora. En más de un sentido, en 
efecto, éste nuevo Husserl que nos presenta San Martín es desde hace 
tiempo nuestro Husserl, y lo es, en gran medida, gracias a sus propios 
libros, especialmente para los estudiosos de la fenomenología en len-
gua española. La nueva imagen de Husserl. Lecciones de Guanajuato se trata 
más bien de un necesario recuento y una actualización del resultado de 
años de un incansable trabajo de investigación por parte del autor y la 
reiteración de una forma de comprender a Husserl que, para muchos 
de los que ya era nuestra hace mucho tiempo, a la distancia que ofrece 
asistir a sus lecciones a través de sus libros: por eso no es nueva. 

Su pertinencia para la discusión filosófica y la presentación misma 
de Husserl en nuestro tiempo no requiere del adjetivo, equívoco y efí-
mero, de «novedad». A pesar de este reparo, su publicación, como he-
mos mencionado ya, tiene mucho mérito y no es poca su importancia, 
por cuanto presenta una introducción a un tiempo sucinta y crítica, 
muy necesaria en español, a la obra del fundador de la fenomenología.

En todo caso y de forma más consecuente con el opuesto de eso 
que presenta como «la nueva imagen de Husserl», su «imagen con-
vencional», se debería hablar de una imagen alternativa de Husserl, o 
incluso, como hizo antes Donn Welton, cabría hablar quizá de «otro 
Husserl», aunque en cualquier caso, todas estas estrategias redundan 
en una forma de retórica que concede demasiado a críticas no siem-
pre bien intencionadas y que reconocen la necesidad de actualizar algo 
que forma parte del pasado. El Husserl que propone San Martín no es 



217Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 203-220

nuevo, aunque sí opuesto a cierta interpretación que, por otro lado, no 
necesariamente es vieja, aunque sí bastante convencional. 

Por otro lado, llama mucho la atención la escaza referencia que 
San Martín le presta precisamente a Donn Welton, quien desde hace 
ya varios años sostiene un proyecto de interpretación de Husserl muy 
parecido al propuesto en esta obra.6 La semejanza entre la trayecto-
ria de ambos filósofos, San Martín y Welton, es sorprendente. Am-
bos tienen una fuerte influencia de la interpretación de Landgrebe y 
Merleau-Ponty, y ponen en cuestión el énfasis de cierta forma con-
vencional de Husserl, la cual además ha sido objeto de abiertas críticas 
por parte de la filosofía contemporánea. Para Welton, las figuras de lo 
que llama la «interpretación standard» de Husserl vienen tanto de la 
interpretación analítica de Husserl en los países nórdicos, pero sobre 
todo en Estados Unidos, y tiene a su vez como interlocutor principal 
la interpretación crítica de Derrida. En el caso de San Martín, la in-
terpretación «convencional», se refiere a la manera en que primero 
Ortega y posteriormente José Gaos caracterizaron a Husserl, quienes 
enfatizaron el cartesianismo en su obra y juzgaron, equivocadamente, 
que carecía de perspectiva histórica (2015: 45-59). 

Este último punto se relaciona con la segunda cuestión controver-
tida de su presentación. A lo largo del texto hay un desmedido énfasis 
en la tradición española, y la franca desconsideración de la recepción 
latinoamericana y norteamericana de Husserl. El reproche se justifica 
porque el subtítulo de la obra es, justo, “Lecciones de Guanajuato”. 
San Martín ofrece estas lecciones no en España sino en México y, si 
bien es verdad que buena parte de la recepción mexicana y en general 
latinoamericana de la obra de Husserl tuvo como referente a Ortega y 
naturalmente a José Gaos, también tuvo una recepción independiente 
a la forma en que se recibió a Husserl en España.

Algunos de los más notables fenomenólogos latinoamericanos 
como Guillermo Hoyos y Guido de Almeida estudiaron directamente 

6  Me refiero a la obra The Other Husserl (2002) y que está basada en el estudio, ya clásico, 
The Origins of Meaning, publicado en la colección Phaenomenologica en 1983. San Martín 
no menciona ninguna de las dos obras, sólo The New Husserl de 2003, que es una anto-
logía con trabajos de otros autores. De aquellas obras, tan importantes e influyentes en 
la configuración actual del pensamiento de Husserl han pasado más de treinta años. 



218 La nueva imagen de Husserl • Javier San Martín

con Landgrebe y Klaus Held en Alemania, por no hablar de Antonio 
Aguirre, que no le es desconocido al autor (San Martín, 1971), y cuya 
obra tiene una importantísima afinidad con su trayectoria intelectual. 
Todos ellos sacaron mucho provecho del legado inédito de la obra de 
Husserl y lo hicieron sin tener como referente la recepción españo-
la. No obstante, tomando en cuenta una vez más que el libro tiene 
como referente a México, quizá valga la pena mencionar la recepción 
de Husserl en Luis Villoro, quien escribiera las que quizá fueran las 
primeras reseñas en español de las Ideas II y las lecciones de filosofía 
primera, tan importantes en la «nueva imagen de Husserl». A Villoro 
sí le dedica algunas líneas, pero siempre en referencia al español Gaos 
y la discusión que tuvieron con ocasión del coloquio del año 1963 en 
torno a la noción de Lebenswelt, pero nada dice de sus estudios tem-
pranos, donde Villoro pone de manifiesto precisamente algunos de los 
puntos que San Martín aquí presenta como los propios de la nueva 
imagen de Husserl. 

El artículo “La constitución de la realidad en la ciencia pura”, pu-
blicado en 1959 en la revista Diánoia, en México, es una extenso co-
mentario al segundo volumen de las Ideas, a pocos años de su publica-
ción. En el inicio de su estudio Villoro pone énfasis en la actualidad de 
las páginas de Husserl en relación con los motivos del existencialismo 
fenomenológico alemán y francés, “no es poca la sorpresa del lector 
cuando, ojeando sus páginas, escucha la primera palabra de un len-
guaje que creyó de últimas fechas” (Villoro, 1975: 101). El estudio de 
Villoro repasa todo el programa de Ideas II; en aras de la brevedad sólo 
señalaremos algunos de los puntos donde la relación con el supuesto 
«nuevo Husserl» de San Martín es bastante evidente. Comencemos 
con el tema de la subjetividad transcendental. Villoro afirma: “Ideas I 
partía del descubrimiento del yo puro. Pero ¿y el hombre concreto? 
Es ésta una realidad constituida en el yo puro que, a la vez, va a incluir 
a éste. Ideas II trazará la historia de cómo, a partir del yo, se constituye 
una ambigua realidad, objeto y sujeto del mundo: la existencia huma-
na” (Villoro, 1975: 110) y, más adelante, luego de un riguroso examen 
de la doctrina de la reflexión, agrega: 

El yo trascendental de la tradición acaba de arriesgar un paso de-
cisivo. De pronto se ha puesto a vivir, ha tomado postura en el mundo, 



219Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 203-220

se ha vuelto concreto. Lo que parecería un salto mortal para cualquier 
yo chapado a la kantiana, resulta normal en uno que puede autoper-
cibirse, que se dé a sí mismo. El yo trascendental aprende a mirarse y 
lo que ve no son «condiciones puras», «hipótesis», «supuestos», sino 
actos, posturas, obras, vida en suma. Su concreción, por supuesto, no 
es la de una realidad del mundo sería entonces cosa, objeto. Su con-
creción se revela en la subjetividad pura, «supramundana», más acá del 
mundo reducido. Es el yo puro quien se hace concreto, sin volverse 
cosa entre cosas (Villoro, 1975: 113).

En 1960, apenas un año después de su publicación en alemán, Vi-
lloro publica también en Diánoia una reseña de Filosofía Primera, otra 
de las obras decisivas en la configuración de la «nueva imagen de Hus-
serl» de San Martín. En este escrito, Villoro destaca otros rasgos muy 
importantes y completamente coherentes con la interpretación de San 
Martín: el decisivo énfasis ético y vocacional de la tarea de la filosofía. 
En este sentido, Villoro sostiene: “El filósofo asume una tarea como 
vocación propia; al asumirla, orienta su vida continuamente hacia el 
valor absoluto” y más adelante agrega “Elegir la verdad con radicalidad 
es, pues, elegirse a sí mismo como persona en trance de realizar el más 
alto valor” (Villoro, 1975: 155). Y a propósito de las vías alternativas 
a la reducción fenomenológica, agrega lo siguiente: “La preocupación 
de Husserl por intentar caminos distintos al «cartesiano» indica que 
consideraba éste insatisfactorio o, al menos, insuficiente. Sin embargo, 
las otras vías no rechazan la primera, más bien la completan revelando 
posibilidades concomitantes” (Villoro, 1975: 163).

Así, algunos años antes de sus primeros estudios sobre Husserl, 
donde ya se anuncian las tesis de sus últimos trabajos, entre ellos, estas 
mismas Lecciones de Guanajuato, San Martín, quizá sin saberlo, ya tenía 
algunos aliados entre los mexicanos que rápidamente alcanzaron un 
estudio independiente de obra de Husserl, sin restar importancia al 
trabajo pionero de su maestro Gaos. Con esto, en realidad sólo quere-
mos apuntar el detalle de algunos antecedentes no mencionados de su 
Nueva imagen de Husserl, y una respetuosa crítica a la aparente prepon-
derancia de Ortega y de Gaos en la recepción de Husserl en los países 
latinoamericanos. Sí fueron importantes, no se equivoca en ello San 
Martín; pero la recepción, crítica y desarrollo del estudio de Husserl, 



220 La nueva imagen de Husserl • Javier San Martín

no sólo fue en más de un sentido independiente de la interpretación 
de los maestros españoles, sino en algunos casos, como el de Villoro, 
también fue rápidamente superada en una dirección muy cercana a la 
propuesta alternativa de San Martín frente a la anquilosada interpreta-
ción de Gaos. Es un prejuicio habitual en la crítica filosófica subordinar 
el desarrollo de la filosofía latinoamericana a la recepción y crítica de 
la filosofía del resto de Europa en España. No obstante, una mirada 
más atenta al desarrollo de su Historia, sobre todo durante el siglo 
XX, o incluso antes, y no sólo en fenomenología, da muestras de un 
desarrollo independiente y de un enriquecimiento entre pares gracias 
al patrimonio común de la lengua.

Referencias bibliográficas 

Hopkins, B. (1989). “Husserl’s Account of Phenomenological Reflection and Four Para-
doxes of Reflexivity”. En Research in Phenomenology, 19 (1). 180-194. 

Melle, U. (2007). “Husserl’s Personalist Ethics”. En Husserl Studies, 23:1-15.

San Martín, J. (2015). La nueva imagen de Husserl. Lecciones de Guanajuato. Madrid: Trotta.

–––––––––––. (1971).  “Aguirre, Antonio: Genetische Phänomenologie und Re-
duktion zur Letztbegründungder Wissenschaft aus der radikalen Skepsis im 
Denken E. Husserls”. En Logos: Anales Del Seminario de Metafísica 6 (6). 121-123.

Staudigl M. (2013). “Towards a Relational Phenomenology of Violence”. En Human Stu-
dies, vol. 36(1), pp 43-66.

Steinbock A. (1996). Home and Beyond, generative phenomenology after Husserl. Illinois: 
Northwestern University Press.

Villoro, L. (1975). Estudios sobre Husserl. Ciudad de México: UNAM.

Welton, D. (2002). The Other Husserl. Indiana: Indiana University Press.

–––––––––. (1983). The Origin of Meaning Critical Study of the Thresholds of Hus-
serlian Phenomenology. En Phaenomenologica, Springer. The Hague, Boston, Lan-
caster: Martinus Nijhoff Publishers. 

Zahavi D. (2015). “Phenomenology of Reflection”. En A. Staiti, ed. 2015 Commentary on 
Husserl´s Ideas I. Berlin: De Gruyter. 177-193.

Ignacio Quepons Ramírez
Universidad de Seattle, EUA

iquepons@gmail.com


