
139Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 139-164

Persona, sexo y género. Los significados de la categoría 
«género» y el sistema «sexo/género» según Karol Wojtyła

Person, Sex and Gender. The Meanings of the Category 
«Gender» and the «Sex/Gender» System,  

according to Karol Wojtyła

Rodrigo Guerra López
Centro de Investigación Social Avanzada, México

rodrigo.guerra@cisav.org

Recibido: 16/2/2014 • Aceptado: 29/9/2015

Resumen

La noción de «género» se ha utilizado de diversos modos a lo largo de 
la historia. Sin reconocer que es una noción análoga, se ha confundido al 
género en tanto hecho, con los estudios que lo abordan y con las propues-
tas políticas que visibilizan los problemas y necesidades ocasionados por la 
construcción social que interpreta el sexo y la sexualidad. Este estudio se 
centrará en la evidencia de la existencia de la diferenciación sexual y en el 
reconocimiento de las múltiples modalidades de su realización socio-cul-
tural e histórica. Utilizando algunos elementos del personalismo de Karol 
Wojtyła y del pensamiento clásico, ofreceremos una interpretación sobre 
las relaciones entre género, sexualidad y sujeto personal. 

Palabras clave: género, identidad, persona, sexo, sujeto.

Abstract

The notion of «gender» has been used through history with many mean-
ings. Without recognizing it analogous condition, that notion has been use-
ful to speak about a fact, the studies that analyze this fact and the public 
policies that try to make visible the problems that rise within society by the 
social construction that interprets sex and sexuality. This paper focuses on 
the evidence of the existence of sexual differentiation and in the recogni-
tion of the multiple forms of its socio-cultural and historical realization. 



140 Persona, sexo y género. Los significados de la categoría «género» y el sistema «sexo/género»  
según Karol Wojtyła • Rodrigo Guerra López

Using some elements of Karol Wojtyła’s and classic philosophy, this paper 
will try to offer an interpretation on the relations between gender, sexual-
itiy and the human self.

Keywords: Gender, Identity, Person, Self, Sex.



141Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 139-164

Introducción

Mercedes Barquet (2002) señala de principio a fin que el término 
«género» posee una «ambigüedad» notable en su uso a lo largo de la 
historia. Más aún, que en el uso cotidiano esta ambigüedad también 
permea y hace que en una conversación sobre estos asuntos parezca 
que todos entendemos de qué hablamos cuando esto es de suyo algo 
que es menester siempre esclarecer. Ella comienza así su exposición:

Cuando hablamos de los estudios de género ingresamos a un 
terreno de controversia y de disputa. Hay varios elementos en 
esa controversia, pero se pueden distinguir dos grandes campos. 
Uno de ellos está vinculado al conjunto de categorías que for-
man el corpus teórico del género, como una forma de abordar 
analíticamente la diferencia sexual. El otro campo se refiere al 
plano social, esto es al género como una categoría ordenadora 
de las estructuras sociales y explicativa de un tipo de desigual-
dad específica. Se refiere, por tanto, a una práctica política y 
discursiva. Entre estos dos usos del género, por decirlo así, se 
introduce una ambigüedad siempre presente en prácticamente 
toda la literatura sobre el tema; ambigüedad que se refiere a la 
producción de una cierta metanarrativa que tiene como obje-
to y sujeto central a la mujer y su condición de subordinación, 
que se presenta como alternativa al discurso antropocéntrico de 
la modernidad que hace del hombre el sujeto pretendidamente 
universal. La ambigüedad, además, es múltiple: el desliz perma-
nente entre el sexo como condición biológica y el género como 
construcción cultural, ha pasado –sobre todo en las últimas tres 
o cuatro décadas– por numerosísimas interpretaciones de sen-
tido, algunas de ellas con diferencias de increíble sutileza. En-
tre el cuerpo como biología, como construcción cultural, como 
determinante o determinado por el discurso, se han debatido 



142 Persona, sexo y género. Los significados de la categoría «género» y el sistema «sexo/género»  
según Karol Wojtyła • Rodrigo Guerra López

las versiones más recientes y difundidas sobre el género, en con-
troversias a menudo interminables. La razón de esto último no 
es gratuita; obedece claramente a que el feminismo académico 
o teórico no está desvinculado del movimiento político cultural 
feminista y sus diversas expresiones. El feminismo, como seña-
lan Bobbio y Matteucci en su Diccionario de Política, designa tanto 
un movimiento social y cultural, como un conjunto de teorías en 
torno a la situación y condición de la mujer, que se reúnen en un 
proyecto político singular (Barquet, 2002:  9).

En esta breve cita aparecen muchos elementos incoados. Por una 
parte, surge como evidencia que el concepto «género» se construye 
a través de un conjunto de categorías analíticas que darán lugar a 
diversas teorías sobre este fenómeno. Barquet, a este respecto, de 
inmediato destaca que las articulaciones «sexo/género» y «cuerpo-
como-biología/cuerpo-como construcción-cultural», han sido obje-
to de las más distintas interpretaciones en los últimos años; por otro 
lado, «género» puede significar, más que un concepto, una realidad 
que colabora en la configuración de estructuras sociales. Esto quiere 
decir que el concepto «género» existe además como realidad confi-
guradora del mundo.  Finalmente, y como sin querer, se anota que el 
género entendido como capítulo del feminismo, se encuentra tam-
bién vinculado  –y, diría yo, jaloneado– a un movimiento político 
cultural en el que más allá de las discusiones académicas se preten-
den lograr fines prácticos precisos para denunciar la opresión de las 
mujeres y la generación de vías para su superación.

Estas consideraciones me invitaron desde hace tiempo a pensar, 
de manera personal, que es preciso lograr una comprensión analítica 
y diferenciada del género que permita apreciar mejor los tres niveles 
en los que de modo esquemático pareciera estructurarse: a) como 
posición ideológico-política, b) como conjunto de teorías y c) como 
realidad cultural fáctica.



143Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 139-164

El género como posición ideológico-política

No es aquí el lugar de hacer una historia del movimiento feminista 
como movimiento social, cultural y político y de cómo la cuestión 
sobre el «género» apareció dentro de él. Simplemente baste señalar 
que, cuando la cuestión sobre el género adquiere carta de ciuda-
danía en el escenario de las luchas políticas, no es difícil advertir 
que se tienden a simplificar algunas de sus motivaciones profundas y 
premisas filosóficas. Dicho de otro modo, el género en el escenario 
político deviene en «uso ideológico del género» al grado que de-
tractores y defensores suelen hablar de él como si fuese una realidad 
monolítica, única, homogénea y perfectamente identificable. 

En el terreno de los detractores no es extraño encontrar pro-
posiciones universales del tipo: «la ideología de género es…x», «la 
teoría de género es…y», «los generistas son…z», como si se tratase 
de un grupo compacto con una doctrina precisa en la que no existen 
diferentes escuelas y enfoques. En otras palabras, quienes rechazan 
y critican la categoría «género», la ideologizan al simplificarla e in-
terpretarla políticamente.1 Desde este punto de vista, el concepto 
«ideología de género» es un constructo ideológico que busca crear 
un enemigo a vencer para eficientar una determinada lucha político-
cultural. Dentro de este mundo se tiende a negar la importancia del 
«género» al momento de interpretar a la persona humana como ser 
sexuado y sus diversas modalidades de expresión. Podríamos decir 
que esta postura padece una suerte de gender blindness en el sentido 
de que niega la relevancia de la dimensión cultural de la sexualidad y 
la dimensión heurística que la categoría «género» posee.

Por su parte, quienes desde la política pública se empeñan en 
impulsar la «perspectiva de género» tampoco les resulta extraño 
hacer afirmaciones más o menos simétricas a las anteriores: se ha-
bla de «género», «teoría de género», «equidad de género» como 
si fuese una sola realidad, una sola interpretación, una sola verdad 

1  “La mal llamada «teoría» –«enfoque», «mirada», etc.– de «género» es, en realidad una 
ideología. Probablemente la ideología más radical de la historia, puesto que –de impo-
nerse–, destruiría al ser humano en su núcleo más íntimo y, simultáneamente acabaría 
con la sociedad” (Scala, 2010:  9).



144 Persona, sexo y género. Los significados de la categoría «género» y el sistema «sexo/género»  
según Karol Wojtyła • Rodrigo Guerra López

científicamente avalada. Por supuesto, en los matices y acentos uti-
lizados se detectan las preferencias implícitas de escuela (Inmujeres, 
2008). Sin embargo, el uso de la categoría de «género» sin mayor 
matiz y argumentación fácilmente deviene en un recurso ideológico 
del discurso político. De este modo, el «género»  como categoría 
sufre una suerte de «ideologización por fetichización».

En efecto, «fetiche» es algo que recibe una admiración exage-
rada e irracional, una veneración excesiva que lo deforma de su na-
turaleza real. El término ha sido usado por Sigmund Freud en sus 
diversas reflexiones psicoanalíticas y también es recordado por parte 
de Karl Marx al inicio de El capital para describir cómo se le atribuye 
al mercado lo que habría que atribuir a la vida real de las personas. 
Marta Lamas, agudamente, ha señalado que la absorción ideológica 
del género en el discurso políticamente correcto de algunos espa-
cios y ambientes «generistas» hace que esta categoría se «reifique» y 
pierda su referencia constitutiva a la condición humana real:

Como ilusión fabricada socialmente, la reificación suele petri-
ficar lo que está vivo y en transformación. Con el «género», 
el discurso oficial sobre las relaciones entre mujeres y hombres 
interpreta ese complejo proceso como algo inamovible: las mu-
jeres son víctimas; los hombres, verdugos. La «explicación» es 
tautológicamente reiterativa: todo lo que ocurre entre mujeres 
y hombres es producto del género (Lamas, 2002:  177).

Como ya decían Adorno y Horkheimer (1978), toda reificación es 
un olvido.

El problema está en que este olvido posee consecuencias inte-
lectuales y prácticas sumamente importantes. En el fondo, el olvido 
es una censura más o menos tácita, más o menos explícita, de la rea-
lidad en la totalidad de sus factores. Así las cosas, existe un primer 
nivel de significación de la palabra «género» en la que en nombre de 
la urgencia de la lucha social que hay que emprender –ya sea para 
criticarlo, ya sea para promoverlo– se cometen en ocasiones abusos 
que producen una reductio in aliud genus, una reducción impropia, 
«ideológica», de una realidad mucho más delicada y sutil.



145Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 139-164

Las teorías de género

Un segundo nivel en el que la palabra «género» adquiere significa-
ción es en el debate contemporáneo sobre el mismo. Este debate 
está construido por diversas escuelas y corrientes en las que existen 
divisiones y subdivisiones imposibles de simplificar a riesgo de reali-
zar falsas generalizaciones. Sin pretender aquí detallar este complejo 
mundo y su evolución histórica podemos identificar al menos que 
los «estudios de género» comenzaron comentando las características 
biológicas del ser humano y sus diversos comportamientos a partir 
de la diferenciación sexual para después hablar de rasgos individua-
les, construcciones culturales del parentesco y huellas psicológicas 
al momento de la elección de objeto. 

Posteriormente, se enfatizó la construcción cultural de la dife-
rencia sexual reflejada en valores simbólicos, lo que invitó a pensar 
que el género es una forma primaria de relaciones significantes de 
poder. De una época en que el sexo era entendido como lo dado-
biológico y el género como lo socialmente construido se transitó a 
nuevas discusiones sobre la construcción cultural de los cuerpos y 
de la sexualidad, cuyo valor, además, cambia a lo largo de la vida. A 
este respecto, Judith Butler dirá que hay que «reventar» el supuesto 
binario como una forma de privar a la hegemonía masculina y a la 
heterosexualidad obligatoria de sus premisas elementales, contra el 
sistema de género diádico –de Beauvoir, Wittig y Foucault– reivin-
dicando una experiencia de género internamente variada y contra-
dictoria (Butler, 2001).

Como es fácil percatarse, en el amplio mundo de las teorías de 
género el concepto precisamente de «género» se refiere a la psique 
y a la organización social, a los roles sociales y a los símbolos cul-
turales, a las creencias normativas y a la experiencia del cuerpo y 
la sexualidad. En mi opinión, la categoría «género» se ha ampliado 
tanto que –como dice Barquet– pareciera que sin querer le asig-
namos “capacidades omniexplicativas como el criticado patriarca-
do de sus orígenes mismos” (Barquet, 2002:  32). Esta ampliación 
está, además, acompañada de muchos supuestos filosóficos acrítica-
mente aceptados que parecieran en algunos autores ser «territorio 



146 Persona, sexo y género. Los significados de la categoría «género» y el sistema «sexo/género»  
según Karol Wojtyła • Rodrigo Guerra López

conquistado», cuando merecerían reconsideraciones más pausadas. 
Miremos a modo de ejemplo cómo en una parte importante de la 
discusión norteamericana sobre género se ha oscurecido y relegado 
la reflexión sobre la diferencia sexual. 

En un importante estudio de David Haig, publicado en Archives 
of Sexual Behavior, ha quedado documentado lo que él denomina el 
«crecimiento inexorable» del género y el declive del sexo en la in-
vestigación académica de 1945 al año 2001. Mirando sus gráficos y 
sus análisis no sólo parece constatarse este hecho sino que “el mayor 
incremento en el uso del género y del asociado declive del sexo, ocu-
rrió en los años ochenta luego de la  adopción del «género» como un 
término técnico en el discurso feminista” (Haig, 2004:  95).  Parte 
de este discurso alcanza de cuando en cuando a Latinoamérica y se 
torna fácilmente en ausencia o insuficiencia de políticas públicas di-
ferenciadas para varones y mujeres. En nombre de la construcción 
socio-cultural del cuerpo y la sexualidad, se termina cayendo en una 
suerte de sex blindness de consecuencias lamentables para la vida de 
las personas reales. Cuando el sexo es irrelevante por haber sido 
absorbido o negado por un discurso de género unilateral, quien ter-
mina pagando las consecuencias no es el «sexo» o el «género» sino 
las personas reales en las que ambas dimensiones conviven en unidad 
y con una articulación antropológica precisa. 

En otras palabras, el debate ínsito en las diversas teorías de gé-
nero parece exigir un trabajo más riguroso y racional que permi-
ta nuevamente ubicar los fenómenos de la sexualidad, la diferencia 
sexual, las cuestiones culturales, políticas y psíquicas en su distin-
ción y en sus relaciones mutuas. Gratamente hoy podemos cons-
tatar que ciertas autoras plantean una recuperación de la categoría 
«sexo» como fundamental para reconsiderar las cuestiones de gé-
nero (Moore, 1999; Héritier, 1996). Más allá de algunas diferencias 
que podemos mantener con ellas, este sólo hecho manifiesta que 
no todo es construcción, sino que es preciso volver a reconocer el 
papel de «lo dado» tal y como acontece sin censurar ninguno de sus 
factores constitutivos.



147Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 139-164

El género como hecho: algunas consideraciones metodológicas

Así llegamos a un tercer nivel de significación de la categoría «gé-
nero»: el hecho, más allá de las teorías. Este nivel no es fácil de de-
terminar debido a la continua tendencia que muchos poseemos de 
sustituir lo real por el análisis racional. Existe una suerte de «mito 
de la primacía del análisis» que tiende a eclipsar y, como decíamos 
antes,  a censurar factores constitutivos de lo real en nombre de la 
primacía de las ideas sobre las realidades. ¿Cómo podemos recupe-
rar lo real en la totalidad de sus factores y superar –en lo posible– la 
tentación de la censura? 

Sin pretender en lo más mínimo ofrecer una reflexión episte-
mológica completa es preciso al menos decir que se requieren en 
nuestra opinión al menos cinco premisas metodológicas para poder 
afrontar con un mínimo de seriedad el reto que tenemos por delan-
te. Tenemos la impresión que largas discusiones podrían abreviarse 
y dar paso a otras más enriquecedoras si estas premisas recibieran la 
atención debida al momento de hacer investigación antropológica 
estricta sobre cuestiones en torno al género y la sexualidad (Seifert, 
2008):

❖❖ La experiencia ofrece datos sensibles e inteligibles de modo simultáneo: 
en todos los territorios que son objeto de alguna ciencia, el pa-
pel que juega la experiencia es central. De hecho, es el principio 
de toda indagación. Por ello, es importante mirar con atención 
la propia experiencia y la del otro, y descubrir desde el inicio de 
cualquier incursión intelectual que sus elementos integrantes no 
se agotan en los datos sensoriales, tal y como las diversas versio-
nes del empirismo y el positivismo modernos (y sus secuelas) 
enseñan. Por el contario, la experiencia tal y como acontece en 
la vida de las personas provee datos sensoriales articulados bajo 
formas organizativas y significativas precisas ofreciendo un ri-
quísimo material para el análisis. Justamente, la diversidad de 
datos ofrecidos en las más diversas experiencias nos permiten 
distinguir diversos tipos de ellas: experiencias sensoriales, mo-
rales, estéticas, religiosas, históricas, sexuales,  etc. 



148 Persona, sexo y género. Los significados de la categoría «género» y el sistema «sexo/género»  
según Karol Wojtyła • Rodrigo Guerra López

Un nuevo «ultraempirismo», más radical y decidido, es ne-
cesario cuando en nombre de la experiencia se suele paradó-
jicamente afirmar la abstracción. En efecto, cuando no existe 
una apertura metodológica a la totalidad de los factores de lo 
real –sensibles e inteligibles– sino que a priori se preselecciona 
aquello que conforma la experiencia, el resultado es una pro-
puesta ideológica y abstracta que por reduccionista afirma ver-
dades parciales o desajustadas del único referente que podemos 
tener: la realidad.

El origen de la «ideología de género» tanto en sus versiones 
conservadoras como liberales se encuentra precisamente aquí: 
cuando la experiencia, por un acto voluntario, es negada como 
fuente de conocimiento. En cuanto esta negación cede, emerge 
la complejidad y al mismo tiempo la belleza de la vida sexual y 
el género. Más aún, el género despliega todo su potencial como 
categoría heurística.

El viaje de la inteligencia explorando la experiencia no ter-
mina en este momento. Al contrario, apenas comienza. Sin em-
bargo, este momento inicial no sólo tendrá valor justo al prin-
cipio sino que será el punto de referencia continuo a cada paso 
para verificar nuestra indagación. Comprensión que no se veri-
fica, comprensión que tiende a construirse artificialmente, da-
ñando la urgente necesidad de aprender a mirar la verdad sobre 
la sexualidad y el género.

❖❖ No se puede comprender la experiencia si no se aprende su significa-
do: la primera premisa anotada se expande en esta segunda. Una 
experiencia vivida hasta el fondo demanda acoger su significado 
objetivo. Esto es particularmente importante en la vida afectiva 
humana y especialmente en los momentos en que la sexualidad 
aparece con gran fuerza en la experiencia y se expresa de modo 
histórico y simbólico («género»). Cuando no se logran apreciar 
los significados ínsitos en la sexualidad humana y en sus múltiples 
proyecciones culturales, la experiencia se ve truncada, ya que se 
censura un tipo de datos sumamente relevantes: aquellos que le 
dan unidad y sentido a la experiencia. Muchos de estos datos, 



149Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 139-164

además, no sólo son significativos a nivel cognitivo sino que se 
ofrecen como verdaderos datos normativos. En otras palabras, 
la «forma» o Gestalt de la vida sexual no sólo revela su unidad, 
cualidad y configuración, sino también su valor (Fabro: 1978) .  

En efecto, la vida sexual de las personas  es una experiencia 
axiológicamente relevante que exige ser acogida en la integrali-
dad de sus factores constitutivos y no sólo en aquellos que pro-
ceden de una mirada que privilegia la «exterioridad objetiva» 
de las personas (la corporeidad humana, accesible a una explo-
ración empírico-descriptiva). Además de esta mirada es preci-
so reconocer que las experiencias sexuales incluyen al menos 
la «exterioridad subjetiva» (la dimensión lingüística de la cor-
poreidad) y las dimensiones que la sostienen en su origen más 
íntimo: la «interioridad objetiva» (las capacidades humanas en 
el orden cognitivo y tendencial) y la «interioridad subjetiva» (el 
mundo interior, siempre habitado por datos reales y por recrea-
ciones y resignificaciones subjetivas).

❖❖ Hay que evitar explicaciones causales precipitadas o incompletas: no 
siempre dos cosas que suceden una detrás de otra tienen cone-
xiones causales reales. No siempre la causalidad implicada en 
una relación causa-efecto es de un sólo tipo. En la vida sexual 
humana, convergen múltiples factores que es preciso reconocer 
en su esencia particular con gran atención y cuidado para así 
poder mirar las diversas interacciones que en la realidad se dan. 
De este modo, en la actualidad no es posible interpretar adecua-
damente la sexualidad y el género sin mostrar cómo los diversos 
fenómenos sociales (historia, cultura, lenguaje, poder, etc.) in-
ciden en la condición humana profunda y cómo esta condición 
posee una consistencia elemental (naturaleza) que también causa 
–de otros modos– los fenómenos referidos. Por ejemplo, los 
reduccionismos ontológicos, genéticos, neurológicos o socioló-
gicos de la sexualidad y del género poseen un poder explicati-
vo parcial que en ocasiones eclipsa aspectos importantes de la 
realidad. Al reivindicar lo real, es necesario también aprender 
a reconocer en su justa dimensión aquellos elementos que el 



150 Persona, sexo y género. Los significados de la categoría «género» y el sistema «sexo/género»  
según Karol Wojtyła • Rodrigo Guerra López

reduccionismo había sobrevalorado para no caer, por reacción, 
en una nueva explicación igualmente parcial y desajustada que 
explica deficientemente las causas y los efectos. 

❖❖ Es importante delimitar el alcance explicativo de cada una de las cien-
cias involucradas al momento de hacer «estudios de género»: jus-
tamente, la anterior consideración permite entender que las 
ciencias empírico-descriptivas son esencialmente distintas de 
aquellas filosóficas debido a que las explicaciones causales de las 
primeras exploran principalmente la realidad de modo catego-
rial, es decir, buscan «cómo» son las estructuras, «cómo» son los 
procesos, «cómo» sincrónica o diacrónicamente se presenta un 
fenómeno, etcétera.  Por otra parte, las segundas exploran con 
diversos grados de penetración la realidad de manera trascen-
dental, es decir, los «porqués», la razón de ser de determinado 
objeto o estado de cosa. El tipo de penetración intelectual en 
ambos casos es diverso. No es lo mismo describir «cómo sucede 
un fenómeno» que comprender «porqué este es así». Piénsese 
por un instante en un fenómeno afectivo como el enamoramien-
to: describir debe ayudarnos a preparar el comprender. Pero 
describir, no basta. Es necesario, una vez lograda una descrip-
ción lo más holística posible, incursionar con un tipo diferente 
de penetración propiamente «filosófica» que permita develar –y 
no imponer– el significado intrínseco de la experiencia vivida.  

❖❖ Hay que evitar dar como «territorio conquistado» aquello que exige 
una reconsideración crítica estricta: no es extraño encontrar desca-
lificaciones más o menos ramplonas sobre diversas teorías tanto 
en los sectores conservadores como en los liberales al momento 
de discutir sobre sexualidad y género. En muchas ocasiones, es-
tas descalificaciones brotan de supuestos avances civilizatorios 
que unos y otros defienden. Así, por ejemplo, unos borran de 
un plumazo cualquier fundamento ontológico de la sexualidad 
que apele a algún tipo de esencia, como si fuera imposible ha-
blar del tema tras las teorías provistas por algunas versiones del 
existencialismo que han afirmado que la esencia del ser humano 



151Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 139-164

se construye a través de la libertad, y no es algo dado. Otros, 
niegan en nombre de un Tomás de Aquino –mal leído– el papel 
del contexto social en la construcción del género como si «lo so-
cial» fuera ontológicamente endeble, irrelevante o asunto fútil. 
En estos y otros casos similares, los abusos campean amparados 
en que tal o cual aserción es un avance incontestable que ya no 
requiere de ningún tipo de revisión crítica. Este tipo de argu-
mentaciones suelen tener un cierto éxito en ambientes no espe-
cializados en los que implícitamente se da un voto de confianza 
al orador en turno y en su cualificación científica. En el fondo, 
en estos esfuerzos no se busca la verdad sino la conveniencia 
política de acuerdo a una agenda preestablecida.

Tras el colapso de la Modernidad ilustrada que entre otras cosas in-
tentaba justificar el mito del progreso racional indefinido –lo de hoy 
es per se mejor que lo de ayer– (Adorno y Horkheimer, 1994), somos 
de la opinión que todos deberíamos ser más cautos –y parafraseando 
a Carlos Pereda– aprender a hacer «crítica de la razón arrogante» 
(Pereda, 1998) que creía poder no sólo administrar racionalmente el 
presente sino también dictaminar cuáles son las verdaderas tenden-
cias que marcarán el futuro para emanciparlo.

Luego del desastre cultural y social que han significado muchos de 
los proyectos de derecha e izquierda durante el siglo XX, somos de la 
opinión que una racionalidad más modesta y simultáneamente crítica 
debe acompañarnos también al momento de descubrir el nuevo conti-
nente que significa la dimensión sexual y de género de la vida humana.

El género como hecho: algunas consideraciones sistemáticas

a) Algunos elementos procedentes de la antropología de Karol Wojtyła

Tomando en cuenta las consideraciones metodológicas precedentes, 
Karol Wojtyła arriesgó una antropología que en la actualidad puede 
ofrecer algunos elementos útiles para articular una hipótesis sobre 
las relaciones entre sexo y género, capaz de reconocer los aportes 



152 Persona, sexo y género. Los significados de la categoría «género» y el sistema «sexo/género»  
según Karol Wojtyła • Rodrigo Guerra López

verdaderos que existen en diversas teorías en este ámbito. La men-
ción de este autor en el contexto de esta exposición no pretende in-
troducir un argumento subrepticio o una predisposición hacia algu-
nas intuiciones. Simplemente, reconocemos que en el amplio debate 
antropológico contemporáneo, la filosofía de Karol Wojtyła provee 
de elementos particularmente pertinentes para una reconsideración 
del sistema sexo/género. ¿Cuáles son estos elementos?

❖❖ La persona y la naturaleza: un examen atento de la experiencia 
nos revela que cada uno de los seres humanos posee un conjun-
to de características que lo hacen pertenecer a una cierta clase 
natural y poseer algunas propiedades fundamentales. A esto le 
llamamos «naturaleza». Sin embargo, “naturaleza no significa el 
sujeto concreto de existencia y acción […] puede ser tan sólo un 
sujeto abstracto (in abstracto). Así, cuando hablamos de la natura-
leza humana, nos referimos a algo que existe realmente sólo en 
un hombre concreto como suppositium, y no tiene existencia real 
fuera de él” (Wojtyła, 2011:  133). Gracias a esta consideración 
elemental, podemos descubrir que el sujeto real de imputación 
de cualquier acto o de cualquier derecho no es la naturaleza sino 
el sujeto óntico que la realiza, es decir: la persona humana. Esta 
última poseerá características que exceden por mucho la mera 
naturaleza, por ejemplo, todas aquellas que tanto en el orden de 
sus fundamentos últimos como en el de sus manifestaciones más 
exteriores se encuentran asociadas a la individualidad personal 
(acto de ser personal, accidentes individuales, etc.). ¿Cuál es en-
tonces el papel de la naturaleza en un sujeto personal? Wojtyła 
considera que “la naturaleza no es otra cosa que el fundamento 
de la cohesión esencial que hay entre quien actúa […] y su acto. 
O más amplia y precisamente: la naturaleza es el fundamento 
de la cohesión esencial entre el sujeto del dinamismo y todo el 
dinamismo del sujeto” (Wojtyła, 2011:  140).

❖❖ La persona, la conciencia y el subconsciente: desde un punto de vista 
estructural, la potencialidad que cada ser humano posee tiene 
prioridad respecto de la conciencia sobre estos mismos asuntos 



153Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 139-164

(Wojtyła, 2011: p 150-158). Dicho de otro modo, para Wojtyła, 
la conciencia no es una total transparencia respecto de lo que so-
mos sino que lo que somos rebasa lo que lentamente se va descu-
briendo a nivel consciente. Precisamente este hecho, nos permi-
te develar que cada persona posee una unidad potencial anterior 
a la conciencia que constituye la base para el subconsciente. “Los 
contenidos excluidos –a veces se habla incluso de reprimidos– o 
que no son admitidos a la conciencia no quedan en el vacío, sino 
que permanecen con claridad en el sujeto; y lo hacen en estado 
dinámico, preparados para atravesar en cualquier momento el 
umbral de la conciencia” (Wojtyła, 2011:  155). Ahora bien, en-
tre conciencia y subconsciente existe una relación particular: lo 
subconsciente, que en ocasiones emerge “de modo espontáneo e 
incontrolado” (Wojtyła, 2011:  155) está llamado a esclarecerse 
y discernirse en la conciencia. Es en esta última donde el sub-
consciente asume su significado plenamente humano. De hecho, 
una de las tareas principales de la educación y de la formación 
moral de la persona consiste en “el trasvase a la conciencia del 
contenido reprimido en el subconsciente, y en particular su ade-
cuada objetivación” (Wojtyła, 2011:  158). 

❖❖ La persona, su transcendencia e integración: en los animales, el ins-
tinto integra y orienta todo lo que sucede en el individuo. En la 
persona humana sucede algo distinto: si bien los instintos exis-
ten, cada ser humano es capaz de trascenderse a sí mismo a tra-
vés de la autodeterminación. La capacidad que posee el ser hu-
mano de conocer la verdad le permite precisamente actuar con 
posesión de su acto en función no sólo de la dinámica instintiva 
sino de un criterio superior que lo realiza en cuanto ser humano. 
La verdad sobre el bien, de este modo, no sólo es un objeto in-
tencional de la inteligencia y la voluntad sino que es el factor de-
cisivo para que el propio «yo» se descubra como «yo» y mire que 
su dignidad demanda vivir de acuerdo con un parámetro supra-
instintivo y suprautilitario. Esta trascendencia de la persona en 
acción posee un correlato interior: la integración. «Integración» 
significa la realización de la totalidad y de la unidad de la persona 



154 Persona, sexo y género. Los significados de la categoría «género» y el sistema «sexo/género»  
según Karol Wojtyła • Rodrigo Guerra López

humana sobre el fundamento de su complejidad (Wojtyła, 2011: 
p 277-279). “Con frecuencia el hombre se define como una uni-
dad psico-física, entendiendo que con este concepto se expresa 
y se capta adecuadamente la esencia del hombre. Sin embargo, 
en esta idea se expresa sólo aquello que puede entrar en los lími-
tes de las ciencias empíricas particulares” (Wojtyła, 2011:  285). 
Realmente, tanto lo somático como lo psíquico están abrazados 
en la unidad real de la persona y están convocados a lograr una 
integración “pero no a su propio nivel, sino al nivel de la per-
sona”. De este modo, “la integración significa también la intro-
ducción en una unidad superior a la indicada por la expresión 
«unidad psico-somática», si se entiende literalmente” (Wojtyła, 
2011:  287). La integración de la persona se apoya en el condi-
cionamiento de lo psíquico por lo somático y viceversa. A partir 
de ahí cada ser humano alcanza su integridad. “Designamos con 
el término «desintegración» a los distintos defectos en este cam-
po” (Wojtyła, 2011:  294).

❖❖ La persona y el cuerpo: el cuerpo determina lo concreto, externo y 
visible del hombre. El hombre se exterioriza mediante el cuerpo 
y su estructura específica y estrictamente individual. Ahora bien, 
el cuerpo es también campo y medio de expresión de la persona. 
“Cada vez que se exterioriza la persona en la acción mediante el 
cuerpo, simultáneamente el cuerpo llega a ser objeto de la acti-
vidad. La objetivación del cuerpo constituye un aspecto particu-
lar, más aún, un elemento integral de la objetivación de todo el 
sujeto personal, al que pertenece el cuerpo y en el que penetra 
estructuralmente la subjetividad” (Wojtyła, 2011:  298).

❖❖ La persona y el impulso sexual: el impulso sexual de cada persona 
“se desarrolla a partir de un fundamento somático pero penetra 
muy profundamente en la psique y en su emotividad específica e, 
incluso, en la misma espiritualidad del hombre” (Wojtyła, 2011: 
p 315-316). “El control del impulso sexual es posible, aunque en 
ocasiones conlleve dificultades, sobre todo cuando en alguien es 
particularmente intensa la excitabilidad sexual. Esta no consiste 



155Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 139-164

únicamente en una pura reacción somática, sino también en una 
tendencia psíquica de tipo emotivo” (Wojtyła, 2011:  316). La 
emotividad indica una sensibilidad propia ante los valores. Esta 
sensibilidad puede estar penetrada por la verdad. Cuando esto 
sucede, la vivencia de los valores humanos se logra como autén-
tica vivencia humana. Tender hacia un valor siguiendo únicamen-
te las sensaciones se sitúa en el ámbito de lo que «sucede» en 
él. Lo importante es que este fenómeno rebase este estadio y se 
sitúe en el terreno de la autodeterminación en función de la ver-
dad. Esto no significa desprecio hacia lo que nos permite vivir la 
sensibilidad. Lo que Wojtyła desea expresar es que “para valorar-
la adecuadamente nos debemos percatar del grado de compene-
tración de la sensibilidad con la verdad” (Wojtyła, 2011:  339). 
Dicho de otro modo, es menester que la experiencia del propio 
impulso sexual se acompañe por la pregunta por su significa-
do. Éste le permite encontrar su verdadera dimensión huma-
na y personal. Estas consideraciones son posibles sólo cuando 
ser-varón o ser-mujer se consideran una perfección intrínseca, 
estructural, constitutiva de la persona: “el sexo es en cierto sen-
tido «constitutivo de la persona» (no sólo es un «atributo de la 
persona»). Esto demuestra lo profundamente que el hombre, 
con toda su soledad espiritual, con la unicidad e irrepetibilidad 
propia de la persona, está constituido por el cuerpo como «él» o 
«ella»” (Wojtyła, 2010:  131). Así, la identidad sexual adquiere al 
interior de la antropología personalista un estatuto central. No 
es un accidente, no es un aspecto secundario.

b) Una reelaboración a partir de los elementos precedentes.

Si miramos atentamente la experiencia que tenemos del mundo pode-
mos percatarnos de algo elemental pero particularmente significativo: 
la experiencia de un fenómeno está siempre acompañada de la expe-
riencia de lo que soy. Esta experiencia no versa sobre «el ser en gene-
ral», «el hombre en general» o sobre el «yo pienso en general», sino 
sobre el hombre que «yo soy». La experiencia del hombre no es la ex-
periencia de «algo que es», sino la experiencia de «alguien quien soy». 



156 Persona, sexo y género. Los significados de la categoría «género» y el sistema «sexo/género»  
según Karol Wojtyła • Rodrigo Guerra López

No podemos negar que esta experiencia es un cierto darme 
cuenta de mi mente (yo me percibo pensando, yo me percibo sintien-
do, yo me percibo eligiendo, yo me percibo siendo, yo me percibo 
yo, es decir, «un alguien...»). Sin embargo, no deseamos de entrada 
hacer profesión de un cierto cartesianismo. Por «mente» deseamos 
simplemente indicar un conjunto de fenómenos que realizo «desde 
dentro de mí» y que acontecen como una cierta «interioridad» o 
«subjetividad». Nuevamente insistimos: la experiencia que yo tengo 
de mí mismo al momento de conocer el mundo es un cierto dar-
se. No podemos ignorar este darse a menos que voluntariamente lo 
cancelemos al momento del análisis del conocimiento. Si hemos de 
aceptar “lo que se da tal como se da y sólo en los límites en que se da” 
(Husserl: 1986:  58), tenemos que reconocer que el ser que somos, 
por su sola presencia, posee un cierto saber de sí (nosse se), distinto al 
que obtiene al reflexionar sobre sí (cogitare se) (Agustín de Hipona, 
Trin.: XIV, 6, 8). Objetivar esta experiencia peculiar es el propósito 
central de la obra Persona y acción, de Karol Wojtyła (2011:  31).

Que esto no se enlista en el planteamiento cartesiano conven-
cional se puede verificar cuando continuamos nuestra exploración y 
constatamos que la experiencia de lo que soy posee intrínsecamente 
una dimensión física («yo me percibo siendo cuerpo»). Desde dentro 
percibo mi ser como ser corpóreo. En la filosofía cartesiana, el cuerpo 
humano está limitado por la extensión como cualquier otro cuerpo 
(«exterioridad objetiva» observable y describible por saberes como 
la anatomía y la fisiología). Sin embargo, en el «cuerpo-vivido» por 
mí en la experiencia claramente se rebasan los límites cartesianos. 
Gracias a «mi cuerpo», experimentado desde dentro, conozco cómo es 
«ser-cuerpo». La condición corpórea no es un dato inaccesible para 
mí ya que mi ser la incluye como dimensión constitutiva. Más aún, 
mi cuerpo significa lo que soy para mí y para otros en cierto grado. Yo 
me expreso a través de mi cuerpo. El cuerpo es expresión y eventual-
mente «don», es decir, «dato», de la persona que soy.

Mi ser posee verdaderamente una «exterioridad subjetiva», o 
mejor aún, una «subjetividad exterior», que es «mi-cuerpo». El 
ser que soy y que sabe de sí por pura presencia no se percibe sólo 
como mente sino como «cuerpo-que-soy». De hecho, la distinción 



157Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 139-164

«mente-cuerpo», no acontece en este momento. Esta distinción, si 
es que eventualmente desde algún punto de vista se justifica, apare-
cerá de manera posterior por vía reflexiva y analítica. 

La realidad humana no se anuncia de manera originaria, en la ex-
periencia, bajo un modo de ser dual sino que la experiencia del pro-
pio ser, es experiencia de una realidad total en la que lo psíquico y lo 
somático forman «unidad» (y no mera «unión»). La experiencia del 
hombre es un dato originario en el que el sentir, el pensar, el querer 
y, concomitantemente, la instalación personal en el mundo de los 
entes corpóreos, aparecen con la unidad propia del ser. El cogito de 
esta manera no se descubre ajeno a la finitud y a la temporalidad del 
mundo, no se encuentra escindido del reino de lo empírico en un 
cierto estrato superior –como quieren muchas veces los dualistas–, 
sino que el ser que sabe de sí, sabe de sí como ser, al vivirse, al expe-
rimentarse, al percibirse finito, contingente, frágil, corpóreo. 

La experiencia del hombre que acompaña toda otra experiencia 
y que no puede evitarse aún cuando en momentos como el sueño 
algunas de sus características cognitivas disminuyan, es la experien-
cia del integrum humano concreto. Por ello, la proposición «yo tengo 
cuerpo» parece incorrecta. La vivencia del propio cuerpo no se da 
como un «haber» sino con el modo peculiar como el ser que soy 
se revela «siendo». Así, lo más propio es afirmar «yo soy cuerpo». 
Lo mismo podría decirse de cualquier estado mental que posterior-
mente se reconozca, en su esencia, irreductible a la propia corpo-
reidad: no tengo mente, soy mente. En el fondo, lo que soy abraza 
ambas realidades y no se agota en ninguna de ellas.2 

Este pequeño desarrollo es importante para el tema que nos 
ocupa. Nuestro ser subjetivo expresado a través del cuerpo nos es 
inevitable. Por ello, cualquier consideración sobre el «género» debe 
tomar en cuenta esta estructura original en la que cada ser humano 
se percibe «dado» de cierto modo. No queremos con ello ingresar 
de golpe a una suerte de discusión sobre el determinismo biológico 

2  Esto parece haberlo intuido Tomás de Aquino cuando afirma: “El alma siendo parte 
del cuerpo del hombre, no es todo el hombre,  mi alma no es mi yo”. (Super I Ad Cor., Ca 
15, lect. 2). 



158 Persona, sexo y género. Los significados de la categoría «género» y el sistema «sexo/género»  
según Karol Wojtyła • Rodrigo Guerra López

a partir de lo «dado». Si hemos seguido con atención el desarrollo 
precedente podremos ya advertir que «lo dado» que soy, «el don» 
que me constituye no se agota en la exterioridad objetiva sino que 
entraña la totalidad de los factores que definen al «yo».

En efecto, lo dado es más que biología. Lo dado es mi biología 
inmersa en mi «biografía». Mi biografía, mi identidad narrativa, no 
se construye sino a partir de la plataforma que es brindada por una 
«identidad óntica fundante» con consistencia definida. Nuevamen-
te, y a costa de resultar reiterativo, esta consistencia no se agota en 
el dato biológico, aunque lo incluye. Esta consistencia abraza todos 
los factores que integran lo humano y le permiten ser de un cierto 
modo. Este «cierto modo» no es una esencia en sentido fijista sino 
una esencia en sentido dinámico, una esencia en el sentido de physis, 
es decir, «naturaleza». 

En efecto, la esencia de un ente como tú y como yo es to ti en 
einai, quod quid erat esse, «aquello que era ser». Lo que parece querer 
recogerse en esta noción es la idea de que «el ser ha sido», que el 
ser es «gracias a su pasado que se hace presente», que lo propio de la 
esencia es la «persistencia» en el ser en medio de los cambios (Aris-
tóteles, Met: VII, 4; Tomás de Aquino, De ente et essentia 1). Si esto es 
cierto respecto de todo ente, adquiere un sentido sumamente par-
ticular en el caso humano. El ser humano concreto, la persona, es 
«memoria de ser» por el mero hecho de ser «continuamente». Esto 
quiere decir que es sin ruptura respecto de su pasado, «es» lo que 
«ha venido siendo», «es» lo que el ser recoge al momento de «per-
manecer siendo», y este «permanecer siendo», al ser capaz (potencia 
activa) de conciencia y de libertad a través del tiempo, puede ser 
reconocido como verdadero sujeto racional transtemporal, es decir, 
como persona (Wiggins, 1980). 

De esta manera la clásica noción de persona nunca ha de ser in-
terpretada como la definición de un ente estático sino como la defi-
nición de un sujeto constitutivamente dinámico: la persona humana 
siempre es «persona en acción» (Wojtyła, 2001). Si el cambio acci-
dental fuera cambio de los accidentes, entonces sí, la sustancia sería 
una realidad inmutable. Pero el cambio accidental de todo ente, y en 
particular, del ser que somos, es siempre cambio de la sustancia, que 



159Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 139-164

se modifica accidentalmente. Dicho de otro modo, no todo cambio 
de la sustancia es «sustancial», ya que los accidentes son verdaderos 
modos de la sustancia. El sujeto del cambio, es decir, quién cambia, 
es siempre el «yo».

¿Por qué esta reflexión puede ser relevante para la reconside-
ración del género? Precisamente porque así planteadas las cosas la 
oposición inconciliable  naturaleza/cultura se disuelve y el sistema 
sexo/género, adquiere una índole diversa a lo meramente estático 
o a lo puramente cambiante. La identidad sexual de tipo cromo-
sómico, gonádico y eventualmente fenotípico, no podrá jamás ser 
interpretada al margen de la persona humana real. Asimismo, la his-
toria y performatividad de la persona no podrá encontrar jamás una 
realización adecuada sin tomar en cuenta los referentes que le pro-
vee su identidad psico-somática sumergida en una historia personal 
particular. Más aún, la persona humana real será un ente cultural 
por naturaleza, lo que conlleva a reconocer que «por naturaleza, la 
sexualidad humana posee el género como dimensión constitutiva» 
y, si se me apresura, esto mismo permitirá afirmar que el género 
es una dimensión espiritual de la persona en tanto que brota de los 
dinamismos naturales que le permiten a cada ser humano trascender 
un rígido determinismo.

Por supuesto, estas últimas expresiones exigen una aclaración 
complementaria: la naturaleza no se identifica con lo biológico, con 
lo corpóreo como hemos sostenido ya varias veces. La naturaleza es 
el conjunto de datos que constituyen al yo como un ser persistente, 
dentro de una «clase natural» dada. Si el cuerpo fuera el único dato 
que provee el yo al hacer experiencia de sí, entonces lo dado sería lo 
biológico. Sin embargo, esto no es así. En la experiencia del yo, uno 
encuentra una multiplicidad de datos tan abundantes como la multi-
dimensionalidad de la existencia humana real. La naturaleza humana 
entraña la corporeidad y el psiquismo, el ser-en-sí y el ser-para-otro, 
el ser finito y la apertura infinita de la razón y la voluntad, etcétera. 
Además, el yo involucrará aspectos no esenciales pero importan-
tes para la constitución de un ente personal: todo lo referente a la 
persona desde el punto de vista de su ser-individual, es decir, el ser 



160 Persona, sexo y género. Los significados de la categoría «género» y el sistema «sexo/género»  
según Karol Wojtyła • Rodrigo Guerra López

personal (esse personae) y los rasgos individuales que en su conjunto 
hacen de cada ser humano un ente no-instanciable.

Con esto como referente ¿cuál es la articulación precisa entre 
sexo y género al interior de una persona?

❖❖ La persona humana es un ser sexuado «ab initio», desde su origen y en 
toda dimensión y nivel. Lo realmente existente es este varón, esta 
mujer, aquí y ahora. El que podamos distinguir a una persona 
de otra se basa precisamente en la consistencia elemental que la 
persona posee en diversos planos, incluido el sexual. Los típicos 
contra-argumentos a este aserto basados en casos de hermafro-
ditismo o de personas que experimentan un desajuste entre el 
sexo somático y su identidad sexual en el orden psíquico, más 
que refutar lo que aquí decimos, lo confirman en cierto grado ya 
que suponen en todo caso que existe una deficiencia en materia 
de reconocimiento sobre la verdad de una persona, deficiencia 
debida a una falla orgánica, a una falla psíquica o a un complejo 
fenómeno, fruto de ambas. Con esto, no deseamos agotar el de 
suyo amplio universo de los desajustes entre sexualidad orgánica 
y psíquica. Sólo deseamos anotar algo modestísimo, si se quiere: 
todo desajuste, de modo implícito, apunta a una hipótesis: soy 
alguien con cierta diferenciación sexual que exige ser reconoci-
do, por mí mismo y por los demás, como tal.3 

❖❖ La identidad del yo incluye como perfección transversal, trascendental 
si se quiere, la sexualidad masculina o la sexualidad femenina: todas 
las dimensiones del yo –cuerpo, psiquismo, lenguaje, historia, 
etc.– se encuentran atravesadas por una determinada diferencia-
ción sexual originaria. Esto es constatable no sólo en personas 

3  Otro asunto que no tratamos de momento es si toda percepción de la propia identi-
dad sexual en el orden psíquico es «adecuada», en el sentido estricto de esta última no-
ción. No es difícil advertir que la autopercepción sobre la identidad sexual en ocasiones 
puede estar minada por algunas de las causas comunes de error que en otros territo-
rios de la realidad pueden ser observadas. Por ello, no bastará jamás un ejercicio básico 
de autenticidad en el orden psíquico para la determinación de una cierta pertenencia 
sexual sino que se requerirá una aproximación lo más holística posible cuando existan 
motivos fundados para una revisión crítica de la propia identidad sexual de la persona.



161Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 139-164

heterosexuales sino también en personas que viven una orienta-
ción homosexual o bisexual. La homosexualidad o la bisexuali-
dad masculina poseen, por ejemplo, caracteres particulares que 
las distinguen de la homosexualidad o la bisexualidad femenina. 

❖❖ Todo lo dado y constitutivo del yo se manifiesta de modo personal, es de-
cir, a través de «mi» cuerpo, «mi» inteligencia, «mi» voluntad. Esta ma-
nifestación, particularmente cuando es libre, no sólo posee una 
dimensión transitiva, es decir, realizante de una acción exterior 
a mí, sino que posee una dimensión «intransitiva», es decir, una 
repercusión inmanente en el propio ser que lo cualifica de cierto 
modo. Por ello, el modo como realizo mi sexualidad incide en 
«lo que soy» afectándolo cualitativamente. Esta incidencia puede 
estar integrada o desintegrada (alienada) a «el que soy». Pecaría 
de un optimismo antropológico contra-fáctico quien sostuviera 
que toda realización de la sexualidad espontáneamente es una 
realización perfectiva, no-alienante. La experiencia de la liber-
tad, en otras palabras, es en ocasiones experiencia de éxito y 
en ocasiones  de fracaso.  Por ello, la vida sexual siempre está 
desafiada al momento en que se exterioriza, por las exigencias 
más profundas de mi propia identidad. Cuando decimos «más 
profundas» nos referimos a que la identidad del yo es la síntesis 
real de «lo que soy» y de «el que soy». 
	 ¿Qué significa esto último? El yo no siempre es «lo mismo» 
aunque siempre es «el mismo». El yo posee una dimensión na-
rrativa, cambiante, que se va historizando. Esta dimensión es 
«moral» y exhibe que el yo no está acabado sino que es «proyec-
to» –cuyo destino no está siempre asegurado–. Esta dimensión 
es posible gracias a que existe otra en la que el yo tiene ase-
gurada su identidad transtemporal. Todo lo que ha sucedido en 
«mi» vida lo puedo reconocer como propio, como experiencia 
«mía», gracias a que con todo y lo que ha sucedido, sigo siendo 
«el mismo», es decir, existe un sujeto de imputación real de las 
múltiples variaciones que he vivido. De esta manera, la identi-
dad narrativa está ontológicamente endeudada con la identidad 
sustantiva y transtemporal del yo.



162 Persona, sexo y género. Los significados de la categoría «género» y el sistema «sexo/género»  
según Karol Wojtyła • Rodrigo Guerra López

❖❖ El género, desde este punto de vista, es una dimensión constitutiva de 
la identidad narrativa del yo humano. No soy sin género o, para 
que quede más claro: los animales no poseen género en sentido 
propio. El género es una perfección exclusiva del ser humano, 
en cuanto sujeto espiritual, es decir: dotado de un psiquismo 
irreductible a sistemas materiales complejos. El género emer-
ge en simultáneo con la propia capacidad libre y simbólica del 
yo y/o con la capacidad libre y simbólica de aquella persona o 
comunidad que arriesga –de modo tácito o explícito– una inter-
pretación sobre mi identidad personal. Más aún, el género es el 
espacio en el que se manifiesta de manera eminente la dimen-
sión espiritual y no meramente animal de la sexualidad huma-
na. La retrotracción conservadora del género a la sexualidad (el 
género siempre es ideología, lo importante es la diferenciación 
sexual) implícitamente conlleva la negación de la vía metodo-
lógica para hacer una gramática de la sexualidad que permita 
descubrir las exigencias morales de la misma. Por su parte, la 
hiperinflación del género a costa de la sexualidad, por ejemplo, 
en la queer theory, hipotetiza una existencia humana sin subjetivi-
dad que por más interesante que aparezca cae en contradicción 
performativa ya que cualquiera de sus defensores –por ejemplo, 
Judith Butler–, al momento de afirmar sus convicciones, su sola 
presencia las refuta. En efecto, su sola instalación en el mundo, 
exhibe una consistencia definida y transtemporal que acompaña 
su identidad narrativa haciendo de ella un sujeto identificable, 
con un designador rígido preciso: su nombre propio. Dicho de 
otro modo, es imposible hablar de sujetos heterosexuales, gays, 
lesbianas, transexuales, etcétera, si el sujeto mismo se volatiliza 
y disuelve (Gamson, 2000).

Esta última consideración requeriría de otras investigaciones más 
amplias. Sin embargo, por el momento baste para sostener de ma-
nera fundada que el ser humano concreto sólo puede ser reconocido 
como un sujeto con diferenciación sexual y diferenciación de gé-
nero simultáneas. Este binomio, en el plano de lo real se encuentra 
en una «relación insuprimible». La identidad sexual se encuentra 



163Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 139-164

«participada» en la identidad de género y la identidad de género 
incide de modo real en la identidad narrativa del yo.

La «participación» de la identidad sexual en la identidad de gé-
nero es «análoga», no unívoca. En nuestra opinión, el tipo de analo-
gía que gobierna esta relación de manera principal –aunque tal vez 
no exclusiva– es la analogía de atribución extrínseca. Esto quiere 
decir que la identidad sexual se realiza en la identidad de género de 
un modo distinto a cómo se realiza en la constitución sustantiva y 
transtemporal del yo. El «modo distinto» al que nos referimos está 
mediado por la conciencia y la libertad, por las capacidades herme-
néuticas del sujeto implicado y de los sujetos que también le proveen 
de modo directo o indirecto de materiales para su propia autointer-
pretación. De este modo, la identidad sexual es causa mediata de la 
identidad de género y el género un efecto de la identidad sexual, 
más todos elementos que fungen como mediación en el plano  de la 
persona y de la construcción socio-cultural e histórica. 

Así, la identidad de género sufre de los alcances y límites de 
cualquier acto hermenéutico. Una hermenéutica adecuada del yo 
permitirá, en cada caso, precisar si la identidad de género está rea-
lizada de un modo adecuado en el sujeto personal en cuestión. Los 
recursos metodológicos del realismo fenomenológico, en nuestra 
opinión, proveen de un acervo riguroso para hacer de esta interpre-
tación un itinerario hacia la verdad y no un mero jugueteo sin fin de 
interpretaciones sobre interpretaciones.

Otras consideraciones más amplias sobre los asuntos aquí impli-
cados exigirán nuevas investigaciones.

Referencias bibliográficas

Adorno, T. y Horkheimer, M. (1978). Sociológica. Madrid: Taurus. 

Adorno, T. y Horkheimer, M. (1994). Dialéctica de la Ilustración. Fragmentos filosóficos. 
Madrid: Editorial Trotta.

Agustín de Hipona, san. (1985). De Trinitate. Trad.: L. Arias. Madrid: Biblioteca de 
Autores Cristianos.



164 Persona, sexo y género. Los significados de la categoría «género» y el sistema «sexo/género»  
según Karol Wojtyła • Rodrigo Guerra López

Aristóteles. Metafísica. Madrid: Editorial Gredos. 

Butler, J. (2001). El género en disputa. El feminismo y la subversión de la identidad. México: 
Paidós/PUEG/UNAM. 

Barquet, M. (2002). “Teorías de género, hoy”. Umbrales 11, 9-33. 

Fabro, C. (1978). Percepción y pensamiento. Pamplona: EUNSA. 

Gamson, J. (2000). “Sexualities, Queer Theory and Qualitative Research”. En N. 
Denzin, Y. Lincoln (eds.) Handbook of Qualitative Research, 347-365. California: 
Sage Publications, Thousand Oaks.

Haig, D. (2004). “The Inexorable Rise of Gender and the Decline of Sex: Social Chan-
ge in Academic Titles, 1945-2001”. En Archives of Sexual Behavior 33 (2), 87-96. 

Héritier, F. (1996). Masculino / Femenino. El pensamiento de la diferencia. Madrid: Ariel. 

Husserl, E. (1986). Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. 
Trad.: José Gaos. México: Fondo de Cultura Económica. 

Inmujeres (2008). Perspectiva de género en los programas e informas de la Adminsitración 
Pública Federal. México: CIECAS. 

Lamas, M. (2002). Cuerpo: diferencia sexual y género. México: Taurus. 

Moore, H. L. (1999). “Whatever Happened to Women and Men? Gender and other 
Crises in Anthropology”. En H. L. Moore (comp.) Anthropological Theory Today, 
157-171. Cambridge: Polity Press. 

Pereda, C. (1998). Crítica de la razón arrogante. México: Taurus. 

Scala, J. (2010). La ideología de género. O el género como herramienta de poder. Madrid: 
Sekotia. 

Tomás de Aquino, santo. Super I Ad Cor en Super Epistolas S. Pauli. Marietti (n. 675).

Tomás de Aquino, santo. (2006). De ente et essentia. Trad.: E. Forment. Pamplona: 
Eunsa. 

Wiggins, D. (1980). Sameness and Substance. Oxford: Blackwell. 

Wojtyła, K. (2001). Persona e atto. Testo polacco a fronte. Trad.: G. Girgenti y  Mikulska. 
Ed.: G. Reale y T. Styczen. Milán: Bompiani. 

Wojtyła , K. (2010). L’amore umano nel piano divino. Roma: Librería Editrice Vaticana. 

Wojtyła, K. (2011). Persona y acción. Madrid: Palabra. Trad. de R. Mora. 


