
111Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 111-138

El debate epistemológico en torno a la teoría del diseño 
inteligente: la intervención de Stephen Meyer

The Epistemological Debate about the Theory of Intelligent 
Design: the Intervention of Stephen Meyer

Juan Eduardo Carreño Pavez
Universidad de los Andes, Chile

jedocarreno@gmail.com

Recibido: 05/09/2012 · Aceptado: 28/11/2013

Resumen

La teoría del diseño inteligente tuvo una génesis controvertida, lo que ha 
marcado decisivamente el discurso de sus autores representativos. En este 
debate han sido Michael Behe y William Dembski quienes han recibido ma-
yor atención, en tanto que otros autores de la corriente han pasado más 
bien desapercibidos. Este es el caso de Stephen Meyer, uno de los pocos 
teóricos del diseño que ha configurado una propuesta epistemológica arti-
culada en relación con la teoría en cuestión. Presentamos aquí los aspectos 
fundamentales de su propuesta, junto a una valoración crítica de la misma.

Palabras clave: demarcación, diseño inteligente, epistemología, evolución, Meyer.

Abstract

The theory of intelligent design had a controversial genesis, which has ac-
tively influenced the work of its significant authors. In this debate, contri-
butions by Michael Behe and William Dembski received more attention, 
while other authors have gone rather unnoticed. This is the case of Stephen 
Meyer, one of the few design theorists who has defended an articulated 
position regarding the epistemological status that would correspond to the 
theory. We present the fundamental aspects of the epistemological proposal 
of this author, along with a critical review of it.

Keywords: Demarcation, Epistemology, Intelligent Design, Meyer, Theory of Evolution.



112 El debate epistemológico en torno a la teoría del diseño inteligente: la intervención de Stephen Meyer
• Juan Eduardo Carreño Pavez

Introducción

Hace algunos años, un grupo de académicos del medio anglosajón 
introdujo una colección de propuestas destinadas a acabar con lo que 
concebían como una hegemonía tiránica del naturalismo metafísico 
en el ámbito de las ciencias naturales. El antecedente de esta nueva 
iniciativa se asocia al nombre del abogado y profesor de derecho 
Phillip E. Johnson, quien ve en las explicaciones darwinistas recogi-
das en textos de divulgación como The Blind Watchmaker, de Richard 
Dawkins, argumentos más propios de la retórica jurídica que del 
ámbito científico (Dawkins, 1996). Estas observaciones lo condu-
cen a escribir y publicar en 1991 su conocido Darwin on Trial, una 
obra en la que se propone llevar a juicio, en términos figurativos, 
las argumentaciones esgrimidas por los darwinistas al defender sus 
posiciones (Johnson, 1993; 1998; 2002). 

El desarrollo y madurez de lo que posteriormente se conoce-
ría como Teoría del Diseño Inteligente (TDI) puede situarse en el 
segundo lustro de la década del 90, con la publicación, en 1996, 
de la obra Darwin’s Black Box (2006), del bioquímico, investigador 
y profesor de la Universidad de Lehigh, Michael Behe. Este autor 
pretende superar el tono controversial y polemista que caracteriza 
la obra de Johnson, para desarrollar una agenda propositiva y mucho 
más ambiciosa; en lugar de arremeter simplemente contra una inter-
pretación de la historia de la vida en clave darwinista, el propósito 
declarado de Behe es el dar forma a una propuesta teórica capaz 
de englobar en una síntesis más amplia los hallazgos y aportes de la 
teoría sintética y de otros modelos evolutivos. En opinión de este 
autor, la biología de la última centuria ha mostrado, más allá de toda 
duda, la existencia de lo que denomina como “sistemas irreducti-
blemente complejos” (Behe, 2009: 428). Se trata de ensamblajes de 
componentes materiales cuya funcionalidad depende estrictamente 
de su integridad estructural. Behe ilustra este concepto mediante la 



113Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 111-138

imagen de la trampa de ratón; para que este artefacto desempeñe 
efectivamente su función de atrapar y eliminar roedores, es necesa-
rio que todos sus elementos se encuentren presentes y en la dispo-
sición adecuada o, de lo contrario, simplemente no hay trampa de 
ratón (Behe, 2006: 195-196). 

De acuerdo con Behe, los sistemas irreductiblemente complejos 
no son una exclusividad del orden del fieri humano, sino que están 
presentes también en la naturaleza, siendo el flagelo bacteriano, el 
sistema de la coagulación de organismos homeotermos, y algunas 
partes del sistema inmunológico de organismos superiores sus ejem-
plos más notorios. En todos ellos hay un número de componentes 
–esto es, una «complejidad»– cuya interrelación es un requisito para 
que el conjunto desempeñe su función fisiológica; si falta uno de 
ellos, no hay menor función, simplemente no la hay (Behe, 2009: 
429). De ello se sigue, según Behe, que la existencia de estos siste-
mas no puede ser explicada mediante los recursos de la teoría de la 
evolución por selección natural, según la cual todo órgano y parte de 
los seres vivos se ha formado gradualmente bajo la presión selectiva 
del entorno (Gould, 2004: 165-166). En efecto, en las etapas pre-
vias a su ordenación definitiva, un tal sistema en vías de formación 
no serviría para nada, y la mentada selección se encargaría de des-
echar todo rudimento. La alternativa de un ensamblaje simultáneo 
de todos los elementos tampoco es una alternativa verosímil, dadas 
las probabilidades francamente desfavorables que tal evento exige. 
Por ello, estos sistemas resultan «irreductibles» a las explicaciones 
evolutivas tradicionales. Desde estas coordenadas, el autor concluye 
que sistemas como los mencionados sólo pueden ser el producto de 
un diseño, entendiendo este concepto como “el arreglo de partes 
con vistas a un fin” (Behe, 2006: 193).

Es importante destacar aquí dos aspectos de la hipótesis de Mi-
chael Behe. El primero guarda relación con la identidad del dise-
ñador de los sistemas “irreductiblemente complejos” que el autor 
detecta en la naturaleza. Behe insiste en sostener que la inferencia de 
diseño es un proceso lógico ordinario y común en nuestras vidas, y 
que por ello, la TDI no busca introducir presupuestos metafísicos de 
ninguna clase en el seno de la ciencia. Por ello, según este teórico del 



114 El debate epistemológico en torno a la teoría del diseño inteligente: la intervención de Stephen Meyer
• Juan Eduardo Carreño Pavez

diseño, la naturaleza del diseñador no formaría parte del espectro 
de cuestiones que puedan tratarse en la propuesta, que como tal es 
científica y no filosófica.1 Pero esta aparente prudencia, sin embargo, 
deja el paso a posiciones ambiguas y menos mesuradas, en las que las 
pretensiones de la TDI parecen bastante más ambiciosas, llegando 
a sostener que la ciencia no debe tratar del problema de la iden-
tidad del diseñador hasta que esté preparada para hacerlo.2 Como 
se infiere de las afirmaciones, la posibilidad de que la TDI pueda 
llegar a la identificación del diseñador, a los ojos de Behe, no puede 
ser excluida. La segunda arista de la postura de Behe que conviene 
tener en cuenta es la de su relación con las teorías evolutivas, que 
describe no en términos de conflicto, sino de complementariedad. 
Adelantándose a las objeciones de sus detractores, Behe sostiene que 
la TDI no excluye la realidad de la evolución, ni del mecanismo neo-
darwinista en particular. La suya sería una teoría más amplia, pues 
habría en ella lugar para las explicaciones naturalistas tradicionales, 
siendo el diseño una modalidad explicativa de exclusión, esto es, una 
conclusión sostenible sólo cuando las teorías evolutivas tradicionales 
se muestran incapaces de reconstruir el surgimiento de un aspecto 
determinado de la naturaleza (Behe, 2009: 429). 

Otra figura señera en la configuración de la TDI ha sido el ma-
temático y filósofo William Dembski, cuyos esfuerzos se han cen-
trado en la formalización y depuración lógica de la inferencia de 
diseño, y en la refutación de los ataques que la TDI ha recibido en el 
fragor de los debates que se han generado en torno a ella en la so-
ciedad norteamericana (Dembski, 1998a; 1998b; 2004). Tal y como 
su predecesor, Dembski se adhiere a la tesis de la cotidianeidad de 
la inferencia de diseño, pero por ese mismo motivo, ve la necesidad 

1  “La conclusión de que algo ha sido diseñado puede llevarse a cabo independiente-
mente del conocimiento del diseñador. Como regla de procedimiento, el diseño debe 
ser primero aprehendido antes de que se plantee cualquier pregunta adicional sobre 
el diseñador. La inferencia de diseño puede ser mantenida con toda la firmeza posible 
en este mundo, sin saber nada del diseñador” (Behe, 2006: 197). 

2  “Identificar el diseñador con métodos científicos puede ser extremadamente difícil. 
[...] Cuando una pregunta es demasiado difícil para la ciencia como para tratarla inme-
diatamente, es felizmente olvidada mientras otra pregunta más accesible es investiga-
da” (Behe, 2006: 251).



115Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 111-138

de someterla a una depuración y formalización que permita su inte-
gración en el quehacer científico. Enfrentados a un evento –afirma 
este autor– debemos optar entre tres modos mutuamente excluyen-
tes y exhaustivos de explicación, a saber: la ley, el azar y el diseño. 
En el primer caso, el evento tendrá lugar casi siempre, dadas ciertas 
condiciones; en el segundo, la ocurrencia del evento quedará carac-
terizada por una distribución de probabilidad; el tercero, en fin, es 
una conclusión de descarte, sólo sostenible una vez eliminados los 
dos anteriores.3 Se trata de un procedimiento utilizado de un modo 
laxo o «preteórico» por diversas disciplinas,4 pero que también pue-
de ser formulado como un criterio riguroso, que es lo que sustenta 
su conocido «filtro explicatorio», un algoritmo probabilístico muy 
citado entre los adherentes de la TDI.5

Respecto de la naturaleza del diseñador, Dembski acusa un vai-
vén análogo al de Behe. Ciertamente, por momentos este autor se 
muestra cauto, calificando a la TDI como “teológicamente minima-
lista” (Dembski, 1998a: 17), en cuanto no tiene por objetivo ha-
cer afirmaciones acerca de la naturaleza del diseñador; esta actitud 
contrasta fuertemente con lo que tan sólo un par de páginas antes 
escribe Dembski, cuando se refiere no ya a un diseñador, sino abierta 
y francamente a Dios, y la posibilidad de conocer su interacción con 
el mundo mediante los métodos de las ciencias naturales (Dembski, 
1998a: 15). La conocida mención que hace del cristianismo y de la 
creación en el mismo texto, junto a la crítica nada mesurada que 
introduce acerca de lo que concibe como un naturalismo metafísico 
que contamina las teorías evolutivas, han acabado por sellar el des-
tino de su trabajo y de toda la TDI, que para estos efectos es tratada 
de modo unitario por sus muchos detractores. Aquellos han visto en 
este modelo una reiteración de los argumentos del desacreditado 

3  El orden se debería al principio de la parsimonia, pues según Dembski, las explicacio-
nes basadas en leyes son más simples que las que recurren al azar, y éstas, por su parte, 
más simples que las que introducen el diseño (Dembski, 1998b: 100). 

4  Entre ellas, Dembski cuenta las disciplinas forenses, las investigaciones en torno a la 
inteligencia artificial y la arqueología, entre otras (Dembski, 1998b: 94). 

5 Para una exposición más detallada de este aspecto de la propuesta de Dembski, véa-
se Carreño: 2009, 226-228. 



116 El debate epistemológico en torno a la teoría del diseño inteligente: la intervención de Stephen Meyer
• Juan Eduardo Carreño Pavez

«creacionismo científico», cuyo propósito no confesado sería el de 
presentar ciertas creencias religiosas bajo la apariencia de cientifici-
dad, por medio de una gama de falacias ya hace tiempo denunciadas 
(Pennock, 2003: 143-163; Cornish-Bowden y Cárdenas, 2007: 11-
122; Forrest, 2009: 455-462; Boudry, 2010: 473-482).

El papel de Stephen Meyer en el debate en torno a la TDI

De entre quienes han asumido el desafío de responder a la batería de 
argumentos con que los objetores han atacado a la teoría del dise-
ño, los que más atención han acaparado son Michael Behe y William 
Dembski, probablemente debido al papel protagónico que ambos 
han tenido en la gestación de la teoría. Hay otros autores en esta co-
rriente, no obstante, cuyo pensamiento amerita análisis y comenta-
rio. De entre ellos, Stephen Meyer, quizás sea la voz más autorizada 
de entre los teóricos del diseño en relación al tema del estatuto epis-
temológico que le correspondería a la teoría en cuestión, aspecto 
en el que ha desarrollado una línea de pensamiento independiente 
y en ocasiones discordante de la sostenida por autores como Behe o 
Dembski.6 La estrategia de este autor ha discurrido a través de tres 
líneas fundamentales. En primer lugar, en una crítica y rechazo a lo 
que, desde Popper, se conoce como «criterio de demarcación», que 
consistiría en el intento epistemológico de distinguir, con base en 
determinadas y estrictas condiciones, lo que es la ciencia de lo que 
no lo es (Popper, 1994; Schilpp, 1974). De acuerdo con Meyer, tal 
aproximación carecería de sustento, pues su aplicación conduciría 
irremediablemente a negarle el estatus de ciencia a teorías y disci-
plinas que habitual e históricamente han sido tenidas por tales. La 
consecuencia del descarte de tales criterios, por otro lado, elimina-
ría buena parte de las críticas epistemológicas que los objetores de 
la teoría del diseño han levantado contra ella. El segundo aspecto de 

6  El aporte de Meyer en los contenidos mismos de la teoría se ha centrado en la apli-
cación de los criterios de Behe y Dembski a problemas como el así llamado «ajuste fino 
del cosmos», y del origen de la información biológica (Meyer, 1998: 114-147; Meyer, 2002: 
53-111; Meyer, 2004: 213-239). 



117Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 111-138

la reflexión de Meyer se ha centrado en la defensa de la TDI contra 
las abundantes críticas específicas de que ha sido objeto la propuesta 
desde sus albores, mostrando cómo todas ellas son también aplicables 
en los mismos términos a las teorías evolutivas –incluyendo entre 
ellas a la neo-darwinista–, debido a la equivalencia epistemológica 
que Meyer pretende establecer entre ambos modelos. Finalmente, 
el autor ha esbozado una tipología epistemológica que, de aceptarse, 
dejaría un espacio al interior del sistema de las ciencias para teorías 
como la que él defiende. A continuación expondremos con algún 
detalle las directrices principales de la TDI, para continuar con una 
exposición más detallada de estos y otros argumentos adicionales 
que Meyer ha elaborado en la defensa de la validez epistemológica 
de la TDI. Concluiremos el artículo con una breve valoración de las 
limitaciones y aciertos de la estrategia argumentativa del autor.

Ciencia y «pseudo-ciencia»

Según Meyer, ya Darwin, en las numerosas polémicas que mantuvo 
con quienes promovían una interpretación literal del libro del Gé-
nesis como base para explicar el origen del universo y los vivientes, 
recurrió en repetidas oportunidades a argumentos epistemológicos 
para desacreditar a sus adversarios (Meyer, 1994: 69).7 Los segui-
dores de Darwin, afirma Meyer, habrían expandido esta estrategia, 
atacando todo modelo distinto de las teorías naturalistas de evolu-
ción en base en una presunta trasgresión de las normas de la práctica 
científica, que basadas en una visión positivista y neo-positivista de 
ella, constituirían en conjunto lo que hoy se conoce como «criterio 
de demarcación». Pero para Meyer este criterio resulta problemáti-
co en sí mismo, y esto por variados motivos. 

Por una parte, el intento histórico de encontrar un conjunto de 
«características invariantes», es decir, de una serie de condiciones 

7  Aunque el autor no aporta ninguna cita precisa, efectivamente, tanto en su obra 
capital como en otros escritos existen pasajes donde Charles Darwin toca cuestiones 
relativas a la epistemología de su propuesta y de las de otras alternativas con las que 
disentía (Darwin, 1983: 594-604).



118 El debate epistemológico en torno a la teoría del diseño inteligente: la intervención de Stephen Meyer
• Juan Eduardo Carreño Pavez

necesarias y suficientes para distinguir la ciencia de la «pseudo-cien-
cia», ha fracasado, y estrepitosamente. Más aún, la mayoría de estos 
argumentos presuponen una comprensión de la actividad científi-
ca que refleja la influencia del positivismo lógico; con el creciente 
rechazo al que se ha visto enfrentada esta doctrina y sus criterios 
epistemológicos –escribe este autor– la cuestión de la demarcación 
ha sido también objeto de disputa, no existiendo actualmente un 
acuerdo respecto a su validez (Meyer, 2002b: 152-153).

Uno de los primeros intentos históricos en esta dirección, se-
gún Meyer (quien sigue en sus trazos generales el enfoque de Larry 
Laudan) fue el así llamado “criterio de la certeza” (Laudan, 1983: 
11-128). Según él, la ciencia podría ser distinguida de otras activi-
dades por el grado de certeza de que sus resultados están revestidos. 
La ciencia produciría certeza, en tanto que otros tipos de búsqueda, 
tales como la filosofía, conducirían tan sólo a la opinión. Este crite-
rio –continúa Meyer– cayó rápidamente en descrédito a medida que 
científicos y filósofos se percataron de la naturaleza falible de las dis-
ciplinas científicas y sus correspondientes teorías. Se ha objetado, en 
efecto, que a diferencia de los matemáticos, los científicos rara vez 
proveen demostraciones estrictamente lógicas en la forma de prue-
bas deductivas para justificar sus teorías, sino inferencias inductivas 
y verificaciones predictivas, ninguna de las cuales lleva a la certeza, 
al menos en términos estrictos y rigurosos. Y desde una perspecti-
va más histórica, son variados e incluso pintorescos los episodios y 
anécdotas de la ciencia moderna que han llevado a la filosofía a dudar 
de la superioridad de su estatus epistémico y a considerar al cono-
cimiento científico, al igual que todo conocimiento humano, como 
sujeto a la incertidumbre y el error (Meyer, 1994: 70). 

Para Meyer, estas y otras falencias del criterio de certeza lleva-
ron las reflexiones de filósofos y científicos del siglo XIX por otras 
sendas, aun cuando el objetivo de fondo –asegurar la primacía de la 
ciencia moderna como la forma más elevada y válida de conocimien-
to– permanecía invariable. Para demostrar la veracidad de tal aserto, 
los argumentos se basaron ahora en la supuesta superioridad meto-
dológica que la ciencia experimental exhibía en su proceder al ser 
comparada con otras disciplinas. La ciencia, según tal visión, se venía 



119Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 111-138

a definir por referencia a su método, que se juzgaba objetivo, riguro-
so, reproducible y confiable, y que tenía por arquetipo a la física que, 
a través de sus postulados, sus elegantes hipótesis matemáticamente 
formuladas y sus finas y precisas verificaciones experimentales, se 
erigía como el modelo a seguir para toda búsqueda racional de cono-
cimiento que pretendiese ser considerada como científica. Se abría 
con esto la posibilidad de separar aguas, distinguiendo a la ciencia 
del dudoso proceder de otras disciplinas, que, por su inevitable di-
mensión subjetiva, no podían sino constituir una generosa fuente de 
errores y una etapa cognoscitiva humana en vías de superación. 

Sin embargo, dice Meyer, los problemas con este criterio me-
todológico no tardaron en aparecer. Uno de los más evidentes es la 
falta de un consenso general con respecto a la naturaleza del método 
científico y, más aún, sobre si en realidad se puede hablar de un mé-
todo, en singular, o si, por el contrario, son varias las aproximacio-
nes que podrían cargar con este calificativo. Sobre este punto Meyer 
es especialmente crítico: 

Si los científicos y filósofos no pueden ponerse de acuerdo 
respecto a lo que es el método científico, ¿cómo pueden des-
calificar disciplinas que no lo utilicen? […] La existencia de 
una variedad de métodos científicos plantea la posibilidad 
de que ninguna caracterización metodológica de la ciencia 
pueda bastar para capturar la diversidad de la práctica cien-
tífica. Usar un conjunto único de criterios metodológicos 
para establecer el estatus científico podría por tanto resultar 
en la descalificación de algunas disciplinas antes considera-
das como científicas (Meyer, 2002b: 157).8

Siguiendo la objeción de Meyer, el cometido de reducir la cien-
cia al modo de proceder de la física newtoniana no sólo conduci-
ría a una evidente restricción del variado panorama que exhibe la 

8  Acto seguido, Meyer afirma que esto no equivale a ninguna clase de anarquismo 
metodológico, y declara su distancia de autores como Feyerabend, sin explicitar sus 
divergencias con éste último. El eje de la crítica que Feyerabend esboza respecto a esta 
cuestión se encuentra en Feyerabend, 2000a; 2000b.



120 El debate epistemológico en torno a la teoría del diseño inteligente: la intervención de Stephen Meyer
• Juan Eduardo Carreño Pavez

actividad científica, sino que incluso eliminaría de la física vastos 
campos y subdisciplinas que no se ajustan al modelo clásico de la fí-
sica experimental. Para Meyer, estas y otras limitaciones del criterio 
metodológico habrían mostrado su insuficiencia y la necesidad de un 
replanteamiento del problema. 

Las nuevas propuestas de demarcación, siguiendo el así llamado 
giro lingüístico o semántico, habrían venido en la segunda década del 
siglo XX de la mano del positivismo lógico y algunos años más tarde 
con el criterio de la falsación de Sir Karl Popper (Popper, 1998a: 
474-478; 1998b: 228-239; Miller, 1995: 156-197). Con respecto 
al primero, Meyer repara en la ya célebre antinomia que la mis-
ma postulación de dicho criterio conlleva, pues es en definitiva una 
sentencia filosófica y, como tal, es incapaz de cumplir sus propios 
estándares de verificación (Meyer, 1994: 70-71).9 Y con respecto al 
criterio de falsación, Meyer retoma las conocidas críticas que contra 
él se esbozaron durante la centuria pasada, y que han servido de 
impulso a propuestas como la de Laudan y Lakatos (Meyer, 1994: 
71). Se ha insistido, por cierto, en que rara vez es el núcleo teórico 
de una teoría el que se ve sometido a la mentada falsación, sino más 
bien hipótesis auxiliares que dejan lo esencial de la teoría o modelo 
intocado. 

La notoria falla de éstos y otros criterios de demarcación han 
llevado a Martin Eager a concluir: “Los argumentos de demarcación 
han colapsado. Los filósofos de la ciencia no los sostienen más. Ellos 
pueden seguir gozando de aceptación en el mundo popular, pero ese 
es un mundo diferente” (Meyer, 2002b: 159). El problema, en opi-
nión de Meyer, es que muchos científicos forman parte, muy a pesar 
de ellos, de ese mundo popular que sigue considerando la distinción 
de la ciencia con base en algunos de los criterios mencionados como 
una tarea sencilla y obvia.10 En respuesta a estas eventuales objecio-

9   Meyer no profundiza más en este interesante asunto. Para un breve examen, pueden 
consultarse: Artigas, 1999: 50-53; Gilson, 1962: 49-55.

10  “Sin embargo, –escribe Meyer al respecto– para el científico profesional promedio 
los argumentos de Laudan contra la demarcación pueden resultar al menos contrain-
tuitivos. En la superficie puede parecer que tiene que haber algún criterio no ambiguo 
para distinguir tales búsquedas dudosas como la parapsicología, astrología y frenolo-



121Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 111-138

nes, afirma Meyer que no es necesario adoptar una visión relativista 
o antirrealista de la ciencia, sino simplemente aceptar que los crite-
rios, como tales, resultan una herramienta intelectual sumamente 
precaria para definir y separar lo que se puede denominar ciencia de 
lo que no.

Las objeciones específicas a la TDI

Las críticas generales que Meyer esboza y sistematiza contra los crite-
rios de demarcación se tornan más agudas cuando este autor examina 
las objeciones específicas que, inspiradas en dichos criterios, se han 
enarbolado contra la TDI. Una de ellas sería la que Michael Ruse, un 
implacable detractor de la teoría del diseño, ha esgrimido una y otra 
vez en sus textos y artículos: una actitud auténticamente científica 
debe aceptar que el universo está regido por leyes naturales, exclu-
yendo, al menos metodológicamente, toda referencia a entidades o 
agentes no reducibles a dichas leyes. La TDI, entonces, no podría in-
corporarse en el cuerpo de conocimientos y teorías científicas, toda 
vez que invoca entidades no naturales en sus explicaciones (Ruse, 
1982).

Las respuestas de los teóricos del diseño a esta recurrente obje-
ción han sido variadas y de formalidad y alcance diverso.11 La contra-

gía de ciencias establecidas tales como la física, química y astronomía. Que la mayoría 
de los filósofos de la ciencia digan que no hay tales criterios sólo confirma la sospecha 
que muchos científicos tienen acerca de la filosofía de la ciencia. Después de todo, ¿no 
dicen algunos de los filósofos de la ciencia que la verdad científica está determinada 
por el contexto social y cultural? ¿No niegan algunos incluso que la ciencia describa la 
realidad objetiva?” (Meyer, 2002: 161).

11  Behe ha afirmado que tal limitación constituye una arbitrariedad filosófica “no con-
tenida en ningún manual o texto científico”, y que su aceptación no sería de utilidad 
alguna, pues no permitiría discriminar la ciencia de la pseudo-ciencia, ni aportaría una 
definición precisa de la actividad científica (Behe, 2006: 238-243). Dembski, por su parte, 
en su tono característicamente agresivo, ha denunciado que el establishment darwinis-
ta “define la ciencia de tal modo que sólo la evolución naturalista puede constituir una 
respuesta científicamente válida a la pregunta ¿Cómo se originó y desarrollo la vida?” 
(1998: 27). Esta limitación, a juicio de Dembski, no sería más que un aforismo profesio-
nal, bajo el cual se escondería un naturalismo metodológico, que una vez aceptado, 



122 El debate epistemológico en torno a la teoría del diseño inteligente: la intervención de Stephen Meyer
• Juan Eduardo Carreño Pavez

argumentación más interesante al criterio naturalista, sin embargo, 
ha estado nuevamente a cargo de Stephen Meyer. Por una parte, este 
autor ha argüido que muchas leyes naturales describen regularida-
des, pero no son estrictamente explicativas, pues no dan cuenta de 
la razón de dicha regularidad. Un ejemplo clásico de este modo de 
proceder, para Meyer, está dado por la ley universal de la gravitación 
que, como el mismo Newton admitió, no explicaba sino sólo des-
cribía el movimiento gravitacional. Nuestro autor argumenta que 
si sólo se admitiesen como científicamente válidas las explicaciones 
basadas en leyes naturales, esta y otras leyes fundamentales de la 
física –que según este teórico del diseño no explican, sino que des-
criben matemáticamente el fenómeno considerado– debiesen erra-
dicarse del dominio de lo que habitualmente se considera ciencia. 
Y, como irónicamente observa Meyer: “Mientras que este resulta-
do pudiese aliviar la «envidia física» de muchos sociólogos, no haría 
nada por los demarcacionistas, excepto refutar el mismo propósito 
de su empresa” (Meyer, 2002b: 163).12 En efecto, sería aquel un re-
sultado altamente paradójico e indeseado para quienes han esbozado 
la objeción naturalista contra el DI, sobre todo si se tiene en cuenta 
que su motivación central ha sido históricamente la de asegurar que 
todas las disciplinas consideradas como científicas cumplan con los 
estándares rigurosos de la física. La razón para descartar la teoría 
del diseño como una conjetura no científica ya no descansaría en 
que “no explica mediante leyes naturales”, sino en que “no recurre 
a explicaciones naturalistas”, y aquí se suma Meyer a las objeciones 
que autores como Behe y Dembski han esgrimido repetidamente 

sólo dejaría espacio a explicaciones materialistas, descartando apriorísticamente hipó-
tesis, modelos y teorías alternativas.

12  No podemos dejar la ocasión de manifestar nuestro desacuerdo con Meyer en este 
punto. Sus reflexiones no parecen considerar que, en efecto, una ciencia media como 
la físico-matemática moderna es formalmente matemática pero materialmente física, y 
que en ella, esa formulación cuantitativa es ya un modo de explicación. Si la búsqueda 
de causas reales puede ponerse en tela de juicio para la construcción de Ptolomeo, en 
el caso de Newton esto es difícilmente aceptable. Cierto es que las leyes naturales for-
muladas por este genial físico no tienen una imagen especular en el mundo, ni abarcan 
todo el espectro y profundidad de la causalidad constatable en el orden sensible, pero 
de ello no se sigue que no haya en ellas verdadera ciencia (Casanova, 2007). 



123Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 111-138

respecto de lo que consideran como una crítica arbitraria contra la 
teoría del diseño.13

Otras objeciones epistemológicas que se han levantado espe-
cíficamente contra la TDI han centrado su atención en el aspecto 
metodológico de la propuesta. Según sus críticos, el diseño no sería 
observable ni verificable, lo que escaparía del esquema hipótesis-
experimento-replicación propio de la actividad científica. Esta pos-
tura se ilustra claramente en las palabras del biólogo molecular Fred 
Grinnell, quien ha argumentado que la teoría del diseño no puede 
ser considerada como científica, porque si algo “—no puede ser me-
dido, o contado, o fotografiado, no puede haber ciencia” (Grinnell, 
1993). Eugenie Scott, llevando las cosas un poco más lejos, ha afir-
mado: “No puedes usar explicaciones sobrenaturales porque no pue-
des poner una deidad omnipotente en un tubo de ensayo. Tan pronto 
como los creacionistas inventen un «teómetro» quizá podamos ve-
rificar las intervenciones milagrosas” (Scott, 1994: 30). Más allá del 
tono polemista y sarcástico de esta última cita, lo que aquí interesa 
es la esencia de la objeción: dado que el agente diseñador no es de-
tectable mediante los sentidos o los instrumentos científicos, la TDI 
es por tanto inaccesible a la investigación científica y a la posibilidad 
de una verificación de acuerdo con los cánones metodológicos que 
distinguen dicha actividad de otras formas de conocimiento. 

 Meyer, ampliando la respuesta que Michael Behe había esbo-
zado a dicha objeción,14 ha argumentado que la observabilidad no 

13   “Por supuesto que el DI no es totalmente naturalista, pero ¿por qué lo hace eso no 
científico? ¿Qué razón no circular puede ser dada para tal aserto? ¿Qué criterio inde-
pendiente de método demuestra el estatus científico inferior de una explicación no 
naturalista? Hemos visto que el «debe explicar mediante ley» no lo demuestra. ¿Qué lo 
hace?” (Meyer, 2002b: 168). 

14  Este autor admite que el diseño no puede ser sometido a verificación experimental, pero 
otro tanto ocurriría toda vez que la ciencia intenta dar cuenta de eventos históricos únicos, 
tales como la caída de meteoros ocurrida millones de años atrás, que por definición no son 
sometibles a pruebas experimentales. Pero así como la ciencia puede ver los efectos presen-
tes del choque de antiguos asteroides en la tierra, también puede observar los efectos que 
la actividad del diseñador –sea quien sea– ha tenido en los vivientes. Así puesta, la objeción 
metodológica representaría a los ojos de Behe una restricción inadmisible para la investi-
gación científica, que quedaría confinada a un ámbito determinado de explicaciones, y en 
definitiva condenada a caer en la dudosa categoría de «más de lo mismo» (Behe, 2006: 243). 



124 El debate epistemológico en torno a la teoría del diseño inteligente: la intervención de Stephen Meyer
• Juan Eduardo Carreño Pavez

sólo no es aplicable a las ciencias históricas, sino que de hecho está 
ausente en disciplinas tradicionalmente tenidas por científicas –tales 
como la física teórica, la biología molecular, la geología, la psicología 
y la biología evolutiva– en las que lo no observable se infiere a par-
tir de lo observable. Así, entidades tan valoradas en el campo de las 
ciencias naturales como fuerzas, campos, átomos, quarks, caracterís-
ticas geológicas de capas profundas de la tierra, estructuras biológi-
cas moleculares, y varias más deberían ser desterradas de los textos 
científicos con la aplicación estricta y consecuente de este criterio. 
Además, sigue Meyer, el hecho de que algo no sea observable no 
impide su verificación. La verificación indirecta de una entidad no 
observable es posible a través de la evaluación del poder explicativo 
que resulta si la mencionada entidad se toma como hipotéticamente 
existente.15 

Volviendo este argumento contra sus autores –un recurso para 
el que se ha mostrado especialmente hábil–, dice Meyer que de he-
cho la TDI y la teoría de evolución por selección natural son equi-
valentes tanto en su observabilidad como en la posibilidad de ser 
verificadas empíricamente. Con respecto al primer punto, si bien 
admite que un diseño escapa a una observación directa, otro tanto 
ocurre con el proceso evolutivo, que de hecho nadie ha visto en el 
sentido estricto de la palabra, como tampoco hay testigos oculares 
de las formas de vida de transición a que dicha reconstrucción apela, 
que no serían otra cosa que postulados teóricos que hacen posible 
le explicación evolutiva de los hechos biológicos presentes. E igual 
cosa ocurre con la posibilidad de una verificación empírica, que tan-
to para la teoría del diseño como para las teorías evolutivas resulta 

15  Como ejemplo de este proceder, cita este autor el caso de la carrera que se dio a 
mediados del siglo XX para determinar la estructura del ADN; en ella compitieron dos 
modelos, uno que proponía que el ADN era una doble hélice, y otro que postulaba una 
triple hélice. Ambas hipótesis podían explicar las imágenes fotográficas producidas por 
cristalografías de rayos x, y a pesar de que ninguna de las estructuras era directamente 
observable, la doble hélice de Watson y Crick se impuso finalmente debido a que podía 
dar cuenta de fenómenos que su rival era incapaz de «salvar». La inferencia de una en-
tidad no observable, concluye Meyer, fue aceptada en este caso porque se juzgó que 
poseía un mayor poder explicativo que sus competidores con respecto a una variedad 
de hechos relevantes (Meyer, 1994: 75-77).



125Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 111-138

un criterio imposible de cumplir, pues según ya se expuso, no son 
leyes naturales lo que se intenta describir, sino eventos ocurridos en 
el pasado a partir de datos o evidencias presentes. Toda teoría de los 
orígenes es por tanto una teoría histórica, y como tal sólo puede ser 
verificada indirectamente, a través de la comparación de su poder 
explicatorio con las teorías, modelos e hipótesis rivales. Concluye 
el autor: 

Aquellos que insisten en el criterio de observabilidad y veri-
ficación, concebidos en un sentido positivista, promulgan una 
definición de la ciencia correcta que la teoría de la evolución 
manifiestamente no puede cumplir. Si se permite un estándar de 
verificación menos severo, sin embargo, la razón original para 
rechazar el diseño se evapora (Meyer, 2002b: 173).

Lamentablemente, Stephen Meyer no le dedica una atención 
abundante a otros criterios muy socorridos por la literatura episte-
mológica, y que han sido empleados para arremeter contra la TDI. Así 
ocurre con el problema de la falsabilidad de la hipótesis del diseño, 
punto especialmente espinoso y en el que Meyer no se detiene; en 
efecto, el mismo Dembski ha admitido que descartar que algo haya 
sido diseñado resulta un problema lógicamente insoluble, dada la po-
sibilidad que tienen las causas inteligentes de imitar procesos naturales 
(Dembski, 2002: 35). Otro tanto puede decirse de la ausencia de me-
canismos causales que algunos críticos le han impugnado a la teoría en 
cuestión, y que Meyer descarta denunciando la filosofía materialista 
que a su juicio subyace bajo tales ataques (Meyer, 1994: 72).

Mención aparte merece la crítica planteada a la capacidad pre-
dictiva de la TDI, argumento estrechamente vinculado con el poder 
explicativo de la propuesta. Por cierto, uno de los atributos que más 
poderosamente han jugado a favor de la teoría sintética es el hecho 
de que sobre la base de un mecanismo simple, es posible dar cuenta, 
al menos verosímilmente, de un cúmulo significativo de hechos y 
eventos. ¿Puede decirse lo mismo de la TDI? Como lo mencionába-
mos en la introducción, Michael Behe y William Dembski han ad-
mitido que la inferencia de diseño es una opción de exclusión, sólo 



126 El debate epistemológico en torno a la teoría del diseño inteligente: la intervención de Stephen Meyer
• Juan Eduardo Carreño Pavez

atendible una vez que se hayan descartado otras formas de explica-
ción. Si es así, ¿no pasa a constituir el diseño, más que una teoría, una 
hipótesis sólo excepcionalmente invocable? Meyer no parece reparar 
en la dificultad, al menos no explícitamente. No puede decirse lo 
mismo, sin embargo, de la crítica a la capacidad predictiva de la TDI; 
de acuerdo con el autor, por su misma textura epistemológica, las 
teorías de los orígenes están confinadas a ofrecer reconstrucciones 
ex post facto, quedando la proyección de sus resultados en el tiempo 
fuera de su esfera explicativa (Meyer, 1994: 72).16 Este punto nos 
conduce al meollo de la tesis de Stephen Meyer, a saber, su postula-
ción de la TDI como teoría científico-histórica. 

La TDI como ciencia histórica

De entre los teóricos del diseño, algunos autores no dudan en ca-
talogar a la TDI de científica, con una argumentación basada en la 
crítica a los presupuestos materialistas sobre los que descansaría la 
difundida opinión de que la ciencia debe versar acerca de causas y 
fenómenos naturales.17 Stephen Meyer, en cambio, ha pretendido 

16  Otro defensor de la teoría se ha referido recientemente a este punto, aunque de un 
modo no del todo satisfactorio, a nuestro modo de ver (Ratzsch, 2010: 345-346).

17  Entre estos puede contarse, sin lugar a dudas, a Michael Behe. Según este autor, la 
simple y poderosa idea del DI sería el resultado de décadas de trabajo acerca de las ba-
ses moleculares de la vida, y bien puede considerarse como uno de los resultados más 
relevantes en la historia de la ciencia (Behe, 2006: 232-253). Paul Nelson, otro teórico del 
diseño interesado en la epistemología de la propuesta, ha centrado su argumentación 
en la defensa del aspecto propositivo del DI contra quienes lo tildan de ser una mera 
suma de objeciones a teorías alternativas, o como una simple apelación al «God of the 
gaps». Afirma este autor que la propuesta a la que adhiere es «ciencia ordinaria», por lo 
que el «mito filosófico» de que correspondería a un conocimiento negativo -una teoría 
de la ignorancia-, no sería sino la consecuencia de una «falla masiva» en nuestro modo 
de razonar, falla que habríamos heredado del naturalismo del siglo xix. Por el contrario, 
este autor ve en la teoría del diseño una explicación positiva y robusta, alcanzada por 
métodos ordinarios de inferencia y formalizada por el criterio de complejidad-espe-
cificación y el filtro explicatorio de Dembski, y que como tal, no adolecería de incon-
venientes lógicos o metodológicos más allá del ya célebre problema de la inducción 
planteado hace décadas por Popper, transversal a “toda búsqueda racional y por tanto 
objetable a cualquiera en general y nadie en particular” (Nelson, 1998: 149). 



127Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 111-138

llevar la discusión más allá de los criterios demarcacionistas clási-
cos, para lo cual introduce algunos criterios epistemológicos que 
vale la pena comentar. Según este autor, la falla de muchos críticos y 
aún de varios teóricos del diseño en precisar el tipo epistemológico 
que le correspondería a la TDI residiría en una limitada compren-
sión de la actividad científica y de la pluralidad de aproximaciones 
teóricas que bajo tal rótulo se cobijan. Esta diversidad puede se-
gún Meyer agruparse en dos grandes categorías de ciencias, a saber, 
las «nomológicas» o inductivas y las históricas. Las primeras, según 
Meyer, tienen por principal afán el conocimiento de la operación o 
«funcionamiento normal» de la naturaleza, objetivo que se llevaría 
a cabo mediante el descubrimiento, clasificación y explicitación de 
leyes y propiedades naturales. En estas disciplinas se utiliza una ló-
gica típicamente inductiva –infiriéndose generalizaciones a partir de 
hechos singulares– y las explicaciones están basadas en descripciones 
o teorías de fenómenos generales. 

Las disciplinas comprendidas en la segunda categoría, las así lla-
madas ciencias históricas –entre las cuales cuenta la cosmología, la 
arqueología, la geología histórica, la física y la química aplicada, los 
estudios del origen de la vida y la biología evolutiva– tienen por 
objeto eventos o hechos particulares, para lo cual dependen prima-
riamente, y aún exclusivamente de la especificación de condiciones 
causales ocurridas en el pasado, y no de leyes. Estas disciplinas, por 
lo tanto, se distinguirían por buscar la reconstrucción de eventos 
pretéritos a partir de datos o hechos presentes, para lo cual se utili-
zaría una lógica «abductiva» o «retrodictiva», caracterizada por una 
asimetría temporal, o como dice Meyer, citando a su vez a Gould, 
“infiriendo la historia a partir de sus resultados” (Gould, 1986: 61). 
Así, en las ciencias históricas citar un evento causal pasado explica a 
menudo más satisfactoriamente un fenómeno determinado que una 
referencia a una ley o regularidad de la naturaleza. La razón de esto, 
–continúa Meyer– está en que muchos eventos particulares vienen a 
la existencia a través de una serie de eventos previos que no volverán 
a ocurrir regularmente. No habiendo una regularidad, mal podría 
haber una ley en el sentido aquí considerado, que no es otra cosa 
que la expresión matemáticamente formulada de dicha regularidad. 



128 El debate epistemológico en torno a la teoría del diseño inteligente: la intervención de Stephen Meyer
• Juan Eduardo Carreño Pavez

En las ciencias históricas, a diferencia de las nomológicas, son 
los eventos causales pasados y no las leyes naturales las entidades que 
hacen el «trabajo explicativo primario», y su verificación procedería 
de manera indirecta, a través de la comparación del poder explicati-
vo de teorías rivales:

los argumentos de demarcación parecen fallar –afirma Meyer–, 
al menos en parte porque intentan imponer (como normativos) 
criterios de método que ignoran el carácter histórico de la in-
vestigación de los orígenes. Indudablemente, cada uno de los 
argumentos demarcacionistas antes enlistado falla porque obvia 
una característica específica de las ciencias históricas (Meyer, 
2002b: 178).

Nótese que bajo el rótulo de «investigación de los orígenes» ca-
ben en opinión de Meyer tanto las diversas teorías de evolución na-
turalistas como la del DI, de acuerdo con la equivalencia epistemo-
lógica que establece este autor entre ambas propuestas. El rechazo, 
por lo tanto, de la TDI como explicación científicamente válida so-
bre la base del criterio de Ruse debería conducir, según Meyer, a un 
simultáneo descarte de las teorías evolutivas. Con el fin de ilustrar su 
argumentación, analiza Meyer la teoría de evolución por selección 
natural a la luz de las mencionadas características de lo que el deno-
mina «ciencias históricas», mostrando el explícito interés histórico 
de dicha propuesta, los razonamientos «abductivos» o «retrodicti-
vos» que caracterizan sus inferencias, el modo de explicación basado 
en eventos causales pasados y la clase de verificación indirecta que la 
sostiene, fundamentada sobre todo en su poder explicativo (Meyer, 
1994: 79). Siguiendo estos lineamientos, muestra Meyer cómo cada 
una de las notas propias de las ciencias históricas se cumplen a ca-
balidad en la TDI. Acto seguido, sugiere Meyer que si se acepta que 
existe un patrón de investigación histórico, en el que tienen cabida 
disciplinas tradicionalmente tenidas por científicas, entre ellas, la 
biología evolutiva y la TDI, “puede haber un sentido legítimo aunque 



129Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 111-138

convencional en el cual el diseño puede ser considerado científico” 
(Meyer, 2002b: 178).18

Basándose en esta distinción entre ciencias nomológicas e his-
tóricas, Meyer ha intentado aplacar los temores de aquellos que ven 
en la aceptación de la TDI una amenaza para la práctica científica.19 
Según estos críticos, aceptar los planteamientos del DI supondría –
según sus críticos– una esterilización de las ciencias naturales, toda 
vez que la búsqueda de causas naturales para los fenómenos y regu-
laridades observables en el universo físico podría verse reemplazada 
por el recurso constante al diseño. Esto explica el rechazo furibundo 
que en ciertos círculos ha concitado la postulación de la TDI como 
una alternativa válida a las teorías evolutivas: estos apasionados de-
tractores ven en la mencionada propuesta un atentado directo a la 
ciencia y un germen de irracionalismo que amenaza contaminar la 
esencia misma de nuestra cultura. 

Para Meyer, estos pronósticos negativos serían infundados, pues 
mientras el recurso al diseño puede servir como una explicación le-
gítima en las ciencias históricas, no tendría cabida en las nomológicas 
o inductivas. En estas últimas, dice Meyer, la pregunta esencial es qué 
hace la naturaleza normalmente, o cómo una parte de ella afecta a 
otra, por lo que la respuesta debe ser necesariamente naturalista. In-
vocar un agente diseñador o un mecanismo evolutivo para dar cuenta 
del efecto de la presión atmosférica sobre la formación de cristales, 
simplemente fallaría en proveer la explicación que la interrogante 
busca. Este tipo de respuestas, por tanto, no sólo violaría las reglas 
propias de la investigación científica, sino las del sentido común, que 
siempre debe tener en consideración el contexto y la perspectiva en 

18  Anticipándose a las objeciones que podrían venir, admite Meyer: “quizá, sin embar-
go, simplemente no se quiera llamar al diseño inteligente una teoría científica. Quizá 
uno prefiera la designación de «especulación histórica cuasi-científica con fuertes no-
tas metafísicas». Muy bien. Llámesela como se quiera, asegurando que el mismo nom-
bre va a ser aplicado a otras formas de investigación que tienen el mismo carácter y las 
mismas limitaciones metodológicas y lógicas” (Meyer, 2002b: 178).

19  David Hull ha manifestado en términos algo imprecisos esta actitud: “Los científicos 
no tienen elección. Una vez que ellos permiten la referencia a Dios o a fuerzas milagro-
sas para explicar el origen de la vida o la evolución de la especie humana, no tienen 
manera de limitar este tipo de explicación” (Hull, 1991: 485-486).



130 El debate epistemológico en torno a la teoría del diseño inteligente: la intervención de Stephen Meyer
• Juan Eduardo Carreño Pavez

que una pregunta ha sido planteada. Pero de ahí no se sigue, argumen-
ta Meyer, que la explicación con base en un diseño sea inapropiada en 
todo dominio. Por el contrario, la postulación de la acción pasada de 
un agente en las ciencias históricas es apropiada porque coincide con 
la búsqueda misma que mueve a estas disciplinas.

Una prueba de esto es que la acción de agentes inteligentes es 
rutinariamente invocada para dar cuenta de los orígenes de caracte-
rísticas o eventos en el mundo natural, como de hecho sucede en las 
ciencias forenses, en la historia y en la arqueología. La existencia de 
estas disciplinas constituye un claro precedente, a juicio de Meyer, 
para inferir la actividad causal pasada de agentes inteligentes en el 
contexto epistemológico de las ciencias históricas (Meyer, 1994: 82-
84). Según la tesis de Meyer, entonces, la invocación de diseño no 
sólo está limitada fundamentalmente a las ciencias históricas –que-
dando vedado un vasto ámbito dentro de las ciencias nomológicas–, 
sino que su uso también estará restringido en el campo de las expli-
caciones históricas, donde la competencia con teorías rivales dará 
lugar a la mejor explicación, es decir, prevalecerá la teoría, hipótesis 
o modelo que dé cuenta de la mayor cantidad de datos presentes. 

Apoyándose en el filtro explicatorio de Dembski, dice Meyer 
que si bien el DI podría causar todo tipo de efectos, no puede ser in-
vocado para explicar todo tipo de efectos, sino solo aquellos eventos 
de baja probabilidad y especificados. Aunque otros eventos de alta, 
intermedia o baja probabilidad también pudieron haber sido la con-
secuencia del diseño de un agente inteligente, la posibilidad de que 
obedezcan a leyes naturales o al simple azar impide inferir un diseño 
con certeza. Concluye por tanto Meyer:

Al menos para aquellos científicos que buscan la mejor expli-
cación, el diseño inteligente no puede ser invocado como una 
teoría del todo. Podría funcionar como una posible teoría del 
todo, pero puede funcionar como la mejor explicación o la me-
jor teoría de sólo algunas cosas. El diseño inteligente no requiere 
ser vacío o ilimitado (Meyer, 2002b: 189).



131Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 111-138

Además de las razones netamente epistemológicas que esgrime 
Meyer para responder las objeciones de los críticos del diseño en 
relación con el efecto negativo que esta teoría tendría en el contexto 
de las ciencias naturales, también existirían motivos metafísicos y 
teológicos por los que estos reparos pueden ser desestimados. La 
mayoría de los teístas bíblicos –según este autor– asumen que Dios 
actúa en el mundo al menos de dos modos: (i) a través de las regu-
laridades o leyes naturales que Él mantiene y sustenta por su poder 
invisible; (ii) a través de acciones más dramáticas, discernibles y dis-
cretas en puntos precisos del tiempo. Debido a que el segundo modo 
de actuar divino es considerado como el más excepcional, y general-
mente asociado con propósitos particulares, nos dice Meyer que los 
“teístas generalmente se aproximan al estudio de la naturaleza con 
un conjunto de suposiciones de base que los llevaría a descartar la 
mayoría de las hipótesis de acción especial divina como poco proba-
bles, aunque no completamente imposibles” (Meyer, 2002b: 190).

Un ejemplo que el autor nos proporciona de esta actitud con-
sistiría en el rechazo generalizado que en su momento produjo el 
postulado de Newton de una intervención divina especial para es-
tabilizar el movimiento orbital de los planetas Júpiter y Saturno. Tal 
modo de acción fue visto por no pocos teólogos, filósofos y cien-
tíficos como contrario a la inteligencia y poder infinitos del Crea-
dor, que en lugar de hacer un universo regular y ordenado, se veía 
obligado a corregir permanentemente los errores y defectos que en 
él surgían. Contrariamente a los objetores del DI –que frecuente-
mente citan este episodio como una prueba de que el diseño no tiene 
cabida en el contexto de la ciencia empírica– sostiene Meyer que tal 
experiencia muestra claramente que una TDI se vería restringida en 
sus alcances en el contexto de las ciencias nomológicas no sólo por 
motivos epistemológicos, sino también metafísicos y teológicos.

Conclusión

Si autores como Behe y Dembski han desempeñado un papel rele-
vante en la elaboración misma de la TDI, no ocurre lo mismo con la 



132 El debate epistemológico en torno a la teoría del diseño inteligente: la intervención de Stephen Meyer
• Juan Eduardo Carreño Pavez

reflexión en torno a la identidad de la propuesta, tema en el cual sus 
argumentos han sido frecuentemente tachados –las más de las veces 
con razón– de simplistas e ideologizados (Pennock, 2001: 16-19; Pe-
terson, 2002: 7-23; Shanks, 2004; Young, 2004). Es en este ángulo de 
la cuestión en la que cabe catalogar los esfuerzos de Stephen Meyer, 
autor perteneciente a una segunda generación de teóricos del diseño, 
no tan preocupados por construir una alternativa frente al darwinis-
mo, como sus predecesores, sino más bien por defenderla y soste-
nerla como una opción intelectualmente válida frente a la miríada 
de ataques de que ha sido objeto. El trabajo de este autor ha sido fre-
cuentemente omitido en las revisiones y artículos especializados en 
relación con la TDI, lo que empobrece significativamente la discusión 
y análisis de los varios pormenores que se entretejen en esta cuestión.

Para el propósito de valorar la especulación de Meyer, tanto en 
sus aciertos como en lo que consideramos sus aristas más falentes, 
parece oportuno seguir de cerca la esquematización antes ofrecida 
de su trabajo. El análisis que este autor nos proporciona de lo que 
denomina genéricamente como «criterio demarcacionista» aparece 
como el punto más débil de su trabajo. De un modo algo expeditivo 
y carente de matices, Meyer pasa revista a una serie de problemas 
extremadamente complejos y repletos de cuestiones de detalle, to-
mando como indubitables las conclusiones que Laudan, mucho más 
cauto y prolijo, ha trabajado en una copiosa obra (Laudan, 1976; 
1977; 1981; 1986; 1990; 1996). En el fragor de dicho examen, 
Meyer parece desdibujar todos los contornos del debate contem-
poráneo en filosofía de las ciencias, sumiéndose en un convenciona-
lismo epistemológico por momentos superficial, que permea a las 
respuestas que el autor proporciona a las objeciones epistemológicas 
específicas que se han levantado contra el diseño. 

En efecto, la falta de precisión y fineza en su análisis lo conduce 
a afirmar, en uno de sus giros más controversiales, una suerte de pa-
ridad entre la TDI y las teorías evolutivas en términos de su estatuto 
epistemológico. Más allá de las similitudes que entre las teorías evo-
lutivas y la TDI puedan a juicio de Meyer establecerse, resta en nues-
tra opinión una diferencia evidente: mientras las primeras emplean 
en sus interpretaciones una perspectiva –una ratio formalis objecti 



133Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 111-138

ut objectum, según la terminología clásica–20 finalmente referida a 
hechos empíricamente constatables, la TDI recurre en sus recons-
trucciones a un tipo de explicación denominada «diseño». En prin-
cipio no habría inconveniente en ello, siempre y cuando la noción 
de «diseño» hubiese sido reformulada y adaptada para constituir un 
léxico apropiado al contexto epistemológico de que tratamos, y con 
ella se hiciese referencia a un determinado proceso natural, esto es, 
empíricamente constatable en el presente. Pero esto es justamen-
te lo que no ocurre en la TDI. La interpretación histórica que los 
teóricos del diseño proponen para explicar la aparición de deter-
minados aspectos del universo físico descansa finalmente en la falla 
de otras alternativas, en particular, de la darwinista. No se postula 
una reconstrucción del pasado cuya plausibilidad sea susceptible de 
constatación directa o indirecta en el presente, sino que se recurre 
al «diseño» ahí donde otras alternativas parecen fracasar, y, en ese 
sentido, constituye un modo negativo de explicación, o si se quie-
re, una opción de descarte.21 Creemos que justificar tal proceder, 
como estos autores lo hacen, sobre la base de que así procedemos en 
nuestra vida diaria constituye un recurso de valor retórico, pero no 
científico ni menos aún filosófico. 

La vertiente más sugerente (aunque no del todo original)22 
de la intervención de Stephen Meyer en el debate epistemológico 

20  Ha sido Jacques Maritain quien ha rescatado esta terminología escolástica para su 
aplicación a los problemas epistemológicos modernos. Con el fin de adaptarlo a los 
usos actuales, también denomina a esta ratio formalis objecti ut objectum como «luz 
objetiva», y al objeto formal quo especificativo que de ella resulta como «esfera de inte-
ligibilidad de segunda determinación» (Maritain, 1967: 159-160; Maritain, 1968: 238-249). 

21  Pensamos que esta deficiencia no autoriza, sin embargo, a denominar a la TDI de 
«teoría de la ignorancia» o de «creacionismo retocado», como algunos lo han planteado. 
Lo que aquí pretendemos mostrar es que, si bien la TDI posee un aspecto constructivo, 
el núcleo de dicho aspecto resulta epistemológica y explicativamente deficitario, y por 
tanto, termina siendo subsidiario de otras teorías y modelos, que paradójicamente, son 
justamente las que pretende refutar.

22  Cabe mencionar que desde las mismas ciencias naturales, autores como Stephen 
Jay Gould han sostenido visiones semejantes respecto al estatuto que a la teoría darwi-
nista le compete desde un punto de vista epistemológico (Gould, 1986: 61). Para traba-
jos más recientes en relación con este problema: Dodick y Orion, 2003: 197–211; Inkpen 
y Wilson, 2009: 329-334; Cleland, 2011: 551-582; Tucker, 2011: 805-829.



134 El debate epistemológico en torno a la teoría del diseño inteligente: la intervención de Stephen Meyer
• Juan Eduardo Carreño Pavez

suscitado a raíz de la aparición de la TDI radica en la distinción que 
avanza entre lo que denomina como ciencias nomológicas o induc-
tivas y las históricas o retrodictivas. Se trata, ciertamente, de un in-
tento serio por trascender el mero proselitismo e iniciar un examen 
detenido de la propuesta del diseño y de la identidad que le compe-
te en el mapa de los saberes. Este mérito, lamentablemente, se ve 
opacado por las insuficiencias y parcialidades de la caracterización 
que Meyer hace de las ciencias, especialmente de las históricas, que 
son las que aquí nos atañen más directamente. Si bien las notas que 
él menciona como distintivas de tal disciplina son a nuestro juicio 
acertadas si se toma la aproximación histórica genéricamente, fallan 
no obstante en precisar la especificidad que corresponde a las disci-
plinas que pretende perfilar. En estos saberes la motivación histórica 
tiene por objeto un tipo peculiar de eventos pasados, los referidos 
al ens mobile, seres sometidos al devenir, y la función explicativa re-
cae asimismo sobre lo que hemos denominado «procesos naturales». 
Al omitir estas especificidades metodológicas, Meyer no termina de 
establecer adecuadamente este tipo epistemológico, y eso quizá lo 
lleva a concluir, incorrectamente, que la TDI tiene plena cabida en 
tal dominio del saber. En apoyo de nuestra postura, recalcamos que 
han sido los mismos teóricos del diseño –entre ellos Meyer– quie-
nes han admitido que su planteamiento no observa el naturalismo 
metodológico que sí se ve en las diversas variantes de teorías evolu-
tivas gradualistas; probablemente esta sea la razón de los enconados 
debates y polémicas que los defensores de una y otra postura han 
sostenido, y que en cambio no se observan, –al menos no con ese 
antagonismo acérrimo– entre los adherentes a la teoría de la evolu-
ción por selección natural y los que optan por el modelo de evolu-
ción por equilibrio puntuado de Gould. Hay entre estos últimos un 
acuerdo tácito acerca del tipo de reconstrucciones históricas válidas 
en este ámbito epistemológico. Este acuerdo no descansa necesaria-
mente en un materialismo metafísico compartido (aunque per acci-
dens pudiese ser así), sino en un naturalismo metodológico explícita 
o implícitamente aceptado, aun cuando discrepen en los contenidos 
mismos de las interpretaciones que cada alternativa postulará para 
dar cuenta del origen y devenir de los vivientes. Ambos son modelos 



135Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 111-138

históricos, o como preferimos designarlos, histórico-naturales,23 y 
podrán rivalizar legítimamente en cuanto a lo que Meyer denomina 
sus respectivos «poderes explicativos». 

Tampoco nos parecen afortunadas las afirmaciones de Meyer res-
pecto al control que la teología y la metafísica llevarían a cabo sobre 
la hipótesis del diseño. Si metafísicos y teólogos deben pronunciarse 
respecto a los contenidos de una determinada teoría que pretende ser 
tenida por científica, ¿qué mejor prueba de que tal propuesta ha tras-
pasado las fronteras de sus dominios? No vemos motivo para que la 
metafísica y la teología se inmiscuyan en temas de la competencia de 
la ciencia natural, salvo que la propuesta misma, o las extrapolaciones 
que de ella se hagan, toquen asuntos que justifiquen una aclaración 
fundamental y explícita. Un excelente ejemplo de esta situación nos 
lo brinda el mismo Meyer, al citar el rechazo que la hipótesis newto-
niana acerca de una corrección divina de la órbita de Saturno conci-
tó entre científicos, filósofos y teólogos de la época (Meyer, 2002b: 
191-192). Si bien la intención del teórico del diseño es ilustrar cómo 
las concepciones teológicas y filosóficas podrían contener el recur-
so indiscriminado a la apelación a un diseño en el contexto de las 
ciencias naturales, pensamos, por el contrario, que el caso histórico 
traído a colación es más bien un ejemplo del que debiéramos obtener 
enseñanzas muy distintas. No vemos en dicha situación, como Meyer 
pretende, un uso específicamente ilegítimo del recurso a un agente 
inteligente, sino más bien el arquetipo de una trasgresión epistemoló-
gica, que ha conducido a un científico (y uno de los más geniales de la 
historia, por cierto) a invocar tipos de explicación que no tienen cabi-
da en la disciplina que cultiva. Si este error, oportunamente detecta-
do y enmendado, puede disculparse en Newton en consideración de 
su situación histórica, creemos que hoy, a más de tres siglos de tales 
sucesos, ya contamos con la experiencia necesaria como para evitar 
traspiés semejantes. 

23  Con esto no queremos afirmar la veracidad de ninguna de las teorías evolutivas traídas 
a colación –tópico que escapa a las pretensiones de este trabajo–, sino afirmar su validez 
desde una perspectiva estrictamente epistemológica. En efecto, un modelo o hipótesis 
puede estar en perfecta armonía con los cánones que configuran un determinado ámbito 
del saber humano, y no ajustarse, sin embargo, a la realidad, o hacerlo sólo parcialmente. 



136 El debate epistemológico en torno a la teoría del diseño inteligente: la intervención de Stephen Meyer
• Juan Eduardo Carreño Pavez

Referencias bibliográficas

Artigas, M. (1999). Filosofía de la ciencia experimental. Pamplona: EUNSA.

Gilson, E. (1962). El filósofo y la teología. Madrid: Ediciones Guadarrama.

Behe, M. (2006). Darwin’s Black Box: The Biochemical Challenge to Evolution. New York: 
The Free Press.

––––––––. (2009). “Irreducible Complexity: Obstacle to Darwinian Evolution”. En 
A. Rosenberg y A. R. Robert (eds.) Philosophy of Biology: An Anthology, West-
Sussex: Wiley-Blackwell.

Boudry, M.; S. Blancke; J. Braeckman. (2010). “Irreducible Incoherence and Intelli-
gent Design: A Look into the Conceptual Toolbox of a Pseudoscience”. En The 
Quarterly Review of Biology, v. 85 (4), 473-482.

Carreño, J. E. et al. (2009). “Some Considerations about the Theory of Intelligent 
Design”. En Biological Research 42, 223-232.

Casanova, C. (2007). Reflexiones metafísicas sobre la ciencia natural. Santiago: Ril.

Cleland, C. (2011). “Prediction and Explanation in Historical Natural Science”. En 
The British Journal of the Philosophy of Science, 62 (3), 551-582.

Cornish-Bowden, A.; M. L. Cárdenas (2007). “The Threat from Creationism to the 
Rational Teaching of Biology”. Biological Research 40, 113-122.

Darwin, C. (1983). El origen de las especies. Madrid: Altamira.

Dawkins, R. (1996). The Blind Watchmaker. London: W.W. Norton.

Dembski, W. (1998a). “Introduction”. En W. Dembski (ed.) Mere Creation. Downers 
Grove: InterVarsity Press.

–––––––––. (1998b). “Redesigning Science”. En W. Dembski (ed.) Mere Creation, 
Downers Grove: InterVarsity Press.

–––––––––. (1998c). The Design Inference: Eliminating Chance through Small Probabili-
ties. Cambridge: Cambridge University Press.

–––––––––. (2002). “The Third Mode of Explanation: Detecting Evidence of In-
telligent Design in the Sciences”. En: M. Behe; W. Dembski; S. Meyer (eds.). 
Science and Evidence for Design in the Universe. San Francisco: Ignatius Press.

–––––––––. (2004). The Design Revolution: Answering the Toughest Questions about Inte-
lligent Design. Downers Grove: InterVarsity Press.

Dodick, J.; N. Orion. (2003) “Geology as an Historical Science: Its Perception within 
Science and the Education System”. En Science & Education 12, 197–211.

Feyerabend, P. (2000a). Diálogo sobre el método. Madrid: Cátedra.

–––––––––––––. (2000b). Tratado contra el método. Madrid: Tecnos.



137Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 111-138

Forrest, B. (2009). “The Religious Essence of Intelligent Design”. En Cold Spring Har-
bor symposia on quantitative biology, 74: 455-462.

Gould, S. J. (1986). “Evolution and the triumph of homology: or why history mat-
ters”. En American Scientist, Vol. 74, 61.

–––––––––––. (2004). La estructura de la teoría de la evolución. Barcelona: Tusquets.

Grinnell, F. 1993. “Radical intersubjectivity: why naturalism is an assumption ne-
cessary for doing science”, trabajo presentado en conferencia en la Southern 
Methodist University, Dallas.

Hull, D. 1991. “God of the Galápagos”. En Nature, Vol. 352, 485-486.

Inkpen, R; G. Wilson. (2009). “Explaining The Past: Abductive and Bayesian Reaso-
ning”. En The Holocene, vol. 2, 329-334.

Johnson, PE. (1993). Darwin on Trial. Downers Grove: InterVarsity Press. 

––––––––––. (1998). Reason in the Balance. Downers Grove: InterVarsity Press.

––––––––––. (2002). The Right Questions. Downers Grove: InterVarsity Press.

Jones III, J. 20 de Diciembre, 2005. Kitzmiller v. Dover Area School Distric.

Laudan, L. (1976). “Two Dogmas of Methodology”. En Philosophy of Science v. 43, 
587-597.

–––––––––. (1977). Progress and its Problems. Toward a Theory of Scientific Grow. Berke-
ley: University of California Press.

–––––––––. (1981). Science and Hypothesis. Dordrecht: Reidel.

–––––––––. (1986). Science and Values. Berkeley: University of California Press.

–––––––––. (1990). Science and Relativism. Chicago: The University of Chicago Press.

–––––––––.  (1996). Beyond Positivism and Relativism. Boulder: Westview Press.

–––––––––.  (1983). The Demise of the Demarcation Problem. En Physics, Philosophy and 
Psychoanalysis. R. Cohen & L. Larry, eds. Dordrecht: Reidel.

Maritain, J. (1967). Filosofía de la naturaleza. Buenos Aires: Club de Lectores.

––––––––––. (1968). Los grados del saber. Buenos Aires: Club de Lectores.

Meyer, S. (1994). The Methodological Equivalence of Design & Descent: Can There Be a 
Scientific “Theory of Creation”? En The Creation Hypothesis: Scientific Evidence for An 
Intelligent Design, ed. Porter, James. Downers Grove, InterVarsity Press.

––––––––. (1998). “The explanatory power of design”. En Behe, M. et al. Mere Crea-
tion. D. Berlinski, P. Johnson, eds. Downers Grove: InterVarsity Press.

––––––––. (2002a). “Evidence for design in physics and biology: from the origin of the 
universe to the origin of life”. En: Behe, M. et al. Science and Evidence for Design in 
The Universe. ed. D. Berlinski, P. Johnson, eds. San Francisco: Ignatius Press.



138 El debate epistemológico en torno a la teoría del diseño inteligente: la intervención de Stephen Meyer
• Juan Eduardo Carreño Pavez

––––––––. (2002b). The scientific status of intelligent design: the methodological equiva-
lence of naturalistic and non-naturalistic origins theories. En: Behe, M. et al. Science 
and Evidence for Design in The Universe. ed. D. Berlinski, P. Johnson, eds. San 
Francisco: Ignatius Press.

––––––––. (2004). “The origin of biological information and the higher taxonomic 
categories”. En The proceedings of the biological society of Washington, Vol. 117,  
n. 2, 213-239.

Miller, D. (1995). Popper escritos selectos. Ciudad de México: Fondo de Cultura Eco-
nómica.

Nelson, P. (1998). Applying Design Within Biology. En Behe, M. et al. Mere Creation. D. 
Berlinski, P. Johnson, eds. Downers Grove: InterVarsity Press.

Pennock, R. (2001). “Whose God? What Science?: Reply to Michael Behe”. En Reports 
of the National Center for Science Education, Vol. 21, n. 3-4, 16-19.

––––––––––. (2003). “Creationism and Intelligent Design”. En Annual Review Geno-
mics Human Genetics, Vol. 4, 143–163.

Peterson, G. (2002). “The Intelligent Design Movement: Science or Ideology?”. En 
Zygon vol. 37, no. 1, 7-23.

Popper, K. (1994). Búsqueda sin término. Una autobiografía intelectual. Madrid: Tecnos.

––––––––––. (1998). “Esbozo de una teoría del método científico-empírico (teo-
ría de la experiencia)”. En: Los dos problemas fundamentales de la epistemología. T. 
Eggers, ed. Madrid: Tecnos.

––––––––––. (1998). Conjectures and Refutations. The Growth of Scientific Knowledge. 
London: Routledge.

Ratzsch, D. (2010). “There is a Place for Intelligent Design in Philosophy of Biology”. 
En: Contemporary debates in philosophy of biology, ed. Ayala, Francisco, ARP, Ro-
bert. West- Sussex, Wiley-Blackwell.

Ruse, M. (1982). Darwinism Defended: A Guide to The Evolution Controversies. London: 
Addison-Wesley.

Schilpp, P. (1974). The Philosophy of Karl Popper. La Salle: Open Court Press.

Scott, E. (1994). “Keep Science Free from Creationism”. En Insight, 30.

Shanks, N. (2004). God, The Devil and Darwin: A Critique of Intelligent Design Theory. 
Oxford: Oxford University Press.

Tucker, A. (2011). “Historical Science, Over- and Underdetermined: A Study of 
Darwin’s Inference of Origins”. En The British Journal of the Philosophy of Science, 
Vol. 62, n. 4, 805-829.

Young, M; Talner, eds. (2004). Why Intelligent Design Fails. A Scientific Critique of The 
New Creationism. M. Young & Talner, eds. New Jersey: Rutgers University Press.


