El debate epistemolégico en torno a la teoria del diseno
inteligente: la intervencion de Stephen Meyer

The Epistemological Debate about the Theory of Intelligent
Design: the Intervention of Stephen Meyer

Juan Eduardo Carrefio Pavez
Universidad de los Andes, Chile
jedocarreno@gmail.com

Recibido: 05/09/2012 - Aceptado: 28/11/2013

Resumen

La teorfa del disefio inteligente tuvo una génesis controvertida, lo que ha
marcado decisivamente el discurso de sus autores representativos. En este
debate han sido Michael Behe y William Dembski quienes han recibido ma-
yor atencion, en tanto que otros autores de la corriente han pasado mas
bien desapercibidos. Este es el caso de Stephen Meyer, uno de los pocos
teoricos del disefio que ha configurado una propuesta epistemologica arti-
culada en relacion con la teorfa en cuestion. Presentamos aqui los aspectos

fundamentales de su propuesta, junto a una valoracion critica de la misma.

Palabras clave: demarcacién, disefio inteligente, epistemologia, evoluciéon, Meyer.

Abstract

The theory of intelligent design had a controversial genesis, which has ac-
tively influenced the work of its significant authors. In this debate, contri-
butions by Michael Behe and William Dembski received more attention,
while other authors have gone rather unnoticed. This is the case of Stephen
Meyer, one of the few design theorists who has defended an articulated
position regarding the epistemological status that would correspond to the
theory. We present the fundamental aspects of the epistemological proposal

of this author, along with a critical review of it.

Keywords: Demarcation, Epistemology, Intelligent Design, Meyer, Theory of Evolution.

Open Insight « Volumen VII « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 111-138

111



Introduccion

Hace algunos afios, un grupo de académicos del medio anglosajon
introdujo una coleccion de propuestas destinadas a acabar con lo que
concebian como una hegemonia tiranica del naturalismo metafisico
en el ambito de las ciencias naturales. El antecedente de esta nueva
iniciativa se asocia al nombre del abogado y profesor de derecho
Phillip E. Johnson, quien ve en las explicaciones darwinistas recogi-
das en textos de divulgacion como The Blind Watchmaker, de Richard
Dawkins, argumentos mas propios de la retorica juridica que del
ambito cientifico (Dawkins, 1996). Estas observaciones lo condu-
cen a escribir y publicar en 1991 su conocido Darwin on Trial, una
obra en la que se propone llevar a juicio, en términos figurativos,
las argumentaciones esgrimidas por los darwinistas al defender sus
posiciones (Johnson, 1993; 1998; 2002).

El desarrollo y madurez de lo que posteriormente se conoce-
ria como Teoria del Diseno Inteligente (TDI) puede situarse en el
segundo lustro de la década del 90, con la publicacion, en 1996,
de la obra Darwin’s Black Box (2006), del bioquimico, investigador
y profesor de la Universidad de Lehigh, Michael Behe. Este autor
pretende superar el tono controversial y polemista que caracteriza
la obra de Johnson, para desarrollar una agenda propositiva y mucho
mas ambiciosa; en lugar de arremeter simplemente contra una inter-
pretacion de la historia de la vida en clave darwinista, el proposito
declarado de Behe es el dar forma a una propuesta teodrica capaz
de englobar en una sintesis mas amplia los hallazgos y aportes de la
teoria sintética y de otros modelos evolutivos. En opinion de este
autor, la biologia de la tltima centuria ha mostrado, mas alla de toda
duda, la existencia de lo que denomina como “sistemas irreducti-
blemente complejos” (Behe, 2009: 428). Se trata de ensamblajes de
componentes materiales cuya funcionalidad depende estrictamente
de su integridad estructural. Behe ilustra este concepto mediante la

El debate epistemoldgico en torno a la teoria del disefo inteligente: la intervencion de Stephen Meyer
112 «Juan Eduardo Carrefio Pavez



imagen de la trampa de raton; para que este artefacto desempene
efectivamente su funcion de atrapar y eliminar roedores, es necesa-
rio que todos sus elementos se encuentren presentes y en la dispo-
sicion adecuada o, de lo contrario, simplemente no hay trampa de
raton (Behe, 2006: 195-196).

De acuerdo con Behe, los sistemas irreductiblemente complejos
no son una exclusividad del orden del fieri humano, sino que estan
presentes tambien en la naturaleza, siendo el flagelo bacteriano, el
sistema de la coagulacion de organismos homeotermos, y algunas
partes del sistema inmunologico de organismos superiores sus ejem-
plos mas notorios. En todos ellos hay un nimero de componentes
—esto es, una «complejidad»— cuya interrelacion es un requisito para
que el conjunto desempeie su funcion fisiologica; si falta uno de
ellos, no hay menor funcion, simplemente no la hay (Behe, 2009:
429). De ello se sigue, seglin Behe, que la existencia de estos siste-
mas no puede ser explicada mediante los recursos de la teoria de la
evolucion por seleccion natural, segtin la cual todo organo y parte de
los seres vivos se ha formado gradualmente bajo la presion selectiva
del entorno (Gould, 2004: 165-166). En efecto, en las etapas pre-
vias a su ordenacion definitiva, un tal sistema en vias de formacion
no serviria para nada, y la mentada seleccion se encargaria de des-
echar todo rudimento. La alternativa de un ensamblaje simultaneo
de todos los elementos tampoco es una alternativa verosimil, dadas
las probabilidades francamente desfavorables que tal evento exige.
Por ello, estos sistemas resultan «irreductibles» a las explicaciones
evolutivas tradicionales. Desde estas coordenadas, el autor concluye
que sistemas como los mencionados solo pueden ser el producto de
un disefio, entendiendo este concepto como “el arreglo de partes
con vistas a un fin” (Behe, 2006: 193).

Es importante destacar aqui dos aspectos de la hipotesis de Mi-
chael Behe. El primero guarda relacion con la identidad del dise-
fador de los sistemas “irreductiblemente complejos” que el autor
detecta en la naturaleza. Behe insiste en sostener que la inferencia de
diseno es un proceso logico ordinario y comun en nuestras vidas, y
que por ello, laTDI no busca introducir presupuestos metafisicos de
ninguna clase en el seno de la ciencia. Por ello, segan este teorico del

Open Insight « Volumen VII « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 111-138

113



disefio, la naturaleza del disefiador no formaria parte del espectro
de cuestiones que puedan tratarse en la propuesta, que como tal es
cientifica y no filosofica.' Pero esta aparente prudencia, sin embargo,
deja el paso a posiciones ambiguas y menos mesuradas, en las que las
pretensiones de la TDI parecen bastante mas ambiciosas, llegando
a sostener que la ciencia no debe tratar del problema de la iden-
tidad del disenador hasta que esté preparada para hacerlo.> Como
se infiere de las afirmaciones, la posibilidad de que la TDI pueda
llegar a la identificacion del disenador, a los ojos de Behe, no puede
ser excluida. La segunda arista de la postura de Behe que conviene
tener en cuenta es la de su relacion con las teorias evolutivas, que
describe no en terminos de conflicto, sino de complementariedad.
Adelantandose a las objeciones de sus detractores, Behe sostiene que
laTDI no excluye la realidad de la evolucion, ni del mecanismo neo-
darwinista en particular. La suya seria una teoria mas amplia, pues
habria en ella lugar para las explicaciones naturalistas tradicionales,
siendo el disefio una modalidad explicativa de exclusion, esto es, una
conclusion sostenible solo cuando las teorias evolutivas tradicionales
se muestran incapaces de reconstruir el surgimiento de un aspecto
determinado de la naturaleza (Behe, 2009: 429).

Otra figura sefiera en la configuracion de la TDI ha sido el ma-
tematico y filosofo William Dembski, cuyos esfuerzos se han cen-
trado en la formalizacion y depuracion logica de la inferencia de
diseno, y en la refutacion de los ataques que laTDI ha recibido en el
fragor de los debates que se han generado en torno a ella en la so-
ciedad norteamericana (Dembski, 1998a; 1998b; 2004).Tal y como
su predecesor, Dembski se adhiere a la tesis de la cotidianeidad de

la inferencia de disefio, pero por ese mismo motivo, ve la necesidad

1 “La conclusién de que algo ha sido disefiado puede llevarse a cabo independiente-
mente del conocimiento del disefiador. Como regla de procedimiento, el disefio debe
ser primero aprehendido antes de que se plantee cualquier pregunta adicional sobre
el disefiador. La inferencia de disefio puede ser mantenida con toda la firmeza posible
en este mundo, sin saber nada del disefador” (Behe, 2006: 197).

2 “Identificar el disefador con métodos cientificos puede ser extremadamente dificil.
[...] Cuando una pregunta es demasiado dificil para la ciencia como para tratarla inme-
diatamente, es felizmente olvidada mientras otra pregunta mas accesible es investiga-
da” (Behe, 2006: 251).

El debate epistemoldgico en torno a la teoria del disefo inteligente: la intervencion de Stephen Meyer
«Juan Eduardo Carrefio Pavez

114



de someterla a una depuracion y formalizacion que permita su inte-
gracion en el quehacer cientifico. Enfrentados a un evento —afirma
este autor— debemos optar entre tres modos mutuamente excluyen-
tes y exhaustivos de explicacion, a saber: la ley, el azar y el diseno.
En el primer caso, el evento tendra lugar casi siempre, dadas ciertas
condiciones; en el segundo, la ocurrencia del evento quedara carac-
terizada por una distribucion de probabilidad; el tercero, en fin, es
una conclusion de descarte, s6lo sostenible una vez eliminados los
dos anteriores.* Se trata de un procedimiento utilizado de un modo
laxo o «preteorico» por diversas disciplinas,* pero que tambien pue-
de ser formulado como un criterio riguroso, que es lo que sustenta
su conocido «filtro explicatorio», un algoritmo probabilistico muy
citado entre los adherentes de laTDI.*

Respecto de la naturaleza del disenador, Dembski acusa un vai-
ven analogo al de Behe. Ciertamente, por momentos este autor se
muestra cauto, calificando a la TDI como “teologicamente minima-
lista” (Dembski, 1998a: 17), en cuanto no tiene por objetivo ha-
cer afirmaciones acerca de la naturaleza del disenador; esta actitud
contrasta fuertemente con lo que tan solo un par de paginas antes
escribe Dembski, cuando se refiere no ya a un disenador, sino abierta
y francamente a Dios, y la posibilidad de conocer su interaccion con
el mundo mediante los metodos de las ciencias naturales (Dembski,
1998a: 15). La conocida mencion que hace del cristianismo y de la
creacion en el mismo texto, junto a la critica nada mesurada que
introduce acerca de lo que concibe como un naturalismo metafisico
que contamina las teorias evolutivas, han acabado por sellar el des-
tino de su trabajo y de toda laTDI, que para estos efectos es tratada
de modo unitario por sus muchos detractores. Aquellos han visto en
este modelo una reiteracion de los argumentos del desacreditado

3 El orden se deberia al principio de la parsimonia, pues segiin Dembski, las explicacio-
nes basadas en leyes son mds simples que las que recurren al azar, y éstas, por su parte,
mas simples que las que introducen el disefo (Dembski, 1998b: 100).

4 Entre ellas, Dembski cuenta las disciplinas forenses, las investigaciones en torno a la
inteligencia artificial y la arqueologia, entre otras (Dembski, 1998b: 94).

5 Para una exposicion mas detallada de este aspecto de la propuesta de Dembski, véa-
se Carreno: 2009, 226-228.

Open Insight « Volumen VII « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 111-138

115



«creacionismo cientifico», cuyo proposito no confesado seria el de
presentar ciertas creencias religiosas bajo la apariencia de cientifici-
dad, por medio de una gama de falacias ya hace tiempo denunciadas
(Pennock, 2003: 143-163; Cornish-Bowden y Cardenas, 2007: 11-
122; Forrest, 2009: 455-462; Boudry, 2010: 473-482).

El papel de Stephen Meyer en el debate en torno a la TDI

De entre quienes han asumido el desafio de responder a la bateria de
argumentos con que los objetores han atacado a la teorfa del dise-
fio, los que mas atencion han acaparado son Michael Behe y William
Dembski, probablemente debido al papel protagonico que ambos
han tenido en la gestacion de la teoria. Hay otros autores en esta co-
rriente, no obstante, cuyo pensamiento amerita analisis y comenta-
rio. De entre ellos, Stephen Meyer, quizas sea la voz mas autorizada
de entre los teoricos del diseno en relacion al tema del estatuto epis-
temologico que le corresponderia a la teoria en cuestion, aspecto
en el que ha desarrollado una linea de pensamiento independiente
y en ocasiones discordante de la sostenida por autores como Behe o
Dembski.® La estrategia de este autor ha discurrido a través de tres
lineas fundamentales. En primer lugar, en una critica y rechazo a lo
que, desde Popper, se conoce como «criterio de demarcacion», que
consistiria en el intento epistemologico de distinguir, con base en
determinadas y estrictas condiciones, lo que es la ciencia de lo que
no lo es (Popper, 1994; Schilpp, 1974). De acuerdo con Meyer, tal
aproximacion careceria de sustento, pues su aplicacion conduciria
irremediablemente a negarle el estatus de ciencia a teorias y disci-
plinas que habitual e historicamente han sido tenidas por tales. La
consecuencia del descarte de tales criterios, por otro lado, elimina-
ria buena parte de las criticas epistemologicas que los objetores de

la teoria del disenio han levantado contra ella. El segundo aspecto de

6 El aporte de Meyer en los contenidos mismos de la teoria se ha centrado en la apli-
cacioén de los criterios de Behe y Dembski a problemas como el asi llamado «ajuste fino
del cosmos», y del origen de la informacion biolégica (Meyer, 1998: 114-147; Meyer, 2002:
53-111; Meyer, 2004: 213-239).

El debate epistemoldgico en torno a la teoria del disefo inteligente: la intervencion de Stephen Meyer
116 «Juan Eduardo Carrefio Pavez



la reflexion de Meyer se ha centrado en la defensa de laTDI contra
las abundantes criticas especificas de que ha sido objeto la propuesta
desde sus albores, mostrando como todas ellas son también aplicables
en los mismos términos a las teorias evolutivas —incluyendo entre
ellas a la neo-darwinista—, debido a la equivalencia epistemologica
que Meyer pretende establecer entre ambos modelos. Finalmente,
el autor ha esbozado una tipologia epistemologica que, de aceptarse,
dejaria un espacio al interior del sistema de las ciencias para teorias
como la que ¢l defiende. A continuacion expondremos con alglin
detalle las directrices principales de la TDI, para continuar con una
exposicion mas detallada de estos y otros argumentos adicionales
que Meyer ha elaborado en la defensa de la validez epistemologica
de laTDI. Concluiremos el articulo con una breve valoracion de las

limitaciones y aciertos de la estrategia argumentativa del autor.

Ciencia)/ «pseudo—ciencia»

Segin Meyer, ya Darwin, en las numerosas polémicas que mantuvo
con quienes promovian una interpretacion literal del libro del Gé-
nesis como base para explicar el origen del universo y los vivientes,
recurrio en repetidas oportunidades a argumentos epistemologicos
para desacreditar a sus adversarios (Meyer, 1994: 69).” Los segui-
dores de Darwin, afirma Meyer, habrian expandido esta estrategia,
atacando todo modelo distinto de las teorias naturalistas de evolu-
cion en base en una presunta trasgresion de las normas de la practica
cientifica, que basadas en una vision positivista y neo-positivista de
ella, constituirian en conjunto lo que hoy se conoce como «criterio
de demarcacion». Pero para Meyer este criterio resulta problemati-
co en sl mismo, y esto por variados motivos.

Por una parte, el intento historico de encontrar un conjunto de

«caracteristicas invariantes», es decir, de una serie de condiciones

7 Aunque el autor no aporta ninguna cita precisa, efectivamente, tanto en su obra
capital como en otros escritos existen pasajes donde Charles Darwin toca cuestiones
relativas a la epistemologia de su propuesta y de las de otras alternativas con las que
disentia (Darwin, 1983: 594-604).

Open Insight « Volumen VII « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 111-138

117



necesarias y suficientes para distinguir la ciencia de la «pseudo-cien-
cia», ha fracasado, y estrepitosamente. Mas atin, la mayoria de estos
argumentos presuponen una comprension de la actividad cientifi-
ca que refleja la influencia del positivismo logico; con el creciente
rechazo al que se ha visto enfrentada esta doctrina y sus criterios
epistemologicos —escribe este autor— la cuestion de la demarcacion
ha sido también objeto de disputa, no existiendo actualmente un
acuerdo respecto a su validez (Meyer, 2002b: 152-153).

Uno de los primeros intentos historicos en esta direccion, se-
gln Meyer (quien sigue en sus trazos generales el enfoque de Larry
Laudan) fue el asi llamado “criterio de la certeza” (Laudan, 1983:
11-128). Segtn ¢l, la ciencia podria ser distinguida de otras activi-
dades por el grado de certeza de que sus resultados estan revestidos.
La ciencia produciria certeza, en tanto que otros tipos de busqueda,
tales como la filosofia, conducirian tan solo a la opinion. Este crite-
rio —contintia Meyer— cayo6 rapidamente en descrédito a medida que
cientificos y filosofos se percataron de la naturaleza falible de las dis-
ciplinas cientificas y sus correspondientes teorias. Se ha objetado, en
efecto, que a diferencia de los matematicos, los cientificos rara vez
proveen demostraciones estrictamente logicas en la forma de prue-
bas deductivas para justificar sus teorias, sino inferencias inductivas
y verificaciones predictivas, ninguna de las cuales lleva a la certeza,
al menos en terminos estrictos y rigurosos. Y desde una perspecti-
va mas historica, son variados e incluso pintorescos los episodios y
anecdotas de la ciencia moderna que han llevado a la filosofia a dudar
de la superioridad de su estatus epistémico y a considerar al cono-
cimiento cientifico, al igual que todo conocimiento humano, como
sujeto a la incertidumbre y el error (Meyer, 1994: 70).

Para Meyer, estas y otras falencias del criterio de certeza lleva-
ron las reflexiones de filosofos y cientificos del siglo XIX por otras
sendas, aun cuando el objetivo de fondo —asegurar la primacia de la
ciencia moderna como la forma mas elevada y valida de conocimien-
to— permanecia invariable. Para demostrar la veracidad de tal aserto,
los argumentos se basaron ahora en la supuesta superioridad meto-
dologica que la ciencia experimental exhibia en su proceder al ser

comparada con otras disciplinas. La ciencia, seglin tal vision, se venia

El debate epistemoldgico en torno a la teoria del disefo inteligente: la intervencion de Stephen Meyer
«Juan Eduardo Carrefio Pavez

118



a definir por referencia a su metodo, que se juzgaba objetivo, riguro-
so, reproducible y confiable, y que tenia por arquetipo a la fisica que,
a traves de sus postulados, sus elegantes hipotesis matematicamente
formuladas y sus finas y precisas verificaciones experimentales, se
erigia como el modelo a seguir para toda busqueda racional de cono-
cimiento que pretendiese ser considerada como cientifica. Se abria
con esto la posibilidad de separar aguas, distinguiendo a la ciencia
del dudoso proceder de otras disciplinas, que, por su inevitable di-
mension subjetiva, no podian sino constituir una generosa fuente de
errores y una etapa cognoscitiva humana en vias de superacion.

Sin embargo, dice Meyer, los problemas con este criterio me-
todologico no tardaron en aparecer. Uno de los mas evidentes es la
falta de un consenso general con respecto a la naturaleza del metodo
cientifico y, mas atn, sobre si en realidad se puede hablar de un me-
todo, en singular, o si, por el contrario, son varias las aproximacio-
nes que podrian cargar con este calificativo. Sobre este punto Meyer

es especialmente critico:

Si los cientificos y filosofos no pueden ponerse de acuerdo
respecto a lo que es el método cientifico, ;como pueden des-
calificar disciplinas que no lo utilicen? [...] La existencia de
una variedad de metodos cientificos plantea la posibilidad
de que ninguna caracterizacion metodologica de la ciencia
pueda bastar para capturar la diversidad de la practica cien-
tifica. Usar un conjunto unico de criterios metodologicos
para establecer el estatus cientifico podria por tanto resultar

en la descalificacion de algunas disciplinas antes considera-

das como cientificas (Meyer, 2002b: 157).°

Siguiendo la objecion de Meyer, el cometido de reducir la cien-
cia al modo de proceder de la fisica newtoniana no s6lo conduci-

ria a una evidente restriccion del variado panorama que exhibe la

8 Acto seguido, Meyer afirma que esto no equivale a ninguna clase de anarquismo
metodoldgico, y declara su distancia de autores como Feyerabend, sin explicitar sus
divergencias con éste tltimo. El eje de la critica que Feyerabend esboza respecto a esta
cuestion se encuentra en Feyerabend, 2000a; 2000b.

Open Insight « Volumen VII « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 111-138

119



actividad cientifica, sino que incluso eliminaria de la fisica vastos
campos y subdisciplinas que no se ajustan al modelo clasico de la fi-
sica experimental. Para Meyer, estas y otras limitaciones del criterio
metodologico habrian mostrado su insuficiencia y la necesidad de un
replanteamiento del problema.

Las nuevas propuestas de demarcacion, siguiendo el asi llamado
giro lingiiistico o semantico, habrian venido en la segunda decada del
siglo XX de la mano del positivismo logico y algunos afios mas tarde
con el criterio de la falsacion de Sir Karl Popper (Popper, 1998a:
474-478; 1998b: 228-239; Miller, 1995: 156-197). Con respecto
al primero, Meyer repara en la ya celebre antinomia que la mis-
ma postulacion de dicho criterio conlleva, pues es en definitiva una
sentencia filosofica y, como tal, es incapaz de cumplir sus propios
estandares de verificacion (Meyer, 1994: 70-71).”Y con respecto al
criterio de falsacion, Meyer retoma las conocidas criticas que contra
¢l se esbozaron durante la centuria pasada, y que han servido de
impulso a propuestas como la de Laudan y Lakatos (Meyer, 1994:
71). Se ha insistido, por cierto, en que rara vez es el nucleo teérico
de una teoria el que se ve sometido a la mentada falsacion, sino mas
bien hipotesis auxiliares que dejan lo esencial de la teoria o modelo
intocado.

La notoria falla de estos y otros criterios de demarcacion han
llevado a Martin Eager a concluir: “Los argumentos de demarcacion
han colapsado. Los filosofos de la ciencia no los sostienen mas. Ellos
pueden seguir gozando de aceptacion en el mundo popular, pero ese
es un mundo diferente” (Meyer, 2002b: 159). El problema, en opi-
nion de Meyer, es que muchos cientificos forman parte, muy a pesar
de ellos, de ese mundo popular que sigue considerando la distincion
de la ciencia con base en algunos de los criterios mencionados como

una tarea sencilla y obvia.!” En respuesta a estas eventuales objecio-

9 Meyer no profundiza mas en este interesante asunto. Para un breve examen, pueden
consultarse: Artigas, 1999: 50-53; Gilson, 1962: 49-55.

10 “Sin embargo, —escribe Meyer al respecto- para el cientifico profesional promedio
los argumentos de Laudan contra la demarcacion pueden resultar al menos contrain-
tuitivos. En la superficie puede parecer que tiene que haber algun criterio no ambiguo
para distinguir tales busquedas dudosas como la parapsicologia, astrologia y frenolo-

El debate epistemoldgico en torno a la teoria del disefo inteligente: la intervencion de Stephen Meyer
120 «Juan Eduardo Carrefio Pavez



nes, afirma Meyer que no es necesario adoptar una vision relativista
o antirrealista de la ciencia, sino simplemente aceptar que los crite-
rios, como tales, resultan una herramienta intelectual sumamente
precaria para definir y separar lo que se puede denominar ciencia de
lo que no.

Las objeciones especﬁcas alaTDI

Las criticas generales que Meyer esboza y sistematiza contra los crite-
rios de demarcacion se tornan mas agudas cuando este autor examina
las objeciones especificas que, inspiradas en dichos criterios, se han
enarbolado contra laTDI. Una de ellas seria la que Michael Ruse, un
implacable detractor de la teoria del disefio, ha esgrimido una y otra
vez en sus textos y articulos: una actitud autenticamente cientifica
debe aceptar que el universo esta regido por leyes naturales, exclu-
yendo, al menos metodologicamente, toda referencia a entidades o
agentes no reducibles a dichas leyes. LaTDI, entonces, no podria in-
corporarse en el cuerpo de conocimientos y teorias cientificas, toda
vez que invoca entidades no naturales en sus explicaciones (Ruse,
1982).

Las respuestas de los teoricos del diseno a esta recurrente obje-

cion han sido variadas y de formalidad y alcance diverso.'' La contra-

gia de ciencias establecidas tales como la fisica, quimica y astronomia. Que la mayoria
de los filésofos de la ciencia digan que no hay tales criterios sélo confirma la sospecha
que muchos cientificos tienen acerca de la filosofia de la ciencia. Después de todo, ;no
dicen algunos de los filésofos de la ciencia que la verdad cientifica esta determinada
por el contexto social y cultural? ;No niegan algunos incluso que la ciencia describa la
realidad objetiva?” (Meyer, 2002: 161).

11 Behe ha afirmado que tal limitacién constituye una arbitrariedad filoséfica “no con-
tenida en ningin manual o texto cientifico’, y que su aceptacién no seria de utilidad
alguna, pues no permitiria discriminar la ciencia de la pseudo-ciencia, ni aportaria una
definicion precisa de la actividad cientifica (Behe, 2006: 238-243). Dembski, por su parte,
en su tono caracteristicamente agresivo, ha denunciado que el establishment darwinis-
ta “define la ciencia de tal modo que sélo la evolucion naturalista puede constituir una
respuesta cientificamente valida a la pregunta ;Cémo se originé y desarrollo la vida?”
(1998: 27). Esta limitacion, a juicio de Dembski, no seria mdas que un aforismo profesio-
nal, bajo el cual se esconderia un naturalismo metodolégico, que una vez aceptado,

Open Insight « Volumen VII « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 111-138

121



argumentacion mas interesante al criterio naturalista, sin embargo,
ha estado nuevamente a cargo de Stephen Meyer. Por una parte, este
autor ha argiiido que muchas leyes naturales describen regularida-
des, pero no son estrictamente explicativas, pues no dan cuenta de
la razon de dicha regularidad. Un ejemplo clasico de este modo de
proceder, para Meyer, esta dado por la ley universal de la gravitacion
que, como el mismo Newton admiti6, no explicaba sino solo des-
cribia el movimiento gravitacional. Nuestro autor argumenta que
si solo se admitiesen como cientificamente validas las explicaciones
basadas en leyes naturales, esta y otras leyes fundamentales de la
fisica —que segun este teorico del disefio no explican, sino que des-
criben matematicamente el fenomeno considerado— debiesen erra-
dicarse del dominio de lo que habitualmente se considera ciencia.
Y, como ironicamente observa Meyer: “Mientras que este resulta-
do pudiese aliviar la «envidia fisica» de muchos sociologos, no haria
nada por los demarcacionistas, excepto refutar el mismo proposito
de su empresa” (Meyer, 2002b: 163)."” En efecto, serfa aquel un re-
sultado altamente paradojico e indeseado para quienes han esbozado
la objecion naturalista contra el DI, sobre todo si se tiene en cuenta
que su motivacion central ha sido historicamente la de asegurar que
todas las disciplinas consideradas como cientificas cumplan con los
estandares rigurosos de la fisica. La razon para descartar la teoria
del disefio como una conjetura no cientifica ya no descansaria en
que “no explica mediante leyes naturales”, sino en que “no recurre
a explicaciones naturalistas”, y aqui se suma Meyer a las objeciones

que autores como Behe y Dembski han esgrimido repetidamente

sélo dejaria espacio a explicaciones materialistas, descartando aprioristicamente hipo-
tesis, modelos y teorias alternativas.

12 No podemos dejar la ocasién de manifestar nuestro desacuerdo con Meyer en este
punto. Sus reflexiones no parecen considerar que, en efecto, una ciencia media como
la fisico-matematica moderna es formalmente matemética pero materialmente fisica, y
que en ella, esa formulacién cuantitativa es ya un modo de explicacion. Si la busqueda
de causas reales puede ponerse en tela de juicio para la construcciéon de Ptolomeo, en
el caso de Newton esto es dificilmente aceptable. Cierto es que las leyes naturales for-
muladas por este genial fisico no tienen una imagen especular en el mundo, ni abarcan
todo el espectro y profundidad de la causalidad constatable en el orden sensible, pero
de ello no se sigue que no haya en ellas verdadera ciencia (Casanova, 2007).

El debate epistemoldgico en torno a la teoria del disefo inteligente: la intervencion de Stephen Meyer
122 «Juan Eduardo Carrefio Pavez



respecto de lo que consideran como una critica arbitraria contra la
teoria del disefio. "’

Otras objeciones epistemologicas que se han levantado espe-
cificamente contra la TDI han centrado su atencion en el aspecto
metodologico de la propuesta. Segln sus criticos, el diseno no seria
observable ni verificable, lo que escaparia del esquema hipotesis-
experimento-replicacion propio de la actividad cientifica. Esta pos-
tura se ilustra claramente en las palabras del biologo molecular Fred
Grinnell, quien ha argumentado que la teoria del disefio no puede
ser considerada como cientifica, porque si algo “—no puede ser me-
dido, o contado, o fotografiado, no puede haber ciencia” (Grinnell,
1993). Eugenie Scott, llevando las cosas un poco mas lejos, ha afir-
mado: “No puedes usar explicaciones sobrenaturales porque no pue-
des poner una deidad omnipotente en un tubo de ensayo. Tan pronto
como los creacionistas inventen un «teometro» quiza podamos ve-
rificar las intervenciones milagrosas” (Scott, 1994: 30). Mas alla del
tono polemista y sarcastico de esta tltima cita, lo que aqui interesa
es la esencia de la objecion: dado que el agente disefiador no es de-
tectable mediante los sentidos o los instrumentos cientificos, la TDI
es por tanto inaccesible a la investigacion cientifica y a la posibilidad
de una verificacion de acuerdo con los canones metodologicos que
distinguen dicha actividad de otras formas de conocimiento.

Meyer, ampliando la respuesta que Michael Behe habia esbo-
zado a dicha objecion,'* ha argumentado que la observabilidad no

13 “Por supuesto que el DI no es totalmente naturalista, pero ;por qué lo hace eso no
cientifico? ;Qué razén no circular puede ser dada para tal aserto? ;Qué criterio inde-
pendiente de método demuestra el estatus cientifico inferior de una explicacién no
naturalista? Hemos visto que el «debe explicar mediante ley» no lo demuestra. ;Qué lo
hace?” (Meyer, 2002b: 168).

14 Este autor admite que el disefio no puede ser sometido a verificacion experimental, pero
otro tanto ocurriria toda vez que la ciencia intenta dar cuenta de eventos histéricos Unicos,
tales como la caida de meteoros ocurrida millones de afios atras, que por definicion no son
sometibles a pruebas experimentales. Pero asi como la ciencia puede ver los efectos presen-
tes del choque de antiguos asteroides en la tierra, también puede observar los efectos que
la actividad del disefador —sea quien sea- ha tenido en los vivientes. Asi puesta, la objecién
metodoldgica representaria a los ojos de Behe una restriccién inadmisible para la investi-
gacion cientifica, que quedaria confinada a un dmbito determinado de explicaciones, y en
definitiva condenada a caer en la dudosa categoria de «mas de lo mismo» (Behe, 2006: 243).

Open Insight « Volumen VII « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 111-138 123



solo no es aplicable a las ciencias historicas, sino que de hecho esta
ausente en disciplinas tradicionalmente tenidas por cientificas —tales
como la fisica teorica, la biologia molecular, la geologia, la psicologia
y la biologia evolutiva— en las que lo no observable se infiere a par-
tir de lo observable. Asi, entidades tan valoradas en el campo de las
ciencias naturales como fuerzas, campos, atomos, quarks, caracteris-
ticas geologicas de capas profundas de la tierra, estructuras biologi-
cas moleculares, y varias mas deberian ser desterradas de los textos
cientificos con la aplicacion estricta y consecuente de este criterio.
Ademas, sigue Meyer, el hecho de que algo no sea observable no
impide su verificacion. La verificacion indirecta de una entidad no
observable es posible a traves de la evaluacion del poder explicativo
que resulta si la mencionada entidad se toma como hipotéticamente
existente."

Volviendo este argumento contra sus autores —un recurso para
el que se ha mostrado especialmente habil—, dice Meyer que de he-
cho laTDI y la teoria de evolucion por seleccion natural son equi-
valentes tanto en su observabilidad como en la posibilidad de ser
verificadas empiricamente. Con respecto al primer punto, si bien
admite que un disefio escapa a una observacion directa, otro tanto
ocurre con el proceso evolutivo, que de hecho nadie ha visto en el
sentido estricto de la palabra, como tampoco hay testigos oculares
de las formas de vida de transicion a que dicha reconstruccion apela,
que no serian otra cosa que postulados teoricos que hacen posible
le explicacion evolutiva de los hechos biologicos presentes. E igual
cosa ocurre con la posibilidad de una verificacion empirica, que tan-

to para la teoria del disefio como para las teorias evolutivas resulta

15 Como ejemplo de este proceder, cita este autor el caso de la carrera que se dio a
mediados del siglo XX para determinar la estructura del ADN; en ella compitieron dos
modelos, uno que proponia que el ADN era una doble hélice, y otro que postulaba una
triple hélice. Ambas hipétesis podian explicar las imagenes fotograficas producidas por
cristalografias de rayos x, y a pesar de que ninguna de las estructuras era directamente
observable, la doble hélice de Watson y Crick se impuso finalmente debido a que podia
dar cuenta de fenédmenos que su rival era incapaz de «salvar». La inferencia de una en-
tidad no observable, concluye Meyer, fue aceptada en este caso porque se juzgd que
poseia un mayor poder explicativo que sus competidores con respecto a una variedad
de hechos relevantes (Meyer, 1994: 75-77).

El debate epistemoldgico en torno a la teoria del disefo inteligente: la intervencion de Stephen Meyer
124 «Juan Eduardo Carrefio Pavez



un criterio imposible de cumplir, pues segl'ln ya se expuso, no son

leyes naturales lo que se intenta describir, sino eventos ocurridos en

el pasado a partir de datos o evidencias presentes. Toda teoria de los
/ / . / . /4

origenes es por tanto una teoria historica, y como tal solo puede ser

verificada indirectamente, a traves de la comparacion de su poder

explicatorio con las teorias, modelos e hipotesis rivales. Concluye

el autor:

Aquellos que insisten en el criterio de observabilidad y veri-
ficacion, concebidos en un sentido positivista, promulgan una
definicion de la ciencia correcta que la teoria de la evolucion
manifiestamente no puede cumplir. Si se permite un estandar de
verificacion menos severo, sin embargo, la razon original para

rechazar el disefio se evapora (Meyer, 2002b: 173).

Lamentablemente, Stephen Meyer no le dedica una atencion
abundante a otros criterios muy socorridos por la literatura episte-
mologica, y que han sido empleados para arremeter contra laTDI. Asi
ocurre con el problema de la falsabilidad de la hipotesis del disefio,
punto especialmente espinoso y en el que Meyer no se detiene; en
efecto, el mismo Dembski ha admitido que descartar que algo haya
sido disenado resulta un problema logicamente insoluble, dada la po-
sibilidad que tienen las causas inteligentes de imitar procesos naturales
(Dembski, 2002: 35). Otro tanto puede decirse de la ausencia de me-
canismos causales que algunos criticos le han impugnado a la teoria en
cuestion, y que Meyer descarta denunciando la filosofia materialista
que a su juicio subyace bajo tales ataques (Meyer, 1994: 72).

Mencion aparte merece la critica planteada a la capacidad pre-
dictiva de laTDI, argumento estrechamente vinculado con el poder
explicativo de la propuesta. Por cierto, uno de los atributos que mas
poderosamente han jugado a favor de la teoria sintética es el hecho
de que sobre la base de un mecanismo simple, es posible dar cuenta,
al menos verosimilmente, de un ctimulo significativo de hechos y
eventos. ;Puede decirse lo mismo de laTDI? Como lo mencionaba-
mos en la introduccion, Michael Behe y William Dembski han ad-
mitido que la inferencia de diseno es una opcion de exclusion, solo

Open Insight « Volumen VII « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 111-138

125



atendible una vez que se hayan descartado otras formas de explica-
cion. Si es asi, jno pasa a constituir el diseno, mas que una teoria, una
hipotesis solo excepcionalmente invocable? Meyer no parece reparar
en la dificultad, al menos no explicitamente. No puede decirse lo
mismo, sin embargo, de la critica a la capacidad predictiva de laTDI;
de acuerdo con el autor, por su misma textura epistemologica, las
teorias de los origenes estan confinadas a ofrecer reconstrucciones
ex post facto, quedando la proyeccion de sus resultados en el tiempo
fuera de su esfera explicativa (Meyer, 1994: 72)." Este punto nos
conduce al meollo de la tesis de Stephen Meyer, a saber, su postula-
cion de laTDI como teoria cientifico-historica.

La TDI como ciencia histdrica

De entre los teoricos del diseno, algunos autores no dudan en ca-
talogar a la TDI de cientifica, con una argumentacion basada en la
critica a los presupuestos materialistas sobre los que descansaria la
difundida opinion de que la ciencia debe versar acerca de causas y

fenomenos naturales.” Stephen Meyer, en cambio, ha pretendido

16 Otro defensor de la teoria se ha referido recientemente a este punto, aunque de un
modo no del todo satisfactorio, a nuestro modo de ver (Ratzsch, 2010: 345-346).

17 Entre estos puede contarse, sin lugar a dudas, a Michael Behe. Segun este autor, la
simple y poderosa idea del Dl seria el resultado de décadas de trabajo acerca de las ba-
ses moleculares de la vida, y bien puede considerarse como uno de los resultados mas
relevantes en la historia de la ciencia (Behe, 2006: 232-253). Paul Nelson, otro tedrico del
disefno interesado en la epistemologia de la propuesta, ha centrado su argumentacién
en la defensa del aspecto propositivo del DI contra quienes lo tildan de ser una mera
suma de objeciones a teorias alternativas, o como una simple apelacién al «God of the
gaps». Afirma este autor que la propuesta a la que adhiere es «ciencia ordinaria», por lo
que el «<mito filosofico» de que corresponderia a un conocimiento negativo -una teoria
de la ignorancia-, no seria sino la consecuencia de una «falla masiva» en nuestro modo
de razonar, falla que habriamos heredado del naturalismo del siglo xix. Por el contrario,
este autor ve en la teoria del disefio una explicacion positiva y robusta, alcanzada por
métodos ordinarios de inferencia y formalizada por el criterio de complejidad-espe-
cificacion y el filtro explicatorio de Dembski, y que como tal, no adoleceria de incon-
venientes légicos o metodoldgicos mas alld del ya célebre problema de la inducciéon
planteado hace décadas por Popper, transversal a “toda busqueda racional y por tanto
objetable a cualquiera en general y nadie en particular” (Nelson, 1998: 149).

El debate epistemoldgico en torno a la teoria del disefo inteligente: la intervencion de Stephen Meyer
«Juan Eduardo Carrefio Pavez

126



llevar la discusion mas alla de los criterios demarcacionistas clasi-
cos, para lo cual introduce algunos criterios epistemologicos que
vale la pena comentar. Seglin este autor, la falla de muchos criticos y
atin de varios teoricos del disefio en precisar el tipo epistemologico
que le corresponderia a la TDI residiria en una limitada compren-
sion de la actividad cientifica y de la pluralidad de aproximaciones
teoricas que bajo tal rotulo se cobijan. Esta diversidad puede se-
gln Meyer agruparse en dos grandes categorias de ciencias, a saber,
las «<nomologicas» o inductivas y las historicas. Las primeras, segtin
Meyer, tienen por principal afan el conocimiento de la operacion o
«funcionamiento normal» de la naturaleza, objetivo que se llevaria
a cabo mediante el descubrimiento, clasificacion y explicitacion de
leyes y propiedades naturales. En estas disciplinas se utiliza una lo-
gica tipicamente inductiva —infiriendose generalizaciones a partir de
hechos singulares— y las explicaciones estan basadas en descripciones
o teorias de fenomenos generales.

Las disciplinas comprendidas en la segunda categoria, las asi lla-
madas ciencias historicas —entre las cuales cuenta la cosmologia, la
arqueologia, la geologia historica, la fisica y la quimica aplicada, los
estudios del origen de la vida y la biologia evolutiva— tienen por
objeto eventos o hechos particulares, para lo cual dependen prima-
riamente, y atn exclusivamente de la especificacion de condiciones
causales ocurridas en el pasado, y no de leyes. Estas disciplinas, por
lo tanto, se distinguirian por buscar la reconstruccion de eventos
preteéritos a partir de datos o hechos presentes, para lo cual se utili-
zaria una logica «abductiva» o «retrodictiva», caracterizada por una
asimetria temporal, o como dice Meyer, citando a su vez a Gould,
“infiriendo la historia a partir de sus resultados” (Gould, 1986: 61).
Ast, en las ciencias historicas citar un evento causal pasado explica a
menudo mas satisfactoriamente un fenomeno determinado que una
referencia a una ley o regularidad de la naturaleza. La razon de esto,
—continua Meyer— esta en que muchos eventos particulares vienen a
la existencia a través de una serie de eventos previos que no volveran
a ocurrir regularmente. No habiendo una regularidad, mal podria
haber una ley en el sentido aqui considerado, que no es otra cosa
que la expresion matematicamente formulada de dicha regularidad.

Open Insight « Volumen VII « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 111-138

127



En las ciencias historicas, a diferencia de las nomologicas, son
los eventos causales pasados y no las leyes naturales las entidades que
hacen el «trabajo explicativo primario», y su verificacion procederia
de manera indirecta, a traves de la comparacion del poder explicati-
vo de teorias rivales:

los argumentos de demarcacion parecen fallar —afirma Meyer—,
al menos en parte porque intentan imponer (como normativos)
criterios de metodo que ignoran el caracter historico de la in-
vestigacion de los origenes. Indudablemente, cada uno de los
argumentos demarcacionistas antes enlistado falla porque obvia
una caracteristica especifica de las ciencias historicas (Meyer,

2002b: 178).

Notese que bajo el rotulo de «investigacion de los origenes» ca-
ben en opinion de Meyer tanto las diversas teorias de evolucion na-
turalistas como la del DI, de acuerdo con la equivalencia epistemo-
logica que establece este autor entre ambas propuestas. El rechazo,
por lo tanto, de la TDI como explicacion cientificamente valida so-
bre la base del criterio de Ruse deberia conducir, segin Meyer, a un
simultaneo descarte de las teorias evolutivas. Con el fin de ilustrar su
argumentacion, analiza Meyer la teoria de evolucion por seleccion
natural a la luz de las mencionadas caracteristicas de lo que el deno-
mina «ciencias historicas», mostrando el explicito interés historico
de dicha propuesta, los razonamientos «abductivos» o «retrodicti-
vos» que caracterizan sus inferencias, el modo de explicacion basado
en eventos causales pasados y la clase de verificacion indirecta que la
sostiene, fundamentada sobre todo en su poder explicativo (Meyer,
1994:79). Siguiendo estos lineamientos, muestra Meyer como cada
una de las notas propias de las ciencias historicas se cumplen a ca-
balidad en la TDI. Acto seguido, sugiere Meyer que si se acepta que
existe un patron de investigacion historico, en el que tienen cabida
disciplinas tradicionalmente tenidas por cientificas, entre ellas, la
biologia evolutiva y laTDI, “puede haber un sentido legitimo aunque

El debate epistemoldgico en torno a la teoria del disefo inteligente: la intervencion de Stephen Meyer
«Juan Eduardo Carrefio Pavez

128



2

convencional en el cual el diseno puede ser considerado cientifico’
(Meyer, 2002b: 178)."

Basandose en esta distincion entre ciencias nomologicas e his-
toricas, Meyer ha intentado aplacar los temores de aquellos que ven
en la aceptacion de laTDI una amenaza para la practica cientifica.”
Segtin estos criticos, aceptar los planteamientos del DI supondria —
segn sus criticos— una esterilizacion de las ciencias naturales, toda
vez que la bisqueda de causas naturales para los fenomenos y regu-
laridades observables en el universo fisico podria verse reemplazada
por el recurso constante al disefio. Esto explica el rechazo furibundo
que en ciertos circulos ha concitado la postulacion de la TDI como
una alternativa valida a las teorias evolutivas: estos apasionados de-
tractores ven en la mencionada propuesta un atentado directo a la
ciencia y un germen de irracionalismo que amenaza contaminar la
esencia misma de nuestra cultura.

Para Meyer, estos pronosticos negativos serfan infundados, pues
mientras el recurso al disefio puede servir como una explicacion le-
gitima en las ciencias historicas, no tendria cabida en las nomologicas
o inductivas. En estas ultimas, dice Meyer, la pregunta esencial es que
hace la naturaleza normalmente, o como una parte de ella afecta a
otra, por lo que la respuesta debe ser necesariamente naturalista. In-
vocar un agente disefiador o un mecanismo evolutivo para dar cuenta
del efecto de la presion atmosférica sobre la formacion de cristales,
simplemente fallaria en proveer la explicacion que la interrogante
busca. Este tipo de respuestas, por tanto, no solo violaria las reglas
propias de la investigacion cientifica, sino las del sentido comtn, que

siempre debe tener en consideracion el contexto y la perspectiva en

18 Anticipandose a las objeciones que podrian venir, admite Meyer: “quiza, sin embar-
go, simplemente no se quiera llamar al disefio inteligente una teoria cientifica. Quiza
uno prefiera la designacién de «especulacién historica cuasi-cientifica con fuertes no-
tas metafisicas». Muy bien. LIdmesela como se quiera, asegurando que el mismo nom-
bre va a ser aplicado a otras formas de investigacion que tienen el mismo caracter y las
mismas limitaciones metodoldgicas y l16gicas” (Meyer, 2002b: 178).

19 David Hull ha manifestado en términos algo imprecisos esta actitud: “Los cientificos
no tienen eleccién. Una vez que ellos permiten la referencia a Dios o a fuerzas milagro-
sas para explicar el origen de la vida o la evolucién de la especie humana, no tienen
manera de limitar este tipo de explicacion” (Hull, 1991: 485-486).

Open Insight « Volumen VII « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 111-138

129



que una pregunta ha sido planteada. Pero de ahi no se sigue, argumen-
ta Meyer, que la explicacion con base en un diseno sea inapropiada en
todo dominio. Por el contrario, la postulacion de la accion pasada de
un agente en las ciencias historicas es apropiada porque coincide con
la busqueda misma que mueve a estas disciplinas.

Una prueba de esto es que la accion de agentes inteligentes es
rutinariamente invocada para dar cuenta de los origenes de caracte-
risticas o eventos en el mundo natural, como de hecho sucede en las
ciencias forenses, en la historia y en la arqueologia. La existencia de
estas disciplinas constituye un claro precedente, a juicio de Meyer,
para inferir la actividad causal pasada de agentes inteligentes en el
contexto epistemologico de las ciencias historicas (Meyer, 1994 82-
84). Segun la tesis de Meyer, entonces, la invocacion de disefo no
solo esta limitada fundamentalmente a las ciencias historicas —que-
dando vedado un vasto ambito dentro de las ciencias nomologicas—,
sino que su uso también estara restringido en el campo de las expli-
caciones historicas, donde la competencia con teorias rivales dara
lugar a la mejor explicacion, es decir, prevalecera la teoria, hipotesis
o modelo que dé¢ cuenta de la mayor cantidad de datos presentes.

Apoyandose en el filtro explicatorio de Dembski, dice Meyer
que si bien el DI podria causar todo tipo de efectos, no puede ser in-
vocado para explicar todo tipo de efectos, sino solo aquellos eventos
de baja probabilidad y especificados. Aunque otros eventos de alta,
intermedia o baja probabilidad tambien pudieron haber sido la con-
secuencia del diseno de un agente inteligente, la posibilidad de que
obedezcan a leyes naturales o al simple azar impide inferir un diseno

con certeza. Concluye por tanto Meyer:

Al menos para aquellos cientificos que buscan la mejor expli-
cacion, el disefio inteligente no puede ser invocado como una
teoria del todo. Podria funcionar como una posible teoria del
todo, pero puede funcionar como la mejor explicacion o la me-
jor teoria de solo algunas cosas. El diseno inteligente no requiere
ser vacio o ilimitado (Meyer, 2002b: 189).

El debate epistemoldgico en torno a la teoria del disefo inteligente: la intervencion de Stephen Meyer
130 «Juan Eduardo Carrefio Pavez



Ademas de las razones netamente epistemologicas que esgrime
Meyer para responder las objeciones de los criticos del disefio en
relacion con el efecto negativo que esta teoria tendria en el contexto
de las ciencias naturales, también existirian motivos metafisicos y
teologicos por los que estos reparos pueden ser desestimados. La
mayoria de los teistas biblicos —seglin este autor— asumen que Dios
acttia en el mundo al menos de dos modos: (i) a traves de las regu-
laridades o leyes naturales que El mantiene y sustenta por su poder
invisible; (ii) a traves de acciones mas dramaticas, discernibles y dis-
cretas en puntos precisos del tiempo. Debido a que el segundo modo
de actuar divino es considerado como el mas excepcional, y general-
mente asociado con propositos particulares, nos dice Meyer que los
“teistas generalmente se aproximan al estudio de la naturaleza con
un conjunto de suposiciones de base que los llevaria a descartar la
mayoria de las hipotesis de accion especial divina como poco proba-
bles, aunque no completamente imposibles” (Meyer, 2002b: 190).

Un ejemplo que el autor nos proporciona de esta actitud con-
sistiria en el rechazo generalizado que en su momento produjo el
postulado de Newton de una intervencion divina especial para es-
tabilizar el movimiento orbital de los planetas Japiter y Saturno. Tal
modo de accion fue visto por no pocos teologos, filosofos y cien-
tificos como contrario a la inteligencia y poder infinitos del Crea-
dor, que en lugar de hacer un universo regular y ordenado, se veia
obligado a corregir permanentemente los errores y defectos que en
¢l surgian. Contrariamente a los objetores del DI —que frecuente-
mente citan este episodio como una prueba de que el diseno no tiene
cabida en el contexto de la ciencia empirica— sostiene Meyer que tal
experiencia muestra claramente que una TDI se veria restringida en
sus alcances en el contexto de las ciencias nomologicas no solo por

motivos epistemologicos, sino tambien metafisicos y teologicos.

Conclusion

Si autores como Behe y Dembski han desempefiado un papel rele-

vante en la elaboracion misma de laTDI, no ocurre lo mismo con la

Open Insight « Volumen VII « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 111-138

131



reflexion en torno a la identidad de la propuesta, tema en el cual sus
argumentos han sido frecuentemente tachados —las mas de las veces
con razon— de simplistas e ideologizados (Pennock, 2001: 16-19; Pe-
terson, 2002: 7-23; Shanks, 2004;Young, 2004). Es en este angulo de
la cuestion en la que cabe catalogar los esfuerzos de Stephen Meyer,
autor perteneciente a una segunda generacion de teoricos del diseno,
no tan preocupados por construir una alternativa frente al darwinis-
mo, como sus predecesores, sino mas bien por defenderla y soste-
nerla como una opcion intelectualmente valida frente a la miriada
de ataques de que ha sido objeto. El trabajo de este autor ha sido fre-
cuentemente omitido en las revisiones y articulos especializados en
relacion con laTDI, lo que empobrece significativamente la discusion
y analisis de los varios pormenores que se entretejen en esta cuestion.

Para el proposito de valorar la especulacion de Meyer, tanto en
sus aciertos como en lo que consideramos sus aristas mas falentes,
parece oportuno seguir de cerca la esquematizacion antes ofrecida
de su trabajo. El analisis que este autor nos proporciona de lo que
denomina genéricamente como «criterio demarcacionistay» aparece
como el punto mas debil de su trabajo. De un modo algo expeditivo
y carente de matices, Meyer pasa revista a una serie de problemas
extremadamente complejos y repletos de cuestiones de detalle, to-
mando como indubitables las conclusiones que Laudan, mucho mas
cauto y prolijo, ha trabajado en una copiosa obra (Laudan, 1976;
1977; 1981; 19865 1990; 1996). En el fragor de dicho examen,
Meyer parece desdibujar todos los contornos del debate contem-
poraneo en filosofia de las ciencias, sumiéndose en un convenciona-
lismo epistemologico por momentos superficial, que permea a las
respuestas que el autor proporciona a las objeciones epistemologicas
especificas que se han levantado contra el diseno.

En efecto, la falta de precision y fineza en su analisis lo conduce
a afirmar, en uno de sus giros mas controversiales, una suerte de pa-
ridad entre laTDI y las teorias evolutivas en términos de su estatuto
epistemologico. Mas alla de las similitudes que entre las teorias evo-
lutivas y laTDI puedan a juicio de Meyer establecerse, resta en nues-
tra opinion una diferencia evidente: mientras las primeras emplean

en sus interpretaciones una perspectiva —una ratio formah‘s objecti

El debate epistemoldgico en torno a la teoria del disefo inteligente: la intervencion de Stephen Meyer
132 «Juan Eduardo Carrefio Pavez



ut objectum, seglin la terminologia clasica—*’ finalmente referida a
hechos empiricamente constatables, la TDI recurre en sus recons-
trucciones a un tipo de explicacion denominada «diseno». En prin-
cipio no habria inconveniente en ello, siempre y cuando la nocion
de «diseno» hubiese sido reformulada y adaptada para constituir un
lexico apropiado al contexto epistemologico de que tratamos, y con
ella se hiciese referencia a un determinado proceso natural, esto es,
empiricamente constatable en el presente. Pero esto es justamen-
te lo que no ocurre en la TDI. La interpretacion historica que los
teoricos del diseno proponen para explicar la aparicion de deter-
minados aspectos del universo fisico descansa finalmente en la falla
de otras alternativas, en particular, de la darwinista. No se postula
una reconstruccion del pasado cuya plausibilidad sea susceptible de
constatacion directa o indirecta en el presente, sino que se recurre
al «diseno» ahi donde otras alternativas parecen fracasar, y, en ese
sentido, constituye un modo negativo de explicacion, o si se quie-
re, una opcion de descarte.” Creemos que justificar tal proceder,
como estos autores lo hacen, sobre la base de que asi procedemos en
nuestra vida diaria constituye un recurso de valor retorico, pero no
cientifico ni menos atn filosofico.

La vertiente mas sugerente (aunque no del todo original)*
de la intervencion de Stephen Meyer en el debate epistemologico

20 Ha sido Jacques Maritain quien ha rescatado esta terminologia escoldstica para su
aplicacién a los problemas epistemolégicos modernos. Con el fin de adaptarlo a los
usos actuales, también denomina a esta ratio formalis objecti ut objectum como «luz
objetiva, y al objeto formal quo especificativo que de ella resulta como «esfera de inte-
ligibilidad de segunda determinacién» (Maritain, 1967: 159-160; Maritain, 1968: 238-249).

21 Pensamos que esta deficiencia no autoriza, sin embargo, a denominar a la TDI de
«teoria de laignorancia» o de «creacionismo retocado», como algunos lo han planteado.
Lo que aqui pretendemos mostrar es que, si bien la TDI posee un aspecto constructivo,
el nucleo de dicho aspecto resulta epistemoldgica y explicativamente deficitario, y por
tanto, termina siendo subsidiario de otras teorias y modelos, que paraddjicamente, son
justamente las que pretende refutar.

22 Cabe mencionar que desde las mismas ciencias naturales, autores como Stephen
Jay Gould han sostenido visiones semejantes respecto al estatuto que a la teoria darwi-
nista le compete desde un punto de vista epistemoldgico (Gould, 1986: 61). Para traba-
jos mas recientes en relacién con este problema: Dodick y Orion, 2003: 197-211; Inkpen
y Wilson, 2009: 329-334; Cleland, 2011: 551-582; Tucker, 2011: 805-829.

Open Insight « Volumen VII « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 111-138

133



suscitado a raiz de la aparicion de laTDI radica en la distincion que
avanza entre lo que denomina como ciencias nomologicas o induc-
tivas y las historicas o retrodictivas. Se trata, ciertamente, de un in-
tento serio por trascender el mero proselitismo e iniciar un examen
detenido de la propuesta del disefio y de la identidad que le compe-
te en el mapa de los saberes. Este mérito, lamentablemente, se ve
opacado por las insuficiencias y parcialidades de la caracterizacion
que Meyer hace de las ciencias, especialmente de las historicas, que
son las que aqui nos atanen mas directamente. Si bien las notas que
¢l menciona como distintivas de tal disciplina son a nuestro juicio
acertadas si se toma la aproximacion historica genéricamente, fallan
no obstante en precisar la especificidad que corresponde a las disci-
plinas que pretende perfilar. En estos saberes la motivacion historica
tiene por objeto un tipo peculiar de eventos pasados, los referidos
al ens mobile, seres sometidos al devenir, y la funcion explicativa re-
cae asimismo sobre lo que hemos denominado «procesos naturales.
Al omitir estas especificidades metodologicas, Meyer no termina de
establecer adecuadamente este tipo epistemologico, y eso quiza lo
lleva a concluir, incorrectamente, que la TDI tiene plena cabida en
tal dominio del saber. En apoyo de nuestra postura, recalcamos que
han sido los mismos teoéricos del disefio —entre ellos Meyer— quie-
nes han admitido que su planteamiento no observa el naturalismo
metodologico que si se ve en las diversas variantes de teorfas evolu-
tivas gradualistas; probablemente esta sea la razon de los enconados
debates y polémicas que los defensores de una y otra postura han
sostenido, y que en cambio no se observan, —al menos no con ese
antagonismo acérrimo— entre los adherentes a la teoria de la evolu-
cion por seleccion natural y los que optan por el modelo de evolu-
cion por equilibrio puntuado de Gould. Hay entre estos altimos un
acuerdo tacito acerca del tipo de reconstrucciones historicas validas
en este ambito epistemologico. Este acuerdo no descansa necesaria-
mente en un materialismo metafisico compartido (aunque per acci-
dens pudiese ser asi), sino en un naturalismo metodologico explicita
o implicitamente aceptado, aun cuando discrepen en los contenidos
mismos de las interpretaciones que cada alternativa postulara para
dar cuenta del origen y devenir de los vivientes. Ambos son modelos

El debate epistemoldgico en torno a la teoria del disefo inteligente: la intervencion de Stephen Meyer
134 «Juan Eduardo Carrefio Pavez



historicos, o como preferimos designarlos, historico-naturales,” y
podran rivalizar legitimamente en cuanto a lo que Meyer denomina
sus respectivos <<poderes explicativos».

Tampoco nos parecen afortunadas las afirmaciones de Meyer res-
pecto al control que la teologia y la metafisica llevarian a cabo sobre
la hipotesis del diseno. Si metafisicos y teologos deben pronunciarse
respecto a los contenidos de una determinada teoria que pretende ser
tenida por cientifica, ;qué mejor prueba de que tal propuesta ha tras-
pasado las fronteras de sus dominios? No vemos motivo para que la
metafisica y la teologia se inmiscuyan en temas de la competencia de
la ciencia natural, salvo que la propuesta misma, o las extrapolaciones
que de ella se hagan, toquen asuntos que justifiquen una aclaracion
fundamental y explicita. Un excelente ejemplo de esta situacion nos
lo brinda el mismo Meyer, al citar el rechazo que la hipotesis newto-
niana acerca de una correccion divina de la 6rbita de Saturno conci-
to entre cientificos, filosofos y teologos de la ¢poca (Meyer, 2002b:
191-192). Si bien la intencion del teorico del diseno es ilustrar como
las concepciones teologicas y filosoficas podrian contener el recur-
so indiscriminado a la apelacion a un diseno en el contexto de las
ciencias naturales, pensamos, por el contrario, que el caso historico
traido a colacion es mas bien un ejemplo del que debieramos obtener
ensenanzas muy distintas. No vemos en dicha situacion, como Meyer
pretende, un uso especificamente ilegitimo del recurso a un agente
inteligente, sino mas bien el arquetipo de una trasgresion epistemolo-
gica, que ha conducido a un cientifico (y uno de los mas geniales de la
historia, por cierto) a invocar tipos de explicacion que no tienen cabi-
da en la disciplina que cultiva. Si este error, oportunamente detecta-
do y enmendado, puede disculparse en Newton en consideracion de
su situacion historica, creemos que hoy, a mas de tres siglos de tales
sucesos, ya contamos con la experiencia necesaria como para evitar
traspiés semejantes.

23 Con esto no queremos afirmar la veracidad de ninguna de las teorias evolutivas traidas
a colacion -topico que escapa a las pretensiones de este trabajo—, sino afirmar su validez
desde una perspectiva estrictamente epistemoldgica. En efecto, un modelo o hipétesis
puede estar en perfecta armonia con los cdnones que configuran un determinado dmbito
del saber humano, y no ajustarse, sin embargo, a la realidad, o hacerlo sélo parcialmente.

Open Insight « Volumen VII « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 111-138

135



Referencias bibliogréficas

Artigas, M. (1999). Filosofia de la ciencia experimental. Pamplona: EUNSA.
Gilson, E. (1962). El filésofo y la teologia. Madrid: Ediciones Guadarrama.

Behe, M. (2006). Darwin’s Black Box: The Biochemical Challenge to Evolution. New York:
The Free Press.

. (2009). “Irreducible Complexity: Obstacle to Darwinian Evolution”. En
A. Rosenberg y A. R. ROBERT (EDS.) Philosophy of Biology: An Anthology, West-
Sussex: Wiley-Blackwell.

Boudry, M.; S. Blancke; J. Bracckman. (2010). “Irreducible Incoherence and Intelli-
gent Design: A Look into the Conceptual Toolbox of a Pseudoscience”. En The
Quarterly Review of Biology, v. 85 (4),473-482.

Carreno, J. E. et al. (2009). “Some Considerations about the Theory of Intelligent
Design”. En Biological Research 42, 223-232.

Casanova, C. (2007). Reflexiones metafisicas sobre la ciencia natural. Santiago: Ril.

Cleland, C. (2011). “Prediction and Explanation in Historical Natural Science”. En
The British Journal of the Philosophy of Science, 62 (3), 551-582.

Cornish-Bowden, A.; M. L. Cardenas (2007). “The Threat from Creationism to the
Rational Teaching of Biology”. Biological Research 40, 113-122.

Darwin, C. (1983). El origen de las especies. Madrid: Altamira.
Dawkins, R. (1996). The Blind Watchmaker. London: W.W. Norton.

Dembski, W. (1998a). “Introduction”. En W. Dembski (ed.) Mere Creation. Downers
Grove: InterVarsity Press.

. (1998b). “Redesigning Science”. En W. Dembski (ed.) Mere Creation,

Downers Grove: InterVarsity Press.

. (1998c). The Design Inference: Eliminating Chance through Small Probabili-
ties. Cambridge: Cambridge University Press.

. (2002). “The Third Mode of Explanation: Detecting Evidence of In-
telligent Design in the Sciences”. En: M. Behe; W. Dembski; S. Meyer (eds.).
Science and Evidence for Design in the Universe. San Francisco: Ignatius Press.

. (2004). The Design Revolution: Answering the Toughest Questions about Inte-
Iligent Design. Downers Grove: InterVarsity Press.

Dodick, J.; N. Orion. (2003) “Geology as an Historical Science: Its Perception within
Science and the Education System”. En Science & Education 12, 197-211.

Feyerabend, P. (2000a). Didlogo sobre el método. Madrid: Catedra.
. (20008). Tratado contra el método. Madrid: Tecnos.

El debate epistemoldgico en torno a la teoria del disefo inteligente: la intervencion de Stephen Meyer
136 «Juan Eduardo Carrefio Pavez



Forrest, B. (2009). “The Religious Essence of Intelligent Design”. En Cold Spring Har-
bor symposia on quantitative biology, 74: 455-462.

Gould, S. J. (1986). “Evolution and the triumph of homology: or why history mat-
ters”. En American Scientist, Vol. 74, 61.

. (2004). La estructura de la teoria de la evolucidn. Barcelona: Tusquets.

Grinnell, F. 1993. “Radical intersubjectivity: why naturalism is an assumption ne-
cessary for doing science”, trabajo presentado en conferencia en la Southern
Methodist University, Dallas.

Hull, D. 1991. “God of the Galapagos”. En Nature, Vol. 352, 485-486.

Inkpen, R; G. Wilson. (2009). “Explaining The Past: Abductive and Bayesian Reaso-
ning”. En The Holocene, vol. 2, 329-334.

Johnson, PE. (1993). Darwin on Trial. Downers Grove: InterVarsity Press.
. (1998). Reason in the Balance. Downers Grove: InterVarsity Press.
. (2002). The Right Questions. Downers Grove: InterVarsity Press.
Jones 11, J. 20 de Diciembre, 2005. Kitzmiller v. Dover Area School Distric.

Laudan, L. (1976). “Two Dogmas of Methodology”. En Philosophy of Science v. 43,
587-597.

. (1977). Progress and its Problems. Toward a Theory of Scientific Grow. Berke-
ley: University of California Press.

. (1981). Science and Hypothesis. Dordrecht: Reidel.

. (1986). Science andValues. Berkeley: University of California Press.

. (1990). Science and Relativism. CHicaGo: The University of Chicago Press.
. (1996). Beyond Positivism and Relativism. Boulder: Westview Press.

. (1983). The Demise of the Demarcation Problem. En Physics, Philosophy and
Psychoanalysis. R. Cohen & L. Larry, eds. Dordrecht: Reidel.

Maritain, J. (1967). Filosofia de la naturaleza. Buenos Aires: Club de Lectores.
. (1968). Los grados del saber. Buenos Aires: Club de Lectores.

Meyer, S. (1994). The Methodological Equivalence quesign & Descent: Can There Be a
Scientific “Theory of Creation’? En The Creation Hypothesis: Scientific Evidence for An
Intelligent Design, ed. Porter, James. Downers Grove, InterVarsity Press.

. (1998). “The explanatory power of design”. En Behe, M. et al. Mere Crea-
tion. D. Berlinski, P. Johnson, eds. Downers Grove: InterVarsity Press.

.(2002a). “Evidence for design in physics and biology: from the origin of the
universe to the origin of life”. En: Behe, M. et al. Science and Evidence for Design in
The Universe. ed. D. Berlinski, P. Johnson, eds. San Francisco: Ignatius Press.

Open Insight « Volumen VII « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 111-138

137



. (2002b). The scientific status of intelligent design: the methodological equiva-
lence of naturalistic and non-naturalistic origins theories. En: Behe, M. et al. Science
and Evidence for Design in The Universe. ed. D. Berlinski, P. Johnson, eds. San
Francisco: Ignatius Press.

. (2004). “The origin of biological information and the higher taxonomic
categories”. En The proceedings of the biological society of Washington, Vol. 117,
n. 2,213-239.

Miller, D. (1995). Popper escritos selectos. Ciudad de México: Fondo de Cultura Eco-
nomica.
Nelson, P. (1998). Applying Design Within Biology. En Behe, M. et al. Mere Creation. D.

Berlinski, P. Johnson, eds. Downers Grove: InterVarsity Press.

Pennock, R. (2001). “Whose God? What Science?: Reply to Michael Behe”. En Reports
of the National Center for Science Education,Vol. 21, n. 3-4, 16-19.

. (2003). “Creationism and Intelligent Design”. En Annual Review Geno-
mics Human Genetics, Vol. 4, 143—-163.

Peterson, G. (2002). “The Intelligent Design Movement: Science or Ideology?”. En
Zygon vol. 37, no. 1,7-23.

Popper, K. (1994). Bisqueda sin término. Una autobiografia intelectual. Madrid: Tecnos.

. (1998). “Esbozo de una teoria del metodo cientifico-empirico (teo-
ria de la experiencia)”. En: Los dos problemas fundamentales de la epistemologia. T.
Eggers, ed. Madrid: Tecnos.

. (1998). Conjectures and Refutations. The Growth of Scientific Knowledge.
London: Routledge.

Ratzsch, D. (2010). “There is a Place for Intelligent Design in Philosophy of Biology”.
En: Contemporary debates in philosophy of biology, ed. Ayala, Francisco, ARP, Ro-
bert. West- Sussex, Wiley-Blackwell.

Ruse, M. (1982). Darwinism Defended: A Guide to The Evolution Controversies. London:
Addison-Wesley.

Schilpp, P. (1974). The Philosophy of Karl Popper. La Salle: Open Court Press.
Scott, E. (1994). “Keep Science Free from Creationism”. En Insight, 30.

Shanks, N. (2004). God, The Devil and Darwin: A Critique of Intelligent Design Theory.
Oxford: Oxford University Press.

Tucker, A. (2011). “Historical Science, Over- and Underdetermined: A Study of
Darwin’s Inference of Origins”. En The British Journal of the Philosophy of Science,
Vol. 62, n. 4, 805-829.

Young, M; Talner, eds. (2004). Why Intelligent Design Fails. A Scientific Critique of The
New Creationism. M. Young & Talner, eds. New Jersey: Rutgers University Press.

El debate epistemoldgico en torno a la teoria del disefo inteligente: la intervencion de Stephen Meyer
138 «Juan Eduardo Carrefio Pavez



