
77Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 77-110

Sobre violencia, cultura y reconciliación en México

On Violence, Culture and Reconciliation in Mexico

Virginia Aspe Armella
Universidad Panamericana / CONACYT, México

vaspe@up.edu.mx

Recibido: 20/07/2015 · Aceptado: 15/08/2015

Resumen 

El escrito rastrea el tema actual de la violencia desde una perspectiva des-
criptiva, filosófica y de antropología social, intentando probar que el ser 
humano no es naturalmente violento porque tiene la capacidad para dirimir 
conflictos. El autor expone razones históricas y del derecho para explicar 
posibles soluciones a la violencia, señalando posibles interpretaciones sobre 
los antecedentes de la violencia en México. El artículo cierra con una pro-
puesta filosófica concreta para dirimir conflictos y acceder a la no-violencia.

Palabras clave: educación, conflicto, diálogo, no-violencia, reconciliación.

Abstract

This article deals with violence from a descriptive, philosophical and an-
thropological point of view. The author pretends to proof that human being 
is not naturally violent because of its capability to solve conflicts. Aspe gives 
historical and juridical reasons to sustain her thesis and points out some 
possible interpretations in the grounds of nowadays violence in Mexico. 
The article proposes a philosophical method to inquiry violence and solve 
its conflicts.

Keywords: Conflict, Dialogue, Education, Non-Violence, Reconciliation. 



78 Sobre violencia, cultura y reconciliación en México • Virginia Aspe Armella

Introducción

Los hechos de violencia que hemos presenciado en los medios du-
rante los últimos años empujan a que los filósofos del mundo –don-
de quiera que se encuentren– reflexionen sobre el problema.1 Es 
indudable que vivimos una era, si no más violenta de suyo, efecti-
vamente, más violenta para nosotros, por el impacto que los hechos 
tienen mediante las redes sociales y las telecomunicaciones (Olivé, 
2012: 148).2

Así las cosas, dediqué unos meses a reflexionar sobre este pro-
blema acuciante, presentando una primera navegación. La hipóte-
sis que pretendo probar en este escrito es que la violencia no es 
algo connatural al hombre, una tentación que surge cuando estamos 
bombardeados por tantos sucesos violentos; intento probar que, a 
pesar de las cifras y del sinnúmero de hechos que registramos en 
torno a guerras, terrorismo y otras formas de violencia como la 
violencia escolar, el ser humano no es irremediablemente violento, 
que la paz es un proceso dinámico, ciertamente difícil de alcanzar, 
pero asequible y probado en la historia de las civilizaciones, y que 
en concreto, acceder a la paz en México no es una utopía sino una 
posibilidad alcanzable. 

Analizar la violencia desde una perspectiva filosófica implica 
enfrentar un fenómeno particular y en movimiento desde el mar-
co teórico, fenómeno que, de suyo, sólo puede describirse como 

1  Agradezco al doctor Orlando Ruedas (UNAM) por la revisión y sugerencias que hizo 
a este trabajo; en su momento señalaré las contribuciones específicas de su lectura. 
Agradezco al doctor Vicente de Haro la invitación que me hizo para reflexionar sobre 
este tema en el Foro Universitas de la Universidad Panamericana de México.

2  “No es que ahora haya actos más violentos en proporción a la población, sino que 
existen medios más eficaces para ejercer la violencia a gran escala y de manera más 
variada” además, los medios masivos de comunicación exhiben de manera más intensa 
el fenómeno. “Estudios de caso lo han probado (Nicolás, 2012; Galtung, 1995)



79Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 77-110

hecho emergente por el uso de la fuerza deliberada para producir un 
daño. La violencia es, por encima de todo, una experiencia, el acto 
concreto deliberado de un sujeto o grupo que busca producir daño 
en un sujeto o comunidad, algo que se ejerce y que otro padece, 
una potencia activa proporcional y recíproca que tiene que descri-
birse y analizarse bajo la óptica de la historia cultural si queremos 
comprenderla cabalmente para contenerla. Pero el problema de la 
violencia se complica aún más: los estudios de Johan Galtung (1994) 
han ampliado semánticamente el concepto de violencia hacia meca-
nismos no visibles del ejercicio del poder, causantes de procesos de 
privación de las necesidades humanas (La Parra y Tortosa, 2003: 62).

Galtung habla de una violencia «invisible» que no involucra acto-
res específicos, sino mecanismos estructurales de poder que produ-
cen violencia sin claridad del agente ni del receptor; su diseño de la 
pirámide o triángulo de la violencia en las sociedades prueba que la 
violencia es como un iceberg, un pico visible sólo parcialmente, por-
que de ella se ve la menor parte de los conflictos sociales: en el trián-
gulo social de Galtung se dan interconectadas la violencia directa, la 
violencia cultural y la violencia estructural. La pirámide oscila según 
la visibilidad de uno de los términos quedando ocultos los otros; el 
diseño prueba que la violencia es multifactorial y pluridimensional. 

Esto tiene como consecuencia metódica que el fenómeno de la 
violencia no se plantea exclusivamente bajo el marco teórico; la vio-
lencia es un fenómeno multidimensional, que implica faltas a la justi-
cia (Saffron y Uprimny, 2010), esas faltas transforman las relaciones 
de subordinación y exclusión que resultan por la violación concreta 
de los seres humanos (Reyes, 2011).

Por esta razón, la metodología que sigo en el escrito acude no 
sólo a establecer un marco teórico general e histórico sobre la vio-
lencia, sino que aterriza el problema en el marco concreto de Méxi-
co para después apuntar a una solución filosófica. Es así que divido 
mi escrito en tres partes. En la primera, reflexiono sobre la violencia 
en general; en la segunda, hago un esbozo de cómo se ha entendido 
la violencia en la Historia. En la tercera, abordo el caso de México 



80 Sobre violencia, cultura y reconciliación en México • Virginia Aspe Armella

a la luz teórica y práctica de su evolución violenta esbozando en la 
cuarta parte un camino metódico de prevención.

Apuntes para un marco teórico del fenómeno de la violencia

El término «violencia» se define como cualidad de lo violento, ac-
ción y efecto contra el natural modo de proceder, una aplicación del 
poder físico, psicológico, religioso, moral o social para cambiar las 
cosas y sucesos establecidos. Tiene que ver con el concepto de fuerza 
porque es una acción que se opone al orden natural, sea éste moral o 
estatal; su peculiaridad consiste en que el agente (individuo o grupo) 
que la produce, logra cambios y transformaciones. La violencia, en 
muchas ocasiones, tiene como fin la paz. De ahí lo sugerente de su 
propuesta frente a tiranías consolidadas. En muchas ocasiones, está 
justificada con la promesa de una utopía: el reino del bien, la igual-
dad, la justicia social, la armonía. Es así que la reflexión filosófica le 
fue encontrando un sentido positivo a la violencia como medio para 
la paz, pero siempre la paz era el fin de la justificación de la guerra 
que tenía que hacerse mediante causas justas, criterios bien estable-
cidos al proclamarla, y un marco legal. Pero, a partir de los movi-
mientos anarquistas de finales del siglo XIX en los que la violencia 
se entendió como la fuerza interna y espontánea de una sociedad 
para destruir el presente y crear una sociedad nueva cuando el orden 
estaba corrupto, la violencia fue adquiriendo una nueva entidad: ya 
no se trataba de la ausencia de la paz, ni de un medio para lograr 
establecerla, sino que se la consideró como un bien en sí mismo: 
crear el caos, ejercer una técnica y producir un arte con ella. Incluso 
se llegó a atribuirle categorías estéticas porque se consideró a la vio-
lencia como algo intrínseco al ser humano: su modo de expresión. 
Esta última acepción indica ya una justificación de la violencia que 
solo pudo ser formulada en Occidente luego de la tesis del evolucio-
nismo de Darwin y la aplicación spenseriana del orden social, que 
permitió que se concibiera la violencia como una evolución más en 
el progreso indefinido de las sociedades, fijado por una estructura 
antropológica en constante alteridad, movimiento y transformación 



81Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 77-110

en la que el eje estaba puesto en la lucha por la pervivencia de la 
especie y la selección natural del más fuerte.

Por estas razones, autores como Reyes Mate, que recoge la tra-
dición judía y la teoría crítica en sus obras como por ejemplo en 
Memoria de occidente. Actualidad de pensadores judíos olvidados (1997), 
han argumentado que la violencia de las sociedades contemporáneas 
tiene su origen en la racionalidad occidental misma, que en su dis-
curso subyacen dos principios: el principio de domino y el rechazo a 
la diferencia, por lo que es necesario deconstruir ese discurso, pues 
de lo contrario la crítica que se desarrolla dentro de esos límites ter-
minará reproduciendo esa misma violencia que le es consubstancial.

El criterio homogeneizador y objetivante de la Modernidad im-
plica a una razón que, por un lado, excluye las diferencias y que, por 
otro, tiene como único criterio ontológico la evolución progresiva 
de sus conceptos.3 De acuerdo con los defensores de un principio 
intrínseco como fundamento originario de la violencia, pueden ci-
tarse muchos argumentos probatorios de esta evolución constante 
en el ser humano: que todas las religiones tuvieron como funda-
mento originario la violencia, mencionan por ejemplo, del Génesis, 
la expulsión del paraíso, el fratricidio de Caín a Abel, y del Nuevo 
Testamento, la culminación cristiana con la pasión, muerte y resu-
rrección del Dios-Hombre.

Ciertamente, la reflexión y justificación de la violencia en sus 
múltiples formas se dio desde tiempos remotos; en Grecia, las trage-
dias de Esquilo, Sófocles y Eurípides son un repertorio de la violen-
cia de dioses y hombres donde la venganza, el incesto y la traición se 
plasman con toda su crudeza, pero historiadores como Jacqueline de 
Romilly en su libro La Grecia Antigua contra la violencia (De Romilly, 
2000) han sostenido la tesis de que la filosofía griega se caracterizó 
por oponer la noción de justicia frente a la violencia del pensamien-
to antiguo. En este orden de ideas surge el nombre de Eróstrato, 

3  Agradezco a Orlando Ruedas el haberme señalado esta interpretación de Reyes Mate 
y por haberme recordado la interpretación de Ricœur en Caminos del reconocimiento; el 
punto es clave porque señala que fue la Modernidad la que dio un vuelco al significado 
de la violencia. He reproducido aquí íntegramente la interpretación que Ruedas hace 
del texto de Ricœur.



82 Sobre violencia, cultura y reconciliación en México • Virginia Aspe Armella

incendiario de Éfeso que destruyó el templo de Artemisa en 356 
a.C. tan sólo para adquirir fama, dándole la modernidad el término 
«erostrasismo» o de «complejo de Eróstrato» a aquéllos que destru-
yen en aras de la fama personal o de ser reconocidos públicamente. 
Como bien sostiene Romilly en la obra citada, la filosofía griega es 
el intento de reestablecer el orden y la razón –el logos– mediante las 
leyes y la justicia frente al caos de la violencia y la destrucción. En 
este renglón, la aportación aristotélica es clave: Aristóteles conside-
raba al hombre civilizado como aquél que es libre. Para él, la escla-
vitud se daba en la esfera del mundo de la necesidad y argumentó 
en su Política que si el ciudadano era un hombre libre se debía a que 
tenía razón o logos: por eso el diálogo era, para él, la base de la vida 
política. Pero el impecable argumento no dejó clara la procedencia 
antropológica de la violencia: si ésta era un impulso de la condición 
humana o una tradición cultural de sus formas de vida. Aristóteles 
encontró la manera de encauzar los impulsos –las soslayadas hormé, 
de las que casi ningún aristotélico da cuenta– a través de la razón, 
estableciendo así la justicia que Platón había formulado, pero ¿estaba 
la violencia entre los impulsos naturales? En sus magnas obras Ética 
Nicomáquea y Metafísica, sostiene que todos los hombres buscan el 
bien y la verdad, pero ¿qué antecede física y temperamentalmente 
en el hombre a esas inclinaciones racionales? 

En el Del alma I,1,4 Aristóteles vuelve sobre este tema diciendo 
que todos los hombres están inclinados al saber, pero que el alma 
no hace ni padece nada sin el cuerpo. ¿Se incluyen aquí la cólera, 
el terror, el miedo, la osadía y el odio como afecciones físicas, ins-
tintivas o impulsivas o son algunas de éstas del alma? Parece que la 
cólera, el terror y la violencia las considera conmociones por influjo 
de afecciones físicas, pues dice que esa tendencia es una caracterís-
tica del hombre en cuanto animal, ya que, desde la perspectiva del 

4  Lo anticipó en Del alma I-I, 402a 5 y ss., y en 403a 5:  “el alma no hace ni padece nada 
sin el cuerpo, por ejemplo, encolerizarse, envalentonarse, apetecer, sentir en general…
[…] no obstante el inteligir parece ser algo particularmente exclusivo de ella; pero ni 
esto siquiera podrá tener lugar sin el cuerpo si es que se trata de algo de la imaginación 
o de algo que no se da sin la imaginación [las afecciones del alma se dan con el cuerpo 
[…] las afecciones son formas inherentes a la materia” (403a 3-40, 403b 1-20).



83Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 77-110

ser que tiene logos, la inclinación humana es hacia el conocimiento. 
Luego, ¿hay en el ser humano impulsos innatos de violencia? ¿Puede 
la violencia incluso ser placentera en la inclinación genérica, común 
o animal de los humanos? 

En la obra conocida de Aristóteles parece que no. En efecto, en 
Metafísica VIII dice que las sustancias naturales que se generan y co-
rrompen están en movimiento y siguen al fin primero o causa que las 
conforma, algo que amplía en Del alma II, al explicar la teleología de 
la forma, donde sostiene que la forma es principio y fin de todas las 
operaciones (Del alma: II-1, 412a, 20; 412b, 5). Pero si analizamos la 
composición metafísica y antropológica de la sustancia, vemos que 
la sustancia racional –como toda sustancia natural– está compuesta 
de dos principios: la materia y la forma, y que la alteridad es lo que 
conforma la estructura natural. Luego: si el hombre es un ser com-
puesto y hay una ontología de los opuestos en Aristóteles, volvemos 
a plantear la pregunta, ¿hay un impulso originario hacia el desorden 
y al caos, a pesar de que la forma como fin y principio de opera-
ciones garantiza la posibilidad del orden y la razonabilidad en los 
actos humanos? No está muy claro este dilema, ni pienso que haya 
sido interés de los scholars introducirse en el concepto aristotélico de 
hormé, aunque especialistas actuales, como Martha Nussbaum en La 
fragilidad del Bien (2004), han abordado el problema uniendo ética y 
tragedia con el tema de la Thyché o fortuna, intentando dar cuenta 
de esta ambivalencia frente a autores como Nietzsche, quien postuló 
en El origen de la tragedia la desviación aristotélica de la interpreta-
ción presocrática de dos principios constitutivos del hombre: el caos 
orgiástico de Dioniso y el impulso racional del dios Apolo. De la di-
cotomía nietzsceana, autores como René Girard han desencadenado 
toda una interpretación violenta y sacrificial del hombre. En su obra 
La violencia y lo sagrado (2008), Girard rastrea posibilidades homici-
das en la naturaleza humana.

El derecho romano posterior a la tradición griega abordó el 
tema de la violencia desde la perspectiva de la ley: en su redacción 
de leyes, este derecho tomó en cuenta la necesidad de frenarla es-
tableciendo en las Leyes de Justiniano y de Ulpiano la definición de 
la violencia como la coacción que una persona ejerce sobre otra de 



84 Sobre violencia, cultura y reconciliación en México • Virginia Aspe Armella

manera física o moral; en el derecho posclásico se dan tres elemen-
tos del contrato en la legislación: 1. el consentimiento de las par-
tes, 2. la capacidad que tienen para realizar el contrato, 3. el objeto 
valedero, sosteniendo que había dos vicios para que se manifestara 
a plenitud la voluntad de las partes: el dolo y la violencia; con esta 
delimitación, el derecho romano opuso el consentimiento al engaño 
y la violencia.

Más tarde, san Agustín introdujo en la tradición cristiana la teoría 
política de causas justas de guerra que continuaron Tomás de Aquino 
en el siglo XIII y la tradición tomista del siglo XVI, con Francisco de 
Vitoria, Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda. Aunque 
con diversas interpretaciones del tema, en todos esos casos se tenía a 
la paz como el fin y la guerra era la ultima ratio para lograrla. 

Entre las diversas interpretaciones pacifistas que surgieron de la 
tradición cristiana en el siglo XVI, destacan la de Martin Lutero y 
la de Bartolomé de las Casas. Opuestas radicalmente a pesar de su 
pacifismo, para Lutero no había que hacer la guerra a los turcos que 
invadían el Norte de Europa llegando a Viena porque la guerra era 
un castigo de Dios y había que resistirlo; Bartolomé de las Casas, en 
cambio, consideraba que no había que hacer la guerra a los natura-
les de América porque todos los hombres habían sido creados imago 
Dei y en consecuencia los indios eran igualmente libres y racionales 
que los occidentales. A pesar de estas diferencias, en todos los casos 
mencionados, la paz se interpretaba como el fin o bien del hombre; 
no fue sino hasta finales del siglo XIX, que surgieron movimientos 
anarquistas emancipatorios con la propuesta de la violencia como el 
primer fin de la vida política. 

Semejante posición fue postulada por un socialismo de corte 
asiático cuyo teórico es el ruso Bakunin, quien hizo una defensa ex-
plícita de la violencia, apartándose de la noción de paz como el fin 
por el que podrían justificarse acciones violentas intermedias. Dice 
Bakunin en sus escritos: “Es necesario que haya anarquía, si la revolu-
ción debe convertirse y permanecer viva, real y poderosa, es necesa-
rio que se produzca el mayor despertar posible de todas las acciones 
y aspiraciones locales; un tremendo despertar de la vida espontánea 
en todas partes […] Debemos promover la anarquía y, en medio de 



85Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 77-110

la voluntad popular, debemos ser los pilotos invisibles que guíen la 
revolución, no mediante un poder visible de ningún tipo” (Bakunin, 
2004: 231). Volveré sobre Bakunin más adelante en mi exposición, 
ya que esta forma de violencia y anarquismo fue la que arraigó en 
México al inicio de los movimientos socialistas obreros y campesinos 
de finales del siglo XIX. Pero lo que ahora me interesa recalcar es 
que la violencia como la comprendemos en nuestro tiempo es un 
concepto que no emana de la tradición clásica –aunque ciertamente 
los Estados actuales aún la siguen y utilizan en sus usos de guerra–, 
sino que nos viene de una reflexión pos-darwinista aplicada al te-
rreno social. Tal concepto novedoso de violencia, se complicó en la 
segunda mitad del siglo XX con el desarrollo de las técnicas media-
les y cibernéticas que, de suyo, son violentas si entendemos como 
MacLuhan que los medios mismos y no el mensaje son lo que ha 
violentado la realidad actual. 

La comprensión del concepto actual de la violencia me parece 
que tiene una raíz indudablemente anarquista, venida de la segunda 
mitad del siglo XIX. En mi cátedra de Filosofía en México, he segui-
do junto con mis alumnos el discurso de los hermanos Flores Magón 
que se oponían a la tiranía institucionalizada del porfiriato: unidos a 
una tradición cristiana fortalecida por el México colonial, ellos rea-
lizaron un híbrido con los discursos de Bakunin, Saint Simone y la 
mística y martirio cristianos, dándole a la causa un matiz milenarista 
de corte secular, que ya señalaron autores como Hobsbawm en su 
obra Rebeldes primitivos: estudio sobre las formas arcaicas de los movimien-
tos sociales en los siglos XIX y XX (1968; citado por Juan Avilés Farré, 
2015: 229-234). En un reciente estudio histórico titulado La daga y 
la dinamita, Juan Avilés Farré sigue la historia de los anarquistas y el 
nacimiento del terrorismo contemporáneo, preguntándose al final 
de su escrito si el terrorismo con principios altruistas –de orden 
político, religioso, económico o moral– consiste en el impulso por 
una visión revolucionara en aras de una sociedad mejor o si acaso se 
trata de criminales o suicidas natos –como en el caso de ciertos indi-
viduos de grupos islámicos que dan su vida por la causa–, preguntán-
dose si son fervientes creyentes leales a su fe o psicópatas alienados 
que deberían estar en un manicomio. La reflexión también abre la 



86 Sobre violencia, cultura y reconciliación en México • Virginia Aspe Armella

posibilidad de que se trate de individuos «buleados» por su entorno 
hasta la saciedad, lobos solitarios que producen crímenes especta-
culares aislados para posicionarse de alguna manera en la escena del 
mundo. Este fue el caso de la matanza que perpetraron dos alumnos 
de la escuela americana Columbine en 1999, asesinando a tiros a tre-
ce personas, hiriendo a otras veinticuatro y después, suicidándose; 
está también el caso del noruego cuyo nombre no merece citarse, 
que en julio del 2011 mató a setenta y siete personas, jóvenes social-
demócratas en su mayoría, que celebraban un encuentro anual en la 
Isla de Utoya. 

Del primer grupo, el de los grupos organizados en una secta u 
organización con motivos políticos y religiosos, destaca el caso de 
las Torres gemelas en Nueva York el 11 de septiembre del 2011, del 
que Avilés Farré nos dice que “en contraste con las organizaciones 
terroristas fuertemente estructuradas como ETA o el IRA en que 
los criterios de pertenencia son nítidos y existe un centro de mando 
y control, las redes terroristas inspiradas en el anarquismo y el yiha-
dismo son más difusas” (Avilés Farré, 2013: 359). El último de estos 
horrores fue el de supuestos grupos islámicos contra el personal de 
la editorial Charlie Hebdo en París, en donde se logró un golpe es-
pectacular que nos recuerda la operación de la llamada «propaganda 
por el hecho» que surgió en el siglo XIX entre ciertos grupos anar-
quistas que comprendieron que los golpes espectaculares posiciona-
ban mejor, más barato y con menos muertes los principios que se 
querían posicionar en la esfera y agenda internacional. El hecho se 
coronó meses más tarde con la hoy tristemente famosa matanza en 
el teatro Bataclan de Paris, fenómeno que ha puesto en primer lugar 
del mundo el tema de la violencia. 

Esta nueva modalidad de la violencia, aplicada en países como 
México, Estados Unidos, Francia y Alemania, tiene la característica 
de ser descentralizada, heterogénea, secreta, atomizada, aislacionista 
y con operaciones máximamente visibles; se trata de un nuevo modo 
de operar de los grupos violentos que nos empuja a reflexionar so-
bre las causas más allá de la antropología de la violencia que he plan-
teado, pues el hecho hace patente que ya no estamos frente a meros 
individuos psicópatas o necesitados de dinero o espectacularidad, 



87Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 77-110

pero que tampoco estamos frente a organizaciones cerradas que si-
guen al alto mando mediante normas específicas de acción; en cam-
bio, en estos movimientos se propician situaciones complejas donde 
pequeños grupos asemejados a los hombres primitivos se juntan en 
tribus que operan sin conocer a otras ni sus motivos, produciendo 
situaciones absurdas en las que el fin es la violencia por sí misma, 
desencadenando efectos violentos que se echan a andar espontánea-
mente, dejando que el caos tome su propio curso con una arbitrarie-
dad en cascada. Esta manera de operar que analizamos se distingue 
explícitamente de otras formas de violencia estructural, pues parte 
de la tesis de Macluhan de que la violencia está en el medio, no en el 
fin ni en el mensaje. Lo revolucionario aquí está en la reorientación 
que se hace de la violencia con los medios cibernéticos. 

Por eso hay que distinguir entre este último fenómeno terroris-
ta y el movimiento anarquista decimonónico. El anarquismo surge 
como la conciencia política de que hay una violencia estructural ante 
una injusticia social radical que sólo puede resolverse con violencia. 
Se trata del intento de transformación de las relaciones de subordi-
nación que venimos hablando al citar a Galtung, con el fin de evitar 
la violación persistente de los derechos humanos. En cambio, las 
células terroristas actuales no buscan trastocar el orden establecido 
para imponer otro, sino deconstruir toda forma de discurso para 
ceder el paso a un mundo ajeno al humano, el reino de Dios. Note 
el lector que esto nada tiene que ver con la práctica de religiones; se 
trata de células aisladas separadas del contenido religioso de la orto-
doxia tradicional. Es así que mientras que el anarquismo respondía a 
las contradicciones a que llevó el proyecto liberal de la Modernidad, 
el fenómeno terrorista actual carece de un proyecto político en el 
sentido moderno y pone el término de la violencia en la fuerza o 
imperio de Dios.5

5  Habermas es quien mejor parece haber reflexionado sobre este problema de las cau-
sas de la violencia en la Modernidad. En su obra Teoría del hacer comunicativo señala 
que la lógica capitalista dio lugar a contradicciones en la justicia y que había que de-
construír su discurso para superar la violencia. La violencia se produjo por la negación 
de las diferencias, el mercantilismo y la procedimentación de la vida política que supri-
mió la conexión entre sistema y vida. Una síntesis de los planteamientos de Habermas 



88 Sobre violencia, cultura y reconciliación en México • Virginia Aspe Armella

En la actualidad, diversos especialistas apuntan a la necesidad de 
realizar una investigación antropológica seria del origen de la paz, la 
violencia y la guerra en el ser humano. Argumentan que entre la gue-
rra y la paz se abre un amplio abanico de posibilidades y que es allí 
donde se encuentra la posibilidad de solución a los nuevos problemas 
que enfrentamos. Esta nueva tendencia se denomina «filosofía de la 
no-violencia». Entre las investigaciones en ese sentido, destaca la pu-
blicación de la revista francesa Diogéne que dedicó al tema el número 
243-244 de 2013, abriendo su espacio a expertos de todo el mundo. 
Seguiré, en esta parte de mi exposición, algunos de los escritos que 
ahí se publicaron por la radicalidad de las preguntas que se hacen y 
por las interesantes propuestas que ofrecen. 

Leslie Sponsel abre la discusión preguntándose si es posible una 
sociedad que no mate. Enfoca el problema desde la perspectiva an-
tropológica, sosteniendo que estudios recientes han demostrado que 
en ciertas tribus primitivas se observa un cambio de paradigmas res-
pecto a la violencia. Menciona, entre otras, a las tribus Semai de 
Malasia y a los waraníes de la Amazonas ecuatoriana. Según ella, se 
demostró que estas comunidades pudieron pasar, por sí mismas, de 
un estado violento a uno de pacifismo pleno. Los antropólogos a 
cuyas investigaciones alude postulan la hipótesis de que la naturale-
za humana no es irremediablemente violenta, sino que la paz es un 
proceso dinámico realizable. 

En sus investigaciones, señalan que de las sociedades pacifistas se 
pueden afirmar las siguientes características: 1) una visión de grupo 
con reglas, ética, valores, actitudes y prácticas institucionales que los 
distinguen de los pueblos guerreros porque permiten un mínimo de 
armonía interpersonal, 2) la ausencia de violencia física en la edu-
cación, 3) la implementación de estrategias eficaces en la resolución 
de conflictos, 4) soluciones no-violentas en la comunidad, 5) deter-
minación de evitar la violencia con otros pueblos, 6) estrategias de 
socialización específicas para los infantes, orientadas a que adopten 
actitudes no-violentas. 

para comprender la propuesta está en Danner (2014: 399): “Habermas concibió el pro-
ceso de modernización como un camino marcado por la dialéctica entre el sistema y el 
mundo de la vida, entre la institucionalización y la espontaneidad” .



89Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 77-110

Las comunidades pacíficas destacan la formación en la auto-mo-
deración y en la capacidad de negociación; los niños son invitados 
a mantener su distancia ante los conflictos e intervenir en su reso-
lución; se promueven su participación en encuentros pacifistas y el 
sentido del humor. Sin embargo, la razón fundamental de la natura-
leza pacífica de estos grupos dicen que está en la oposición absoluta 
a la violencia y en su firme determinación de no ejercerla. 

En el escrito The Natural History of Peace: A Positive View of Human 
(Sponsel, 1996), diversos especialistas concluyen que mientras que 
el conflicto es algo connatural a los seres humanos, la violencia no 
lo es. Argumentan que la naturaleza humana posee el potencial psi-
co-biológico para ser pacífica y destrabar conflictos. Sostienen que 
algunas sociedades primitivas –contrariamente a lo que expresó la 
idea moderna de progreso indefinido– eran no violentas y pacíficas, 
probando con ello que la guerra no es un universal natural: que la 
naturaleza humana posee una capacidad innata a ser pacífica. 

El punto ha sido cuestionado fuertemente por especialistas en 
violencia como Wilson, Pinker y Ferguson (LeBlanc, 2006 y Ghi-
glieri, 1996), quienes en una línea claramente imperialista nortea-
mericana han defendido la guerra como una necesidad para obtener 
la paz. Sus contrincantes dicen que el problema de la proliferación 
de la violencia se debe al exposure que los medios le han dado. Se-
ñalan que mientras que Google y Amazon publican en un mismo 
periodo 90 millones de referencias a la guerra y a la violencia, sólo 
refieren en dos millones de ocasiones a la paz. Aquí quiero recordar 
la estrategia de propaganda por el hecho que proliferó en los atentados 
anarquistas del siglo XIX: muertes espectaculares, pocas en compa-
ración con las guerras, pero que proliferaban en la prensa, dando la 
sensación de que todo en el mundo era violencia. Imagine el lector, 
si eso ocurría en el siglo XIX con la prensa, lo que las redes sociales 
virtuales intensifican esta propaganda. 

Quienes defienden una naturaleza humana no-violenta han pro-
movido movimientos de liberación pacifistas como la Independencia 
de la India, gracias a Mahatma Ghandi; los derechos afroamerica-
nos del sur de Estados Unidos, con Martin Luther King, y el movi-
miento obrero independentista de Lech Walesa, que puso en jaque 



90 Sobre violencia, cultura y reconciliación en México • Virginia Aspe Armella

al comunismo soviético mediante estrategias específicas, bien defi-
nidas, sin necesidad de salir a las calles a protestar violentamente. En 
estos casos, se trata de líderes profundamente creyentes que insis-
tieron en la conexión entre la paz y la no-violencia, aunque también 
se mencionan movimientos seculares y laicos que optan por la no-
violencia, por protestar y buscar un resultado, como las propuestas 
del norteamericano Gene Sharp y de Barbara Deming. 

Un caso paradigmático de esto último fue la resistencia civil 
contra la corrupción financiera del 2008. El movimiento tuvo como 
finalidad lograr la transparencia en materia de organización colectiva 
de la sociedad civil (Ackerman y Beurele, 2013). Este movimien-
to de resistencia me parece paradigmático de las posibilidades que 
se abren para operar con estrategias no-violentas frente a la opre-
sión: sus activistas ubicaron las causas de la corrupción financiera 
en la evasión fiscal, probando las repercusiones sociales, económicas 
y políticas por la falta de pagos. Además, identificaron los medios 
jurídicos y reglamentarios para imponer los pagos, señalaron a los 
regímenes autoritarios, convenciendo a la sociedad civil del poder 
que tiene el pueblo para frenar los flujos de capitales ilícitos avalados 
por esos gobiernos y por la Banca internacional. El camino de la 
resistencia civil fue muy largo y sólo hasta 2013, el primer ministro 
de Inglaterra, David Cameron, tuvo que proponer al grupo de los 
68 grandes las reformas jurídicas necesarias en el sector financiero 
una vez que se probó la quiebra de diferentes grupos por el efecto 
dominó que produjo la voracidad capitalista. Sin embargo, hoy se 
advierte un defecto en la no-violencia: que se trata de una apuesta a 
largo plazo, mientras que la violencia es inmediata y promete resol-
ver una situación que es urgente. 

El premio Nobel de economía de 1969, Thomas Schelling, sos-
tiene que la no-violencia debe enfocarse en la concentración de 
competencias, lo que quiere decir que supone un mínimo de civili-
zación del pueblo. Schelling sostiene que para lograr el éxito se re-
quiere una serie de condiciones: hacer buenas campañas con líderes 
adecuados, crear unidad entre los líderes y los objetivos, mantener 
una disciplina no-violenta rigurosa, garantizar que el plan operativo 
tenga una clara campaña de resistencia civil hacia la victoria y que 



91Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 77-110

la diversidad de los grupos que forman la resistencia civil estén co-
municados entre sí; asimismo, se ha de verificar que la represión de 
la autoridad o del tirano se le revierta a través de los medios y que 
los problemas que se traten sean verdaderamente esenciales, evitan-
do caer en concesiones grupales. Para llevar a cabo esta estrategia 
de no-violencia, Schelling sugiere echar mano de las redes sociales, 
sumar a los grandes dueños de comercios, a los periódicos, a per-
sonalidades políticas y autoridades morales. Todos estos puntos los 
siguió la resistencia civil contra la corrupción financiera de 2008 y 
los resultados están ya en las reformas estructurales que lograron. 
En efecto, el camino aún requiere más cambios, pero el movimiento 
aprendió la manera de hacerlo, se intensificó, y obtuvo ya enormes 
resultados.

El itinerario suena complejo y de allí la pertinencia que encuen-
tro en las aportaciones de los antropólogos y sociólogos con grupos 
étnicos primitivos en relación con la propuesta de la no-violencia; 
ellos demuestran que el axioma del que parten las comunidades para 
transitar al paradigma de la paz no exige una organización adelan-
tada ni democrática o progresista como lo propone Schelling, sino 
que supone la adhesión profunda de la comunidad a un compromiso 
radical para evitar soluciones por la fuerza. Esta es una buena noticia 
pues sumamos datos relevantes en el recorrido histórico que he pre-
sentado: el pensamiento occidental en su vertiente griega y romana 
contribuyó con soluciones racionales en torno a la violencia: la filo-
sofía de Sócrates, Platón y Aristóteles es un encuentro con el diálogo 
y la justicia para salvar el caos y la violencia; por su parte, el derecho 
romano estableció leyes específicas para superar la violencia, el daño 
y guardar la paz; además, es oportuno decir aquí que Aristóteles 
argumenta sobre la capacidad humana de realizar acciones de cali-
dad, accesibles a una vida virtuosa. Asimismo, una tradición cristiana 
medieval postuló la paz como el fin de las relaciones humanas, es-
tableciendo causas justas de guerra y de autoridad legítima, dejan-
do abierta la posibilidad de la insurrección popular contra el tirano 
cuando esta era la última ratio. Las contribuciones del anarquismo 
decimonónico, por otro lado, encontraron una estrategia para de-
rrocar al poder cuando éste ejercía una violencia estructural sobre 



92 Sobre violencia, cultura y reconciliación en México • Virginia Aspe Armella

la sociedad. Por último, menciona nuevas estrategias de no-violencia 
que propician el reforzamiento de una agenda con técnicas y proce-
dimientos específicamente opuestos a la violencia. 

Descripción del fenómeno actual de la violencia en México: dos casos 
actuales

Ahora nos preguntamos ¿qué es lo que hace que ciertas sociedades, 
como la del pueblo polaco, logren transformaciones no-violentas y 
qué es lo que hace que otras sociedades, como el caso de la nuestra, 
en México, recurran constantemente a la división y pleito entre fac-
ciones: será que no obtienen resultados mediante la paz?

a) Primer caso: niños violentos en México

Comencemos por establecer el estado de la cuestión sobre la vio-
lencia con toda su crudeza y veracidad: cito uno de los documentos 
que presenta Julio Scherer en el último libro que escribió: Niños en 
el crimen (Scherer, 2013: 49), se trata de una serie de documentos y 
entrevistas que realizó al final de su vida sobre crímenes de menores 
de edad mexicanos que están confinados actualmente en la Comuni-
dad de Tratamiento Especializado para Adolescentes (CTEA). Tomo 
al azar un caso de los asesinatos que documenta Scherer:

Fortunato Martínez Hernández, tenía 14 años cuando cometió 
el crimen. Su víctima trabajaba en un rastro de pollos. Había 
llegado temprano a su trabajo y había visto pasar las horas en la 
rutina de la vida. Como a la una de la tarde, entró a un cuarto 
para descansar. Allí encontró a su sobrino Fortunato, con un áni-
mo extrañamente alterado. El muchacho provocó a su tío. Tras 
airadas recriminaciones, Fortunato asió con el puño unas tijeras 
polleras que le clavó en la zona frontal. Inmediatamente después 
le exigió su teléfono celular nuevo. Fue terminante: si no le en-
tregaba el aparato, volvería a atacarlo. Su amenaza resultó tan 
brutal como definitiva (Scherer, 2013: 49).



93Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 77-110

Otro documento archivado en la Unidad de Tratamiento Espe-
cializado para Adolescentes dice que un muchacho de 17 años paga 
su condena por un crimen que cometió a los 14; se atestigua que el 
casi niño había observado a un transeúnte que pasaba a diario por 
la banqueta, el púber observó que en su pecho colgaba un crucifijo 
de oro con cadenita y decidió robárselo. Para lograr su cometido, 
juntó a dos amigos delincuentes a los que les pidió que arroyaran 
al transeúnte con su motocicleta y así él arrancarle la joya, pero la 
estrategia falló, pues el transeúnte fue arrollado involuntariamente 
contra un escalón que le fracturó el cráneo; al ver que por error de 
cálculo habían herido seriamente al asaltado, este joven de 14 años 
decidió rematarlo a cuchillazos.

Dos cosas saltan a la vista en estos relatos, que apenas nos in-
troducen al problema de la violencia desde una de sus acepciones: 
que hay causas irracionales en torno a la violencia y que el contras-
te entre el mundo de los excluidos y el de los ciudadanos produce 
hechos violentos por la ostentación que les representa una vida que 
excede las necesidades básicas. Pero la violencia también responde a 
la biografía de las personas, quienes, a su vez, han padecido violen-
cia intrafamiliarmente; niños que crecieron entre el uso de drogas, 
que vienen de familias disfuncionales, de una vida de mal ejemplo y 
exclusión. Scherer cita a dos autores que merecen que los mencio-
ne: al premio Nobel de economía Amartya Sen que sostiene que “la 
pobreza solo la podemos entender cuando la concebimos como una 
de las formas que niegan la libertad […], la pobreza no consiste en 
la falta de riqueza o de ingreso, sino en una incapacidad propia para 
vivir” (Scherer, 2013: 8). 

El otro texto mencionado por Scherer es el libro del economista 
mexicano David Ibarra, La crisis inacabada, en el que acuña la expre-
sión «hombre superfluo» –un fenómeno que crece en nuestro país–. 
El término se refiere “al individuo que no tiene trabajo ni manera de 
obtenerlo, al que sólo tiene necesidades, pero no la forma de satisfa-
cerlas. Son los hombres superfluos, los que están de más, los que son 
prescindibles” (Ibarra, 2013: 47). 

Uno de los puntos que aparecen recurrentemente frente a ac-
ciones violentas en los adolescentes es la indiferencia que padecen 



94 Sobre violencia, cultura y reconciliación en México • Virginia Aspe Armella

por la sociedad. Se les considera seres humanos prescindibles porque 
nada aportan. Lejos de colaborar con el desarrollo nacional, estos 
grupos marginados son un lastre que no deja avanzar. Los denomi-
namos anónimamente «niños de la calle». En Estados Unidos, home-
less; «niños de las chabolas», en Brasil. Son tribus nómadas que han 
perdido incluso su pertenencia al mundo de la necesidad. No están 
siquiera adaptados al ritmo del cosmos, durmiendo a ciertas horas y 
tomando alimentos básicos. En cambio, tragan fuego, lavan parabri-
sas ensuciándolos más, se drogan con inhalantes…, son violentos. 
Lo único que hacemos en torno a ellos es procurar esquivar el eye 
contact. Lo mejor, es poner una barrera invisible: que no existan. Ha-
blar de ellos es «de mal gusto». A quienes lo hacen, les decimos que 
fomentan en el «amarillismo» y «nota roja», poniendo un lenguaje 
de colores a realidades que no lo tienen. 

Si, por suerte, tomamos conciencia de esto y nos detenemos a 
reflexionar, cabe que nos preguntemos por qué hay violencia actual-
mente y por qué ha crecido el sadismo entre estos muchachos que 
torturan y matan a cambio de un celular, o entre los «chavos» que 
contrata el narco para matar ¡por dos mil pesos! Nos pasa algo peor: 
nos sentimos empujados por los hechos mismos a justificar la violen-
cia, y nos decimos: “¿Cómo no iban a robar o matar estos chavales 
si carecían de sustento y educación mínima?”. Esta típica forma de 
argumentación emotiva es sumamente peligrosa. Ante los hechos, 
muchas veces sin percatarnos, somos los primeros en justificar la 
violencia y yo diría que, incluso, la proponemos de buena fe. Por 
eso es indispensable que acudamos a una delimitación conceptual 
de la violencia y que la analicemos en sus múltiples manifestaciones, 
conociendo el amplio abanico que se abre entre la violencia y su 
contrario, la paz, para que, como académicos y universitarios, con-
tribuyamos en la medida de lo razonable y posible a una delimitación 
del problema y sus posibles soluciones.   

Apenas expuse dos relatos que narran casos de violencia indi-
vidual y conviene que, antes de entrar a profundizar en la violencia 
de México, mencionemos un caso actual de violencia grupal, pues 
es obvio que la violencia es un concepto análogo que puede ser: la 
expresión espontánea y casual de un malestar o de un rencor o el 



95Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 77-110

efecto anímico por una cruda después de la borrachera o de la adic-
ción a las drogas, pero también puede ser una respuesta psicológica 
ante abusos sufridos en la infancia o los maltratos escolares o de 
juventud, que se radicalizan por el hambre y la carencia de satisfacto-
res contrastados con la posibilidad de bienestar en otros. Pero, como 
la violencia puede ser tanto privada como intrafamiliar o pública y 
puede ejercerse sobre individuos, grupos o bienes muebles, sobre el 
Estado y aún sobre la humanidad, y se ejerce de manera verbal, mi-
liciana, psicológica, instrumental, explícita o implícita, vale la pena 
exponer un caso de violencia grupal, antes de pasar a hacer las pre-
cisiones históricas y filosóficas que competen al país.

b) Segundo caso: “levantados” en México

En su libro Ayotzinapa, la rabia y la esperanza, Roberto González Vi-
llarreal describe el itinerario que comenzó en un municipio cercano 
a Iguala, Guerrero, la noche del 26 al 27 de septiembre en el que 
elementos de la policía municipal y otros hombres de negro ata-
caron a jóvenes, futbolistas, transeúntes, pasajeros en camiones y 
taxis, matando a seis, hiriendo a más de treinta, y desapareciendo a 
43 normalistas; el itinerario y relato sigue hasta el día 22 de octubre, 
cuando en el Zócalo frente a Palacio Nacional de la Ciudad de Mé-
xico, los manifestantes levantaron una manta con la leyenda «Fue el 
Estado. Que se vayan todos». 

¿Cómo pudo darse el brinco desde la impunidad de un presiden-
te municipal perredista hasta la magna y omniabarcante acusación de 
que “Fue el Estado” y la petición inaudita de “Que se vayan todos”? 
La metodología del libro de González Villarreal intenta una recons-
trucción del surgimiento y las transformaciones de la protesta para 
proponer algunas claves de lectura para el análisis histórico y político 
(González Villarreal, 2015: 17). 

González Villareal propone como marco hermenéutico, para 
abordar una protesta con la que claramente simpatiza, 

No producir manifiestos, ni consejos, menos aún enuncia-
dos verdaderos, sino algo más sencillo: reconstrucciones, […] 



96 Sobre violencia, cultura y reconciliación en México • Virginia Aspe Armella

seguimientos, enlaces, claves, es decir, meras descripciones de la 
espontaneidad y flujo de la protesta con el objetivo de introdu-
cirse en el movimiento mismo. Formar parte del flujo espontá-
neo que surgió a partir del horror de ese día y su grito posterior, 
para comprender la evolución inmanente del proceso (González 
Villarreal, 2015: 18).

El punto de partida de la agresión violenta, lo expone así: “en los 
cuatro ataques del 26-27 de septiembre en Iguala, fueron asesinados 
tres estudiantes normalistas, el chofer del equipo Los Avispones, un 
futbolista de quince años y una mujer del Estado de México que 
viajaba en un colectivo. Se reportaron 25 heridos, entre ellos dos 
choferes de taxi, y 67 estudiantes desaparecidos” (González Villa-
rreal, 2015: 27).

El autor propone que Guerrero ha sido el estado de las desa-
pariciones y que éstas son una «tecnología política» desde los años 
setenta. Dice que en la técnica de la desaparición, la clave no está en 
matar sino en borrar la existencia de la lucha y el luchador, evitar los 
nombres, las indagaciones, simulando rastrear los hechos y simulan-
do impartir la justicia distrayendo la atención hacia otros derroteros 
de los realmente acontecidos (González Villarreal, 2015: 42-47).  
Estas simulaciones por parte del gobierno son otra forma de violen-
cia, menos perceptible, pero tanto o más radical.

Descritos dos casos de violencia en México nos encontramos 
ya con la posibilidad de delimitar cómo nos hemos representado en 
México la violencia y cuáles son las razones de sus manifestaciones 
actuales. 

Modernidad y filosofía de la violencia en el contexto mexicano

México tiene una tradición magnífica en el tema del pacifismo, pero 
también propuestas radicales constantes en torno al tema de la vio-
lencia como única salida a la represión psicológica, económica, so-
cial y estatal. La necesidad de rastrear estas tradiciones está justifi-
cada por la famosa frase de Alfonso Reyes reiterada y poco aplicada: 



97Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 77-110

rastrear nuestra historia porque si no sabemos de dónde venimos es 
difícil saber de qué somos capaces y hacia dónde dirigirnos. 

No me parece pertinente ni me puedo detener ahora en el re-
cuento de la larga aportación mexicana al pacifismo. Baste con men-
cionar que en el siglo XVI autores como Bartolomé de las Casas y 
Alonso de la Veracruz articularon la idea de justicia y equidad en 
torno al dominio español sobre los americanos argumentando desde 
la perspectiva antropológica, económica y política. Esta tradición se 
continuó con autores de la talla de Juan de Zapata y Sandoval en el 
siglo XVII, quien realizó un tratado de justicia distributiva: Discerta-
ción sobre justicia distributiva y sobre la acepción de personas a ella opuestas 
(Zapata y Sandoval, 1995-1999), tratado que es una vergüenza que 
filósofos, juristas y políticos mexicanos desconozcan cuando citan a 
John Rawls o a Carlos Marx, según el caso. La impronta emancipa-
dora se plasma en la prosa y poesía de sor Juana Inés de la Cruz y en 
el humanismo jesuita del siglo XVIII novohispano. Pero, a finales del 
siglo XIX, con la represión porfirista, los obreros mexicanos comen-
zaron a organizarse en movimientos socialistas que originalmente 
no respondían a las propuestas de Marx, sino del socialismo asiático 
de Bakunin. Está probado hoy que esa forma de socialismo, el anar-
quismo utopista, fue el que arraigó en nuestro país, y me parece que 
al leer los hechos de violencia actuales hemos soslayado la conexión 
con aquel impulso originario de nuestra tradición guerrera contem-
poránea. ¿Cómo entró el anarquismo a México a finales del siglo 
XIX y que pertinencia tiene hoy día para el tema de la violencia? 

Históricamente, la violencia representada actualmente entre los 
mexicanos proviene de cánones posteriores a la modernización del 
país a finales del siglo XIX. Por ello es importante mostrar el tipo 
de violencia que incidió en México durante la Revolución Mexicana, 
ya que es ésta una de las características a tener en cuenta a la hora 
de desentrañar el rostro actual con que nos la representamos. Estu-
dios recientes, como el libro de Avilés Farré La daga y la dinamita. 
Los anarquistas y el crecimiento del terrorismo (2013) y el libro de Bru-
ce Hoffman Inside Terrorism (1999) han demostrado que el anarquis-
mo francés de finales del  XIX  fue anecdótico frente al anarquismo 
español de su tiempo, y que éste último, pervivió hasta la Guerra 



98 Sobre violencia, cultura y reconciliación en México • Virginia Aspe Armella

Civil Española, en la que los republicanos abrazaron la causa. Esto no 
quiere decir de ninguna manera que el lado español opuesto no fuese 
violento: la represión de la autoridad española del XIX y durante 
la Guerra Civil del XX fue lo que popularizó a la contraparte. Está 
probado que la represión e injusticia estatales es lo que crea mártires 
y lo que refuerza los valores de los contrincantes. 

La inseparable relación entre México y España en esas distintas 
décadas, así como la larga tradición hispanoamericana en religión, 
formas de gobierno y cultura es una de las razones por las que el 
anarquismo de Bakunin llegó al país. Bakunin fue sumamente popu-
lar en España; él mismo envió emisarios italianos durante su estancia 
en Nápoles y cuando en Francia e Inglaterra lo separaron de la In-
ternacional Socialista priorizando la línea de Engels y Marx, Bakunin 
continuó con intensidad su influencia en América mediante la cone-
xión ibérica y a través del anarquismo estadunidense, la otra gran 
conexión de México con Bakunin. Sobra recordar aquí que México 
tiene como única frontera a los Estados Unidos; al Este y al Oeste 
tenemos litorales marítimos y al Sur una franja tan delgada como 
vulnerable, Guatemala, que se separó de México sin guerra a finales 
del siglo XIX y sólo mediante unos tratados se hizo explícita una 
realidad que se dio por la geografía y la pobreza ancestral. 

La causa internacional soviética se infiltró a México desde Es-
tados Unidos. El proceso es demostrado por un estudio sin desper-
dicio realizado por dos investigadores SNI en un proyecto Conacyt 
que surgió después de la Perestroika, proyecto en el que se abrieron 
los archivos secretos del Archivo Estatal Ruso de Historia Social y 
Política sobre la infiltración internacional desde Moscú a México. 
El estudio se titula La internacional comunista en México: los primeros 
tropiezos. Documentos, 1919-1922 (INERM, 2006) de Daniela Spen-
ser y Rina Ortíz Peralta. El texto sigue también documentos de 
archivos de las universidades de Harvard, Stanford, y California y 
prueba que, al inicio de la Internacional Comunista, su estructura 
no era definitiva. Llamada a destruir el capitalismo, tenía que ser 
una operación secreta y fue sumamente difícil para ellos articular 
la comunicación y cohesión entre las partes. Además, el Comiterm 
(Organización del Comunismo Internacional) había ya perdido sus 



99Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 77-110

posibilidades en Europa con la derrota en Alemania y tuvo que ade-
cuarse a las circunstancias, desapareciendo secciones y oficinas y 
organizando un nuevo espectro de países afiliados con organismos 
independientes. Entonces, crearon la Internacional Sindical Roja, la 
Internacional Comunista de la Juventud, la Internacional Campesina 
y el Socorro Rojo Internacional. Así se impulsó la formación del 
Partido Comunista Mexicano, primero, porque los rusos pensaban 
en una inminente y definitiva invasión norteamericana sobre Méxi-
co –ya habíamos perdido ante ellos la mitad de nuestro territorio– y 
luego, por la represión que sufría este país con la dictadura porfiris-
ta. Por último, estaba también la relación que los propios obreros 
mexicanos ya habían entablado con grupos extremistas anárquicos 
de Estados Unidos. El encargado de llevar a cabo esta misión fue Mi-
jail Borodin, nombrado en 1919 para desempeñar el cargo de cónsul 
en México. Para lograrlo, Borodin y otros establecieron relación con 
el movimiento obrero industrial de Estados Unidos, apoyando el sin-
dicalismo del tipo de la IWW (International Workers of the World), 
una organización anárquico-sindicalista creada en Estados Unidos, 
en 1905, inspirada desde antes en el pensamiento de Bakunin. 

Rovira Gaspar ha documentado en su trilogía Pensamiento Filosófi-
co Mexicano. Siglo XIX y primeros años del XX (2001), textos de Ricardo 
Flores Magón (Flores Magón, 2001), entre los que destacan, para la 
conexión que quiero establecer con los movimientos de violencia 
actuales, “La Constitución ha muerto”, “Vamos hacia la vida”, “Re-
generación”, “Muera la Constitución” y “Libertad política”. Flores 
Magón publicó en el periódico El hijo del ahuizote y después en el 
periódico Regeneración. En este último, escribió en 1910 un artículo 
del mismo nombre, del que sólo extraigo un párrafo para probar 
la conexión con el último grito de la protesta por Ayotzinapa ex-
presado en la manta de Palacio Nacional el 22 de octubre de este 
año: “Aquí estamos como siempre en nuestro puesto de combate. El 
martirio nos ha hecho más fuertes y más resueltos: estamos prontos 
a más grandes sacrificios. Venimos a decir al pueblo mexicano que se 
acerca el día de su liberación […] es que la Patria entera es un volcán 
a punto de escupir colérico el fuego de las entrañas. No más paz” 
(Flores Magón, 1910: 435). El 28 de febrero de 1914 Flores Magón, 



100 Sobre violencia, cultura y reconciliación en México • Virginia Aspe Armella

coincidente con la política ausentista de votos que hoy se propone 
en México, escribió: 

Si peleáis por ganar el voto como dice Mirabeau: «más estúpidos 
que las reces», porque siquiera esos dignos animales no elijen 
al carnicero que ha de degollarlos. Sabedlo proletarios carran-
cistas: con vuestra actitud estáis remachando vuestras cadenas. 
Ilusionados por las promesas de que os darán las tierras después 
del triunfo seguís la maldita bandera del constitucionalismo; 
pero por el mismo hecho de apoyar la Constitución os suicidáis, 
porque la Constitución es vuestro peor verdugo, la Constitución 
prohíbe terminantemente que se ataque el derecho de la propie-
dad de los ricos (Flores Magón, 1910: 440).

Debe decirse, que en el caso del anarquismo de Flores Magón, 
no había otra posibilidad de derrocar un orden establecido por más 
de tres décadas. Sus escritos prueban la violencia estructural que 
mencionamos con antelación. La similitud anarquista decimonónica 
con algunas de las manifestaciones actuales, prueba que hoy en Mé-
xico hay focos rojos sobre las desigualdades sociales y la exclusión, a 
pesar de los avances democráticos. Ciertamente en este siglo hemos 
avanzado en la capacidad de participar cívica y políticamente, re-
virtiendo el mal, la corrupción y la injusticia, a diferencia de lo que 
sucedía con el Porfiriato. Nuestra Constitución actual garantiza rees-
tablecer la paz y dar cauce a los problemas de la violencia. Es decir, 
permite la exigencia en la rendición de cuentas. Pero la conexión es 
pertinente porque refleja la manera de concebir y de operar cierta 
forma de violencia en los mexicanos en la que se une una mística 
casi religiosa –la violencia se convierte en un deber operativo para 
quienes practican la justicia social en defensa del pueblo oprimido–, 
tónica que fue campo fértil en la solución marxista de los años cua-
renta del siglo XX cuando protagonistas como Vicente Lombrado 
Toledano relacionaron la militancia socialista con la responsabilidad 
moral. Venido de la formación humanista de su maestro Antonio 
Caso, Lombardo hizo del socialismo una mística para la emancipa-
ción del país (Krauze, 1976). Por esta razón, líderes como Andrés 



101Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 77-110

Manuel López Obrador han tenido un discurso político que alude a 
una mística libertaria que propone soluciones violentas frente a los 
abusos del poder.

Pero la representación de la violencia en México no sólo nos 
viene dada por movimientos políticos disidentes frente al aparato es-
tatal. Otras manifestaciones relevantes son las expresiones violentas 
de niños y adolescentes, la base de la pirámide del país. El fenómeno 
escolar del acoso denominado bullying ha hecho que la SEP proponga 
la no-violencia como la agenda prioritaria de los niveles escolares 
bajo y medio. El fenómeno es una forma de expresión de la violencia 
vivida y reprimida en la vida pública y privada del país. En este ám-
bito, los medios de comunicación tienen un papel protagónico. Los 
medios actuales han entrado al llamado por Habermas «mundo de la 
vida y de la espontaneidad» y es a través de ellos que los niños apren-
den a representarse la violencia. Siguiendo a MacLuhan, hemos di-
cho que  los medios masivos de comunicación son de suyo violentos, 
pero además, por la globalización se está dando una asimilación y un 
mimetismo de los procesos violentos “en un escenario en donde las 
cuestiones centrales de la cultura contemporánea se instalan entre 
la memoria del sufrimiento y los medios comerciales, el trauma es 
comercializado en la misma medida que la diversión, incluso ni si-
quiera para tan distintos consumidores” (Ruíz, 2014: 56).

El exposure a las diversas formas de violencia del mundo globaliza-
do por los medios de comunicación, aunada a la superposición de las 
formas de violencia que México vive al interior, por un modelo liberal 
que no acaba de dar solución, ha dado resultados aún más complejos 
en la representación de la violencia. En los últimos años, ha habido im-
portantes esfuerzos de académicos mexicanos que esbozan propuestas 
de no-violencia como solución (Martínez y Rosado, 2013).

Algunos pensadores sugieren una educación en la belleza, di-
ciendo que previene la tendencia al caos y la fuerza. Elsa Cross, por 
ejemplo, ha llamado la atención sobre este punto (Cross, 2013: 79-
84). Otros llaman la atención sobre los problemas de justicia que 
anteceden al fenómeno violento (Turiel, 2013: 61-78). Pero, en mi 
opinión, quien mejor acierta al apuntar un camino en la solución del 
problema es Raymundo Morado con el tema “Lógica y compromiso 



102 Sobre violencia, cultura y reconciliación en México • Virginia Aspe Armella

moral” (2013: 114-132). En esa misma tónica quiero terminar mi 
argumentación sobre la violencia adentrándome en un tópico filo-
sófico que señala un marco teórico para el esclarecimiento de las 
superposiciones de la violencia que hoy configuran a los mexicanos. 

Permítame el lector, sin embargo, hacer antes una aclaración en 
torno al tema de la reconciliación: como la violencia tiene que ver 
con la prudencia ética –prudencia como virtud moral y política, ya 
que el uso de la fuerza implica trastocar su equilibrio–, algunos pro-
ponen como antídoto de la violencia el camino de la reconciliación. 
Ciertamente, frente al problema de la violencia, la restitución y el 
perdón implican pasos específicos, señaló desde 2005 la ONU, por 
ejemplo, en el caso de La reparación integral de desplazamientos; pero, 
en este terreno, los mexicanos hemos de evitar la tentación de apor-
tar soluciones del tipo de una reconciliación moral o religiosa en el 
país. Es indudable que los creyentes han de perdonar, pero la supe-
ración de la violencia se logra mediante una tarea educativa, cívica, 
jurídica y política. 

En un reciente artículo de la revista ISTMO, Julia Borbolla pro-
pone la empatía como una estrategia de comprensión del otro para 
evitar la violencia (Borbolla, 2015: 57). Quizás esto sirva, pero la so-
lución al problema de la violencia en México está en la participación 
activa de los ciudadanos y en establecer un marco jurídico y político 
que haga valer ya el Estado de derecho. En este punto me declaro 
francamente liberal de corte republicano: lo que nos falta a los mexi-
canos es participar más y registrar nuestra memoria histórica habi-
tual. Sólo exigiendo transparencia y rendición de cuentas podremos 
solventar el escollo, pero para lograrlo, conviene recordar que la 
paciencia se levanta como la gran virtud política: hemos de construir 
y participar evitando las soluciones simplistas a las que la pasión nos 
empuja frente a la injusticia y represión que presenciamos. 

En este punto, el investigador de la UNAM Orlando Ruedas re-
cuerda la pertinencia de volver a la obra de Paul Ricœur Caminos del 
reconocimiento, que en su tercer tratado propone el «reconocimiento 
mutuo» como una vía de reconciliación, partiendo de los conceptos 
aristotélicos de «amistad» y ágape. De acuerdo con Ruedas, el argu-
mento de Ricœur es que en los hombres cabe una suerte de «don 



103Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 77-110

recíproco ceremonial», en el que quien recibe el don ha de replicar 
a su primero. En vez de que el replicante forme con el primero un 
contra-don o haga una retribución de su antecedente, el segundo ha 
de mantener la misma espontaneidad y generosidad que el primero, 
permitiendo construir una base de relaciones de mutualidad entre 
individuos que permita superar las relaciones signadas por el mer-
cantilismo moderno, construyendo con esto sociedades no-violen-
tas. Pero más allá de estas contribuciones, pertinentes, pienso que la 
aportación filosófica al problema de México está en una sugerencia 
metodológica que me propongo esbozar a manera de conclusión. 

Hacia una cultura filosófica de la paz en México: apuntes y esbozos de un 
camino de la no-violencia.

Ghandi decía que el advenimiento de la no-violencia era la clave y 
que sólo cambiando la estructura injusta de un régimen podría darse 
paso a la reconciliación (Sharp y Jahanbegloo, 2013). Lo que no está 
claro después de Ghandi es si los líderes políticos autócratas cam-
biarán sus tácticas al ver las experiencias del pasado. Porque hay una 
línea muy fina entre la no-violencia y la defensa propia o autodefen-
sa. En opinión del especialista Ramin Jahanbegloo, la cultura demo-
crática no es la única que permite el combate no-violento. Menciona 
que ha habido una cultura de la paz aún en gobiernos autoritarios, 
que la clave está en que las sociedades no imiten modelos ni solucio-
nes extranjeras contra la violencia, sino que éstas estén arraigadas en 
las propias tradiciones y en su Historia. Sostiene que si esto se lleva 
a cabo así, la lucha por la no-violencia hará que la acción misma del 
pueblo y la sociedad civil que la despliega logre un aprendizaje paci-
fista de resultado exponencial. 

Se trata, nos dicen esos especialistas, de lograr hacer una “gue-
rra civilizada” (Sharp, 1995: 243), guerra que se define como “un 
régimen de resistencia en contra de regímenes no democráticos 
en situaciones de injusticia y opresión” (1995: 244). La propuesta  
se inserta en una teoría de la acción en la que el poder desplegado se 
auto refuerza, haciendo que crezca la posibilidad de ejercerlo, ello 



104 Sobre violencia, cultura y reconciliación en México • Virginia Aspe Armella

siempre y cuando se logre la cohesión entre los gobernados. Esta co-
hesión parte del adecuado planteamiento del principio o convicción 
que une al pueblo.

En los Tópicos, Aristóteles sentencia que la construcción de las 
convicciones y tradiciones de los pueblos se hace por razonamientos 
de cosas plausibles, aquéllas que parecen bien a todos, o a la mayoría, 
o a los más sabios […] y a los más conocidos y reputados (Tópicos, I-I, 
100b). Propone la dialéctica como el método clave para la solución 
de los conflictos y de la violencia, porque la práctica de argumentar 
sobre las cosas generales sirve para aprender a dialogar –recordemos 
que el diálogo es la puerta del quehacer inclusivo de la democracia– 
además de que la dialéctica, dice, permite inventariar las opiniones 
de la mayoría, encontrar lo común a ellas, enseñándonos a discutir 
desde el parecer de los otros, ayudándolos a enunciar bien sus pro-
puestas y peticiones. Los razonamientos dialécticos –continúa Aris-
tóteles– nos enseñan a plantear los primeros principios o cuestiones 
primordiales propias de cada conocimiento. 

Note el lector cómo el diálogo político y la construcción de-
mocrática en aras de la equidad requieren ser planteados en la polis 
a partir de cosas plausibles. Es claro que la gente no tiene por qué 
saber ni comprender los tecnicismos dialécticos que aquí enuncio, 
aunque sí tiene que ser capaz de articular sus razonamientos y ar-
ticular las propuestas que pretende. Los ciudadanos que participan 
activamente deben saber encuadrar las críticas que hacen a la autori-
dad, saber argumentar para llevarla a rendir cuentas y entender qué 
es lo que pueden exigirle. Así como la resistencia civil logró llevar 
las reformas fiscales y financieras al marco jurídico adecuado en el 
2008, después de la caída del poder financiero internacional, el pue-
blo de México tiene que ser capaz de ubicar sus críticas en el marco 
específico que corresponde. 

No basta con decir que el presidente es ladrón o que el gobierno 
robó cuando detuvo el presupuesto nacional por un año, aunque esto 
sea factible. Si así fue, es preciso demostrarlo uniendo fuerzas con 
los distintos grupos políticos, encontrando el beneficio común por 
el que habría que hacerlo: es allí donde, como mexicanos, fallamos y 
hemos de encontrar la manera de darle seguimiento a tal interés. La 



105Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 77-110

ganancia es esencial en el ámbito de la tarea dialógica que se opone a 
la violencia y por eso Aristóteles la propone diciendo: “en efecto, al 
ser adecuada para examinar cualquier cosa, la dialéctica abre camino 
a los principios de todos los métodos” (Tópicos I-2 , 101b, 1-4). 

Como sabemos, generalmente se relaciona el pensamiento polí-
tico de Aristóteles con la Retórica, pues allí está su teoría de la comu-
nicación y la persuasión; pero ahora quiero centrame en la obra que 
venimos comentando, Tópicos, convencida que para la no-violencia 
se requiere un previo marco metódico de comprensión de las pre-
misas y factores que se involucran en el conflicto. Para el caso de la 
violencia, el filósofo requiere ser también un observador de obser-
vaciones: es decir, alguien que observa las leyes, y las interpretacio-
nes que una cultura ha ido haciendo sobre su propia historia. De ahí 
que el tema de la violencia implique también la historia cultural, ya 
que la violencia está situada siempre. Pero el trabajo posterior a esas 
observaciones de segundo nivel requiere una adecuada argumenta-
ción dialéctica, como se establece en los Tópicos. 

El ejercicio dialéctico es menos complicado de lo que parece. Su 
método permite hacernos cargo de a cuántas y a cuáles cosas refie-
ren los enunciados, las frases, las proposiciones que hacemos; a qué 
refieren las cosas que argumentamos en la vida política ya que éstas 
expresan nuestros pareceres y pensamientos. Aristóteles recuerda 
que nuestros pensamientos reflejan los problemas que encontramos 
y que el saber formularlos es la puerta de la convivencia. También se-
ñala que esa tarea debe realizarse teniendo en cuenta las tradiciones 
y convicciones de la comunidad. Es así que la inclusión de las tradi-
ciones propias es una tarea cívica y política que no podemos aplazar 
sustituyendo o imitando otros modelos extranjeros, los que sólo nos 
sirven como formas vacías, pues al fin y al cabo son experiencias 
ajenas que deben asimilarse bajo la propia cultura y usos. 

Cuando en el libro I de la Política Aristóteles hace una exposi-
ción crítica de las constituciones más perfectas, resalta la necesidad 
de que en la propia ciudad se tengan cosas comunes y otras propias. 
Esta diversidad no compete exclusivamente al terreno de la pro-
piedad física (si es que conviene poseer en común la tierra, la casa, 
las esposas o a los hijos), sino que se amplía a las funciones, oficios 



106 Sobre violencia, cultura y reconciliación en México • Virginia Aspe Armella

y gustos. Aristóteles previene de la tentación de hacer de la ciudad 
lo más unitaria posible; en su criterio, la ciudad es cierta pluralidad 
y unificarla sería convertirla en una casa o individuo (Política, II-2, 
1261a, 2). Por el contrario, la ciudad es la sede de las diferencias, 
ella está compuesta por una pluralidad de hombres que difieren de 
modo específico. Los mexicanos tenemos enorme dificultad para 
comprender las diferencias entre los grupos. Nuestra tradición fun-
dacional novohispana, permeada de valores religiosos mendicantes, 
nos empuja a pretender criterios unificadores descendentes en la 
vida de la ciudad. Ello, aunado a la imposición decimonónica del 
liberalismo extranjero, nos hace caer frecuentemente en dogmatis-
mos ideológicos. Tenemos que convencernos de que la idea de se-
mejanza se opone a la esencia de la vida ciudadana. En ella impera 
sólo un criterio de igualdad en la reciprocidad, es decir, de equidad 
entre la diversidad (Política 1261a, 30-40; EN, V-8, 1132b 33 y ss; 
EE, VII-10, 1243b 29 y ss.). Aristóteles argumenta que si la ciudad 
se caracteriza por la autosuficiencia, se debe preferir lo menos a lo 
más unitario. Educar en las diferencias es uno de los puntos claves en 
la prevención contra la violencia: sólo una mentalidad que valore lo 
distinto es capaz de dialogar y de construir. Ahora bien, este proble-
ma de la no-inclusión o del rechazo a las diferencias se encuentra no 
sólo en la sociedad civil mexicana, sino especialmente en las formas 
autoritarias del gobierno que los mexicanos extendemos a todos los 
niveles en los que ejercemos la autoridad. Esta mentalidad cerrada 
se complica todavía más cuando el Estado simula apertura democrá-
tica para en el fondo propiciar más inercias impuestas.

La única prevención que tenemos frente a esta forma de violen-
cia soslayada es convencernos de que la participación civil demo-
crática no violenta es el primer engranaje de la articulación nacio-
nal: los gobernantes están a nuestro servicio y podemos llamarlos a 
rendir cuentas; este llamado «segundo poder» o participación civil 
–porque primero es el poder del Estado que nos representa y al que 
hemos elegido– es la garantía de que el desarrollo nacional depende 
de nosotros; pero, para lograrlo, hemos de participar activa, política 
y jurídicamente.  



107Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 77-110

Como ciudadanos, los mexicanos hemos ido acumulando un va-
lioso capital simbólico en el ámbito político a partir del año 2000. 
Como estudiantes y académicos universitarios, nos preguntarnos 
cómo descifrar esta realidad conflictiva intentando responder en qué 
nos toca contribuir. Quisiera acabar señalando la insustituible tarea 
del universitario, delimitando la esencia de su función porque es en 
el espacio académico y universitario donde considero que se puede 
esclarecer de mejor manera la solución al problema de la violencia. 

Considero que la universidad es el espacio privilegiado en el que 
los estudiantes se reúnen en una esfera desinteresada: carecen de 
sueldo, de un contrato profesional remunerado, se encuentran en 
proceso de transformación y el eje de sus labores está en la investi-
gación universal y plural sobre las realidades que han elegido pro-
fundizar. El universitario carece aún de relaciones interesadas –no 
pertenece a una institución, no está en nómina, aún no depende de 
él abastecer a otros del mundo de la necesidad–, su situación lo ubica 
en el ámbito de la libertad pura y su contribución fundamental está 
en señalar el marco metódico y argumentativo de las discusiones y 
problemas de su entorno. Parece poco y en realidad es mucho: no 
sólo logra articular frases como «Yo soy 132», sino que, a través de 
las redes sociales, propone, critica y cuestiona. El universitario es 
quien aprende e investiga, el que reflexiona e invita a comprometer-
se sin tener que responder a interés específico alguno. 

Que no se vaya el estudiante a más, antes de ubicar las sentencias 
y los argumentos en el marco adecuado que competen pues, como 
hemos argumentado siguiendo los Tópicos de Aristóteles, es tarea 
prioritaria encuadrar los problemas, avanzar haciendo precisiones 
metodológicas. La universidad, en consecuencia, es el espacio privi-
legiado para recordar a la comunidad, la inaplazable tarea de enraizar 
las propuestas a partir de las propias tradiciones, de recordarle que 
la apertura a lo distinto ha de tomar en cuenta las convicciones de la 
sociedad civil; es decir: es en la tarea universitaria, en donde puede 
encuadrarse el marco metódico para destrabar la discusión sobre la 
violencia. 



108 Sobre violencia, cultura y reconciliación en México • Virginia Aspe Armella

Referencias bibliográficas

Ackerman, P.; S. Beurele. (2013). “La Résistence Civile contre la corruption financié-
re”. En Revue Diogéne, págs. 1-24.

Aristóteles. (1982). Política. Gredos. Madrid. 

–––––––––––. (1982). Tópicos. Gredos. Madrid.

–––––––––––. (2000). Etica Nicomaquea / Etica Eudemia. Gredos. Madrid.

–––––––––––. (2008). Del Alma. Gredos. Madrid.

Avilés Farré, J. (2015). La daga y la dinamita, Tusquets, México.

Bakunin, M. (2004). Estatismo y Anarquía. Buenos Aires: Utopía Libertaria.

Cross, E. (2013). “Abimsa: la no-violencia según la yoga Sutra”. En Martínez Ruíz, 
Xicoténcatl; Daffny Rosado Moreno, coords. (2013). Estudios de la juventud y fi-
losofía de la no-violencia: conciencia general, ciudadanía y argumentación. Colección 
Paideia. México: Siglo XXI. IPN. 

Danner, Leno F. (2014). “A teoría do Direito e Campo Politico: O Direito como Me-
dium entre Sistema e Mundo da Vida?” . En Revista Portuguesa de Filosofía, t.70, 
2/3/ Law and Philosophy: Foundations and Hermeneutics. 397-415.

De Romilly, J. (2000). “La Grecia Antigua contra la Violencia”. En Estudios de la ju-
ventud y filosofía de la no-violencia: conciencia general, ciudadanía y argumentación. 

Flores Magón, R. (1910). Regeneración. Septiembre 3. 

–––––––––––––. (2001). Pensamiento Filosófico Mexicano del siglo XIX y primeros años 
del XX, vol., III, UNAM.

Galtung, J. (1994). Human Rights in Another Key. Cambridge: Polity Press.

––––––––––––––; M. Holmboe Ruge. (1965). The Structure of Foreign News. Journal 
of Peace Research, vol. 2, No. 1, 64-91.

Gaspar Rovira, M. (2001). Pensamiento filosófico mexicano del siglo XIX y primeros años 
del xx. vol. 3. UNAM.

Ghigleri, M.P. (1996). The Dark Side of Man: Tracing the Origins of Human Violence.

Girard, R. (2008). La violencia de lo sagrado. Barcelona: Anagrama.

González Villareal, R. (2015). Ayotzinapa, la rabia y la esperanza. Ciudad de México: 
Editorial Terracota.

Ibarra, D. 2013. La crisis inacabada, UNAM.

Krauze, E. 1976. Caudillos culturales en la Revolución Mexicana. México: Siglo XXI edi-
tores.



109Open Insight • Volumen VII • Nº 12 (julio-diciembre 2016) • pp. 77-110

La Parra, D.; J. M. Tortosa (2013). “Violencia estructural: una ilustración del concep-
to.” Document Social, no. 131. 

Leblanc, S. (2003). Constant Battles: The Myth of the Peaceful Noble Savage. Nueva York: 
St. Martin’s Press.

Martínez Ruíz, X; D. Rosado Moreno, coords. (2013). Estudios de la juventud y filosofía 
de la no-violencia: conciencia general, ciudadanía y argumentación. Colección Pai-
deia. México: Siglo XXI. IPN. 

Morado, R. “Lógica y compromiso moral”. En Martínez Ruíz, Xicoténcatl; D Rosa-
do Moreno, coords. (2013). Estudios de la juventud y filosofía de la no-violencia: 
conciencia general, ciudadanía y argumentación. Colección Paideia. México: Siglo 
XXI / IPN. 

Nicolás Gavilán, M. T. (2012). “The Coverage of Drug Trafficking: Peace and War 
Journalism in American, Mexican, and Spanish Online Newspapers”. En Jour-
nalism and Mass Communication vol. 2, no. 7. 758-770.

Nussbaum, M. (2004). La fragilidad del bien, ed. la Balsa de Medusa.

Olivé, L. (2012). El bien, el mal y la razón, facetas de la ciencia y tecnología. Ciudad de 
México: UNAM. 

Reyes Mate, M. (2008). Memoria del olvido. Madrid: Errata Naturae.

–––––––––––––. (1997). Memoria de occidente. Actualidad de pensadores judíos olvida-
dos. Madrid: Anthropos.

Ricœur, P. (2005). Caminos del reconocimiento. Madrid: Trotta.

Ruiz, G. (2014). “Un caso de estudio en el desplazamiento en Colombia”. En European 
Review of Latin American and Caribean Studies, no. 96.

Saffon, M. P.; R. Uprimny. (2010). “Restitution of Dispossessed Land and Distri-
butive Justice in Colombia”. En Bergsmo, M; C. Rodríguez Garavito; P. Kal-
manovitz; MP Saffon, eds. Distributive Justice in Transitions. Oslo: Torkel Opsahl 
Academic ePublisher.

Scherer, J. (2013). Niños en el crimen. Ciudad de México: Grijalbo.

Sharp, G; R. Jahanbegloo. (2013). “L’avenir de la no violence”. En Diogéne, no. 1, 
243-244.

––––––––. (1995). La Guérre Civilisée. La defénse per actions civiles. Fontaine: Presses 
Universitaires de Grenoble.

Sponsel, L. (1996). “The Natural History of Peace: A Positive View of Human”. En Journal of 
Peaceful Studies, Bonta Fabro.

Turiel, E. (2013). “Razonamiento moral, prácticas culturales y desigualdades socia-
les”, en Martínez Ruíz, X; D. Rosado Moreno, coords. (2013). Estudios de la 
juventud y filosofía de la no-violencia: conciencia general, ciudadanía y argumentación. 
Colección Paideia. Ciudad de México: Siglo XXI / IPN. 



110 Sobre violencia, cultura y reconciliación en México • Virginia Aspe Armella

Zapata y Sandoval, J. (1995 y 1999). Disceptación sobre justicia distributiva y sobre la acep-
ción de personas a ella opuestas, partes I y II. Ciudad de México: UNAM.

Bakunin, M. (2004). Estatismo y Anarquía. Buenos Aires: Utopía Libertaria.


