Sobre violencia, cultura y reconciliacion en México

On Violence, Culture and Reconciliation in Mexico

Virginia Aspe Armella
Universidad Panamericana / CONACYT, México
vaspe@up.edu.mx

Recibido: 20/07/2015 - Aceptado: 15/08/2015

Resumen

El escrito rastrea el tema actual de la violencia desde una perspectiva des-
criptiva, filosofica y de antropologia social, intentando probar que el ser
humano no es naturalmente violento porque tiene la capacidad para dirimir
conflictos. El autor expone razones historicas y del derecho para explicar
posibles soluciones a la violencia, sefialando posibles interpretaciones sobre
los antecedentes de la violencia en México. El articulo cierra con una pro-

puesta filosofica concreta para dirimir conflictos y acceder a la no-violencia.

Palabras clave: educacién, conflicto, didlogo, no-violencia, reconciliacion.

Abstract

This article deals with violence from a descriptive, philosophical and an-
thropological point of view. The author pretends to proof that human being
is not naturally violent because of its capability to solve conflicts. Aspe gives
historical and juridical reasons to sustain her thesis and points out some
possible interpretations in the grounds of nowadays violence in Mexico.
The article proposes a philosophical method to inquiry violence and solve

its conflicts.

Keywords: Conflict, Dialogue, Education, Non-Violence, Reconciliation.

Open Insight « Volumen VIl « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 77-110

77



Introduccion

Los hechos de violencia que hemos presenciado en los medios du-
rante los Gltimos anos empujan a que los fil6sofos del mundo —don-
de quiera que se encuentren— reflexionen sobre el problema.' Es
indudable que vivimos una era, si no mas violenta de suyo, efecti-
vamente, mas violenta para nosotros, por el impacto que los hechos
tienen mediante las redes sociales y las telecomunicaciones (Olive,
2012: 148).”

Ast las cosas, dediqué unos meses a reflexionar sobre este pro-
blema acuciante, presentando una primera navegacion. La hipote-
sis que pretendo probar en este escrito es que la violencia no es
algo connatural al hombre, una tentacion que surge cuando estamos
bombardeados por tantos sucesos violentos; intento probar que, a
pesar de las cifras y del sinnamero de hechos que registramos en
torno a guerras, terrorismo y otras formas de violencia como la
violencia escolar, el ser humano no es irremediablemente violento,
que la paz es un proceso dinamico, ciertamente dificil de alcanzar,
pero asequible y probado en la historia de las civilizaciones, y que
en concreto, acceder a la paz en México no es una utopia sino una
posibilidad alcanzable.

Analizar la violencia desde una perspectiva filosofica implica
enfrentar un fenomeno particular y en movimiento desde el mar-

co teorico, fenomeno que, de suyo, so6lo puede describirse como

1 Agradezco al doctor Orlando Ruedas (UNAM) por la revisiéon y sugerencias que hizo
a este trabajo; en su momento sefalaré las contribuciones especificas de su lectura.
Agradezco al doctor Vicente de Haro la invitacién que me hizo para reflexionar sobre
este tema en el Foro Universitas de la Universidad Panamericana de México.

2 “No es que ahora haya actos mas violentos en proporcién a la poblacién, sino que
existen medios mas eficaces para ejercer la violencia a gran escala y de manera mas
variada”ademas, los medios masivos de comunicacion exhiben de manera mas intensa
el fendomeno. “Estudios de caso lo han probado (Nicolas, 2012; Galtung, 1995)

Sobre violencia, cultura y reconciliacion en México « Virginia Aspe Armella

78



hecho emergente por el uso de la fuerza deliberada para producir un
dafo. La violencia es, por encima de todo, una experiencia, el acto
concreto deliberado de un sujeto o grupo que busca producir dano
en un sujeto o comunidad, algo que se ejerce y que otro padece,
una potencia activa proporcional y rec{proca que tiene que descri-
birse y analizarse bajo la optica de la historia cultural si queremos
comprenderla cabalmente para contenerla. Pero el problema de la
violencia se complica atin mas: los estudios de Johan Galtung (1994)
han ampliado semanticamente el concepto de violencia hacia meca-
nismos no visibles del ejercicio del poder, causantes de procesos de
privacion de las necesidades humanas (La Parra y Tortosa, 2003: 62).

Galtung habla de una violencia «invisible» que no involucra acto-
res especificos, sino mecanismos estructurales de poder que produ-
cen violencia sin claridad del agente ni del receptor; su diseno de la
piramide o triangulo de la violencia en las sociedades prueba que la
violencia es como un iceberg, un pico visible solo parcialmente, por-
que de ella se ve la menor parte de los conflictos sociales: en el trian-
gulo social de Galtung se dan interconectadas la violencia directa, la
violencia cultural y la violencia estructural. La piramide oscila segtin
la visibilidad de uno de los términos quedando ocultos los otros; el
diseno prueba que la violencia es multifactorial y pluridimensional.

Esto tiene como consecuencia metodica que el fenomeno de la
violencia no se plantea exclusivamente bajo el marco teorico; la vio-
lencia es un fenomeno multidimensional, que implica faltas a la justi-
cia (Saffron y Uprimny, 2010), esas faltas transforman las relaciones
de subordinacion y exclusion que resultan por la violacion concreta
de los seres humanos (Reyes, 2011).

Por esta razon, la metodologia que sigo en el escrito acude no
solo a establecer un marco teorico general e historico sobre la vio-
lencia, sino que aterriza el problema en el marco concreto de Méxi-
co para después apuntar a una solucion filosofica. Es asi que divido
mi escrito en tres partes. En la primera, reflexiono sobre la violencia
en general; en la segunda, hago un esbozo de como se ha entendido

la violencia en la Historia. En la tercera, abordo el caso de México

Open Insight « Volumen VIl « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 77-110

79



a la luz teodrica y practica de su evolucion violenta esbozando en la

. /4 . ./
cuarta parte un camino metoédico de prevencion.

Apuntes para un marco teorico delfenémeno de la violencia

El término «violencia» se define como cualidad de lo violento, ac-
cion y efecto contra el natural modo de proceder, una aplicacion del
poder fisico, psicologico, religioso, moral o social para cambiar las
cosas y sucesos establecidos. Tiene que ver con el concepto de fuerza
porque es una accion que se opone al orden natural, sea éste moral o
estatal; su peculiaridad consiste en que el agente (individuo o grupo)
que la produce, logra cambios y transformaciones. La violencia, en
muchas ocasiones, tiene como fin la paz. De ahi lo sugerente de su
propuesta frente a tiranias consolidadas. En muchas ocasiones, esta
justificada con la promesa de una utopia: el reino del bien, la igual-
dad, la justicia social, la armonia. Es asi que la reflexion filosofica le
fue encontrando un sentido positivo a la violencia como medio para
la paz, pero siempre la paz era el fin de la justificacion de la guerra
que tenia que hacerse mediante causas justas, criterios bien estable-
cidos al proclamarla, y un marco legal. Pero, a partir de los movi-
mientos anarquistas de finales del siglo XIX en los que la violencia
se entendio como la fuerza interna y espontanea de una sociedad
para destruir el presente y crear una sociedad nueva cuando el orden
estaba corrupto, la violencia fue adquiriendo una nueva entidad: ya
no se trataba de la ausencia de la paz, ni de un medio para lograr
establecerla, sino que se la consider6 como un bien en si mismo:
crear el caos, ejercer una técnica y producir un arte con ella. Incluso
se llego a atribuirle categorias esteticas porque se considero a la vio-
lencia como algo intrinseco al ser humano: su modo de expresion.
Esta tltima acepcion indica ya una justificacion de la violencia que
solo pudo ser formulada en Occidente luego de la tesis del evolucio-
nismo de Darwin y la aplicacion spenseriana del orden social, que
permitio que se concibiera la violencia como una evolucion mas en
el progreso indefinido de las sociedades, fijado por una estructura

antropologica en constante alteridad, movimiento y transformacion

Sobre violencia, cultura y reconciliacion en México « Virginia Aspe Armella

80



en la que el eje estaba puesto en la lucha por la pervivencia de la
especie y la seleccion natural del mas fuerte.

Por estas razones, autores como Reyes Mate, que recoge la tra-
dicion judia y la teoria critica en sus obras como por ejemplo en
Memoria de occidente. Actualidad de pensadores judios olvidados (1997),
han argumentado que la violencia de las sociedades contemporaneas
tiene su origen en la racionalidad occidental misma, que en su dis-
curso subyacen dos principios: el principio de domino y el rechazo a
la diferencia, por lo que es necesario deconstruir ese discurso, pues
de lo contrario la critica que se desarrolla dentro de esos limites ter-
minara reproduciendo esa misma violencia que le es consubstancial.

El criterio homogeneizador y objetivante de la Modernidad im-
plica a una razon que, por un lado, excluye las diferencias y que, por
otro, tiene como unico criterio ontologico la evolucion progresiva
de sus conceptos.’ De acuerdo con los defensores de un principio
intrinseco como fundamento originario de la violencia, pueden ci-
tarse muchos argumentos probatorios de esta evolucion constante
en el ser humano: que todas las religiones tuvieron como funda-
mento originario la violencia, mencionan por ejemplo, del Génesis,
la expulsion del paraiso, el fratricidio de Cain a Abel, y del Nuevo
Testamento, la culminacion cristiana con la pasion, muerte y resu-
rreccion del Dios-Hombre.

Ciertamente, la reflexion y justificacion de la violencia en sus
multiples formas se dio desde tiempos remotos; en Grecia, las trage-
dias de Esquilo, Sofocles y Euripides son un repertorio de la violen-
cia de dioses y hombres donde la venganza, el incesto y la traicion se
plasman con toda su crudeza, pero historiadores como Jacqueline de
Romilly en su libro La Grecia Antigua contra la violencia (De Romilly,
2000) han sostenido la tesis de que la filosofia griega se caracterizo
por oponer la nocion de justicia frente a la violencia del pensamien-
to antiguo. En este orden de ideas surge el nombre de Erostrato,

3 Agradezco a Orlando Ruedas el haberme sefialado esta interpretacion de Reyes Mate
y por haberme recordado la interpretacién de Ricoeur en Caminos del reconocimiento; el
punto es clave porque sefala que fue la Modernidad la que dio un vuelco al significado
de la violencia. He reproducido aqui integramente la interpretaciéon que Ruedas hace
del texto de Ricceur.

Open Insight « Volumen VIl « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 77-110

81



incendiario de Efeso que destruyo el templo de Artemisa en 356
a.C. tan solo para adquirir fama, dandole la modernidad el téermino
«erostrasismo» o de «complejo de Erostrato» a aquéllos que destru-
yen en aras de la fama personal o de ser reconocidos publicamente.
Como bien sostiene Romilly en la obra citada, la filosofia griega es
el intento de reestablecer el orden y la razon —el logos— mediante las
leyes y la justicia frente al caos de la violencia y la destruccion. En
este renglon, la aportacion aristotelica es clave: Aristoteles conside-
raba al hombre civilizado como aquél que es libre. Para ¢l, la escla-
vitud se daba en la esfera del mundo de la necesidad y argumento
en su Politica que si el ciudadano era un hombre libre se debia a que
tenia razon o logos: por eso el dialogo era, para ¢l, la base de la vida
politica. Pero el impecable argumento no dejo clara la procedencia
antropologica de la violencia: si ésta era un impulso de la condicion
humana o una tradicion cultural de sus formas de vida. Aristoteles
encontro la manera de encauzar los impulsos —las soslayadas hormé,
de las que casi ningan aristotéelico da cuenta— a traves de la razon,
estableciendo asi la justicia que Platon habia formulado, pero ;estaba
la violencia entre los impulsos naturales? En sus magnas obras Etica
Nicomdquea y Metafisica, sostiene que todos los hombres buscan el
bien y la verdad, pero ;qué antecede fisica y temperamentalmente
en el hombre a esas inclinaciones racionales?

En el Del alma I,1,* Aristoteles vuelve sobre este tema diciendo
que todos los hombres estan inclinados al saber, pero que el alma
no hace ni padece nada sin el cuerpo. ;Se incluyen aqui la colera,
el terror, el miedo, la osadia y el odio como afecciones fisicas, ins-
tintivas o impulsivas o son algunas de estas del alma? Parece que la
colera, el terror y la violencia las considera conmociones por influjo
de afecciones fisicas, pues dice que esa tendencia es una caracteris-

tica del hombre en cuanto animal, ya que, desde la perspectiva del

4 Lo anticipd en Del alma I-], 402a 5y ss., y en 403a 5: “el alma no hace ni padece nada
sin el cuerpo, por ejemplo, encolerizarse, envalentonarse, apetecer, sentir en general...
[...] no obstante el inteligir parece ser algo particularmente exclusivo de ella; pero ni
esto siquiera podra tener lugar sin el cuerpo si es que se trata de algo de laimaginacién
o de algo que no se da sin la imaginacion [las afecciones del alma se dan con el cuerpo
[...]1las afecciones son formas inherentes a la materia” (403a 3-40, 403b 1-20).

Sobre violencia, cultura y reconciliacion en México « Virginia Aspe Armella

82



ser que tiene logos, la inclinacion humana es hacia el conocimiento.
Luego, ;hay en el ser humano impulsos innatos de violencia? ;Puede
la violencia incluso ser placentera en la inclinacion genérica, coman
o animal de los humanos?

En la obra conocida de Aristoteles parece que no. En efecto, en
Metafisica VIII dice que las sustancias naturales que se generan y co-
rrompen estan en movimiento y siguen al fin primero o causa que las
conforma, algo que amplia en Del alma I, al explicar la teleologia de
la forma, donde sostiene que la forma es principio y fin de todas las
operaciones (Del alma: 1I-1, 412a, 20; 412b, 5). Pero si analizamos la
composicion metafisica y antropologica de la sustancia, vemos que
la sustancia racional —como toda sustancia natural— esta compuesta
de dos principios: la materia y la forma, y que la alteridad es lo que
conforma la estructura natural. Luego: si el hombre es un ser com-
puesto y hay una ontologia de los opuestos en Aristoteles, volvemos
a plantear la pregunta, shay un impulso originario hacia el desorden
y al caos, a pesar de que la forma como fin y principio de opera-
ciones garantiza la posibilidad del orden y la razonabilidad en los
actos humanos? No esta muy claro este dilema, ni pienso que haya
sido interés de los scholars introducirse en el concepto aristotelico de
hormé, aunque especialistas actuales, como Martha Nussbaum en La
fragilidad del Bien (2004), han abordado el problema uniendo ética y
tragedia con el tema de la Thyché o fortuna, intentando dar cuenta
de esta ambivalencia frente a autores como Nietzsche, quien postulo
en El origen de la tragedia la desviacion aristotélica de la interpreta-
cion presocratica de dos principios constitutivos del hombre: el caos
orgiastico de Dioniso y el impulso racional del dios Apolo. De la di-
cotomia nietzsceana, autores como René Girard han desencadenado
toda una interpretacion violenta y sacrificial del hombre. En su obra
La violencia y lo sagrado (2008), Girard rastrea posibilidades homici-
das en la naturaleza humana.

El derecho romano posterior a la tradicion griega abordo el
tema de la violencia desde la perspectiva de la ley: en su redaccion
de leyes, este derecho tomo en cuenta la necesidad de frenarla es-
tableciendo en las Leyes de Justiniano y de Ulpiano la definicion de

la violencia como la coaccion que una persona ejerce sobre otra de

Open Insight « Volumen VIl « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 77-110

83



manera fisica o moral; en el derecho posclasico se dan tres elemen-
tos del contrato en la legislacion: 1. el consentimiento de las par-
tes, 2. la capacidad que tienen para realizar el contrato, 3. el objeto
valedero, sosteniendo que habia dos vicios para que se manifestara
a plenitud la voluntad de las partes: el dolo y la violencia; con esta
delimitacion, el derecho romano opuso el consentimiento al engafio
y la violencia.

Mas tarde, san Agustin introdujo en la tradicion cristiana la teoria
politica de causas justas de guerra que continuaron Tomas de Aquino
en el siglo XIII y la tradicion tomista del siglo XVI, con Francisco de
Vitoria, Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Septlveda. Aunque
con diversas interpretaciones del tema, en todos esos casos se tenia a
la paz como el fin y la guerra era la ultima ratio para lograrla.

Entre las diversas interpretaciones pacifistas que surgieron de la
tradicion cristiana en el siglo XVI, destacan la de Martin Lutero y
la de Bartolome de las Casas. Opuestas radicalmente a pesar de su
pacifismo, para Lutero no habia que hacer la guerra a los turcos que
invadian el Norte de Europa llegando a Viena porque la guerra era
un castigo de Dios y habia que resistirlo; Bartolomé de las Casas, en
cambio, consideraba que no habia que hacer la guerra a los natura-
les de América porque todos los hombres habian sido creados imago
Dei y en consecuencia los indios eran igualmente libres y racionales
que los occidentales. A pesar de estas diferencias, en todos los casos
mencionados, la paz se interpretaba como el fin o bien del hombre;
no fue sino hasta finales del siglo XIX, que surgieron movimientos
anarquistas emancipatorios con la propuesta de la violencia como el
primer fin de la vida politica.

Semejante posicion fue postulada por un socialismo de corte
asiatico cuyo teorico es el ruso Bakunin, quien hizo una defensa ex-
plicita de la violencia, apartandose de la nocion de paz como el fin
por el que podrian justificarse acciones violentas intermedias. Dice
Bakunin en sus escritos: “Es necesario que haya anarquia, si la revolu-
cion debe convertirse y permanecer viva, real y poderosa, es necesa-
rio que se produzca el mayor despertar posible de todas las acciones
y aspiraciones locales; un tremendo despertar de la vida espontanea
en todas partes [...] Debemos promover la anarquia y, en medio de

84 Sobre violencia, cultura y reconciliacion en México « Virginia Aspe Armella



la voluntad popular, debemos ser los pilotos invisibles que guien la
revolucion, no mediante un poder visible de ninglin tipo” (Bakunin,
2004: 231). Volveré sobre Bakunin mas adelante en mi exposicion,
ya que esta forma de violencia y anarquismo fue la que arraigo en
México al inicio de los movimientos socialistas obreros y campesinos
de finales del siglo XIX. Pero lo que ahora me interesa recalcar es
que la violencia como la comprendemos en nuestro tiempo es un
concepto que no emana de la tradicion clasica —aunque ciertamente
los Estados actuales atin la siguen y utilizan en sus usos de guerra—,
sino que nos viene de una reflexion pos-darwinista aplicada al te-
rreno social. Tal concepto novedoso de violencia, se complico en la
segunda mitad del siglo XX con el desarrollo de las tecnicas media-
les y ciberneticas que, de suyo, son violentas si entendemos como
MacLuhan que los medios mismos y no el mensaje son lo que ha
violentado la realidad actual.

La comprension del concepto actual de la violencia me parece
que tiene una raiz indudablemente anarquista, venida de la segunda
mitad del siglo XIX. En mi catedra de Filosofia en México, he segui-
do junto con mis alumnos el discurso de los hermanos Flores Magon
que se oponian a la tirania institucionalizada del porfiriato: unidos a
una tradicion cristiana fortalecida por el México colonial, ellos rea-
lizaron un hibrido con los discursos de Bakunin, Saint Simone y la
mistica y martirio cristianos, dandole a la causa un matiz milenarista
de corte secular, que ya sefialaron autores como Hobsbawm en su
obra Rebeldes primitivos: estudio sobre las formas arcaicas de los movimien-
tos sociales en los siglos XIX y XX (1968; citado por Juan Avileés Farre,
2015: 229-234). En un reciente estudio historico titulado La daga y
la dinamita, Juan Avilés Farreé sigue la historia de los anarquistas y el
nacimiento del terrorismo contemporaneo, preguntandose al final
de su escrito si el terrorismo con principios altruistas —de orden
politico, religioso, economico o moral— consiste en el impulso por
una vision revolucionara en aras de una sociedad mejor o si acaso se
trata de criminales o suicidas natos —como en el caso de ciertos indi-
viduos de grupos islamicos que dan su vida por la causa—, preguntan-
dose si son fervientes creyentes leales a su fe o psicopatas alienados

que deberian estar en un manicomio. La reflexion tambien abre la

Open Insight « Volumen VIl « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 77-110

85



posibilidad de que se trate de individuos «buleados» por su entorno
hasta la saciedad, lobos solitarios que producen crimenes especta-
culares aislados para posicionarse de alguna manera en la escena del
mundo. Este fue el caso de la matanza que perpetraron dos alumnos
de la escuela americana Columbine en 1999, asesinando a tiros a tre-
ce personas, hiriendo a otras veinticuatro y despues, suicidandose;
esta tambien el caso del noruego cuyo nombre no merece citarse,
que en julio del 2011 mato a setenta y siete personas, jovenes social-
democratas en su mayoria, que celebraban un encuentro anual en la
Isla de Utoya.

Del primer grupo, el de los grupos organizados en una secta u
organizacion con motivos politicos y religiosos, destaca el caso de
las Torres gemelas en Nueva York el 11 de septiembre del 2011, del
que Avilés Farre nos dice que “en contraste con las organizaciones
terroristas fuertemente estructuradas como ETA o el IRA en que
los criterios de pertenencia son nitidos y existe un centro de mando
y control, las redes terroristas inspiradas en el anarquismo y el yiha-
dismo son mas difusas” (Aviles Farre, 2013: 359). El altimo de estos
horrores fue el de supuestos grupos islamicos contra el personal de
la editorial Charlie Hebdo en Paris, en donde se logro un golpe es-
pectacular que nos recuerda la operacion de la llamada «propaganda
por el hecho» que surgio en el siglo XIX entre ciertos grupos anar-
quistas que comprendieron que los golpes espectaculares posiciona-
ban mejor, mas barato y con menos muertes los principios que se
querian posicionar en la esfera y agenda internacional. El hecho se
coron6 meses mas tarde con la hoy tristemente famosa matanza en
el teatro Bataclan de Paris, fenomeno que ha puesto en primer lugar
del mundo el tema de la violencia.

Esta nueva modalidad de la violencia, aplicada en paises como
Meéxico, Estados Unidos, Francia y Alemania, tiene la caracteristica
de ser descentralizada, heterogenea, secreta, atomizada, aislacionista
y con operaciones maximamente visibles; se trata de un nuevo modo
de operar de los grupos violentos que nos empuja a reflexionar so-
bre las causas mas alla de la antropologia de la violencia que he plan-
teado, pues el hecho hace patente que ya no estamos frente a meros
individuos psicopatas o necesitados de dinero o espectacularidad,

Sobre violencia, cultura y reconciliacion en México « Virginia Aspe Armella

86



pero que tampoco estamos frente a organizaciones cerradas que si-
guen al alto mando mediante normas especificas de accion; en cam-
bio, en estos movimientos se propician situaciones complejas donde
pequefios grupos asemejados a los hombres primitivos se juntan en
tribus que operan sin conocer a otras ni sus motivos, produciendo
situaciones absurdas en las que el fin es la violencia por si misma,
desencadenando efectos violentos que se echan a andar espontanea-
mente, dejando que el caos tome su propio curso con una arbitrarie-
dad en cascada. Esta manera de operar que analizamos se distingue
explicitamente de otras formas de violencia estructural, pues parte
de la tesis de Macluhan de que la violencia esta en el medio, no en el
fin ni en el mensaje. Lo revolucionario aqui esta en la reorientacion
que se hace de la violencia con los medios ciberneéticos.

Por eso hay que distinguir entre este tltimo fenomeno terroris-
ta y el movimiento anarquista decimononico. El anarquismo surge
como la conciencia politica de que hay una violencia estructural ante
una injusticia social radical que solo puede resolverse con violencia.
Se trata del intento de transformacion de las relaciones de subordi-
nacion que venimos hablando al citar a Galtung, con el fin de evitar
la violacion persistente de los derechos humanos. En cambio, las
c¢lulas terroristas actuales no buscan trastocar el orden establecido
para imponer otro, sino deconstruir toda forma de discurso para
ceder el paso a un mundo ajeno al humano, el reino de Dios. Note
el lector que esto nada tiene que ver con la practica de religiones; se
trata de celulas aisladas separadas del contenido religioso de la orto-
doxia tradicional. Es asi que mientras que el anarquismo respondia a
las contradicciones a que llevo el proyecto liberal de la Modernidad,
el fenomeno terrorista actual carece de un proyecto politico en el
sentido moderno y pone el téermino de la violencia en la fuerza o

imperio de Dios.’

5 Habermas es quien mejor parece haber reflexionado sobre este problema de las cau-
sas de la violencia en la Modernidad. En su obra Teoria del hacer comunicativo sefala
que la I6gica capitalista dio lugar a contradicciones en la justicia y que habia que de-
construir su discurso para superar la violencia. La violencia se produjo por la negacién
de las diferencias, el mercantilismo y la procedimentacion de la vida politica que supri-
mio la conexion entre sistema y vida. Una sintesis de los planteamientos de Habermas

Open Insight « Volumen VIl « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 77-110

87



En la actualidad, diversos especialistas apuntan a la necesidad de
realizar una investigacion antropologica seria del origen de la paz, la
violencia y la guerra en el ser humano. Argumentan que entre la gue-
rra y la paz se abre un amplio abanico de posibilidades y que es alli
donde se encuentra la posibilidad de solucion a los nuevos problemas
que enfrentamos. Esta nueva tendencia se denomina «filosofia de la
no-violencia». Entre las investigaciones en ese sentido, destaca la pu-
blicacion de la revista francesa Diogéne que dedico al tema el nimero
243-244 de 2013, abriendo su espacio a expertos de todo el mundo.
Seguire, en esta parte de mi exposicion, algunos de los escritos que
ahi se publicaron por la radicalidad de las preguntas que se hacen y
por las interesantes propuestas que ofrecen.

Leslie Sponsel abre la discusion preguntandose si es posible una
sociedad que no mate. Enfoca el problema desde la perspectiva an-
tropologica, sosteniendo que estudios recientes han demostrado que
en ciertas tribus primitivas se observa un cambio de paradigmas res-
pecto a la violencia. Menciona, entre otras, a las tribus Semai de
Malasia y a los waranies de la Amazonas ecuatoriana. Segln ella, se
demostr6 que estas comunidades pudieron pasar, por si mismas, de
un estado violento a uno de pacifismo pleno. Los antropologos a
cuyas investigaciones alude postulan la hipotesis de que la naturale-
za humana no es irremediablemente violenta, sino que la paz es un
proceso dinamico realizable.

En sus investigaciones, senalan que de las sociedades pacifistas se
pueden afirmar las siguientes caracteristicas: 1) una vision de grupo
con reglas, ¢tica, valores, actitudes y practicas institucionales que los
distinguen de los pueblos guerreros porque permiten un minimo de
armonia interpersonal, 2) la ausencia de violencia fisica en la edu-
cacion, 3) la implementacion de estrategias eficaces en la resolucion
de conflictos, 4) soluciones no-violentas en la comunidad, 5) deter-
minacion de evitar la violencia con otros pueblos, 6) estrategias de
socializacion especificas para los infantes, orientadas a que adopten

actitudes no-violentas.

para comprender la propuesta esta en Danner (2014: 399): “Habermas concibié el pro-
ceso de modernizacién como un camino marcado por la dialéctica entre el sistema'y el
mundo de la vida, entre la institucionalizacion y la espontaneidad”.

Sobre violencia, cultura y reconciliacion en México « Virginia Aspe Armella

88



Las comunidades pacificas destacan la formacion en la auto-mo-
deracion y en la capacidad de negociacion; los nifios son invitados
a mantener su distancia ante los conflictos e intervenir en su reso-
lucion; se promueven su participacion en encuentros pacifistas y el
sentido del humor. Sin embargo, la razon fundamental de la natura-
leza pacifica de estos grupos dicen que esta en la oposicion absoluta
a la violencia y en su firme determinacion de no ejercerla.

En el escrito The Natural History gFPeace:A Positive View nguman
(Sponsel, 1996), diversos especialistas concluyen que mientras que
el conflicto es algo connatural a los seres humanos, la violencia no
lo es. Argumentan que la naturaleza humana posee el potencial psi-
co-biologico para ser pacifica y destrabar conflictos. Sostienen que
algunas sociedades primitivas —contrariamente a lo que expreso la
idea moderna de progreso indefinido— eran no violentas y pacificas,
probando con ello que la guerra no es un universal natural: que la
naturaleza humana posee una capacidad innata a ser pacifica.

El punto ha sido cuestionado fuertemente por especialistas en
violencia como Wilson, Pinker y Ferguson (LeBlanc, 2006 y Ghi-
glieri, 1996), quienes en una linea claramente imperialista nortea-
mericana han defendido la guerra como una necesidad para obtener
la paz. Sus contrincantes dicen que el problema de la proliferacion
de la violencia se debe al exposure que los medios le han dado. Se-
fialan que mientras que Google y Amazon publican en un mismo
periodo 90 millones de referencias a la guerra y a la violencia, solo
refieren en dos millones de ocasiones a la paz. Aqui quiero recordar
la estrategia de propaganda por el hecho que prolifero en los atentados
anarquistas del siglo XIX: muertes espectaculares, pocas en compa-
racion con las guerras, pero que proliferaban en la prensa, dando la
sensacion de que todo en el mundo era violencia. Imagine el lector,
si eso ocurria en el siglo XIX con la prensa, lo que las redes sociales
virtuales intensifican esta propaganda.

Quienes defienden una naturaleza humana no-violenta han pro-
movido movimientos de liberacion pacifistas como la Independencia
de la India, gracias a Mahatma Ghandi; los derechos afroamerica-
nos del sur de Estados Unidos, con Martin Luther King, y el movi-
miento obrero independentista de Lech Walesa, que puso en jaque

Open Insight « Volumen VIl « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 77-110

89



al comunismo sovietico mediante estrategias especificas, bien defi-
nidas, sin necesidad de salir a las calles a protestar violentamente. En
estos casos, se trata de lideres profundamente creyentes que insis-
tieron en la conexion entre la paz y la no-violencia, aunque tambien
se mencionan movimientos seculares y laicos que optan por la no-
violencia, por protestar y buscar un resultado, como las propuestas
del norteamericano Gene Sharp y de Barbara Deming.

Un caso paradigmatico de esto tltimo fue la resistencia civil
contra la corrupcion financiera del 2008. El movimiento tuvo como
finalidad lograr la transparencia en materia de organizacion colectiva
de la sociedad civil (Ackerman y Beurele, 2013). Este movimien-
to de resistencia me parece paradigmatico de las posibilidades que
se abren para operar con estrategias no-violentas frente a la opre-
sion: sus activistas ubicaron las causas de la corrupcion financiera
en la evasion fiscal, probando las repercusiones sociales, economicas
y politicas por la falta de pagos. Ademas, identificaron los medios
juridicos y reglamentarios para imponer los pagos, sehalaron a los
regimenes autoritarios, convenciendo a la sociedad civil del poder
que tiene el pueblo para frenar los flujos de capitales ilicitos avalados
por esos gobiernos y por la Banca internacional. El camino de la
resistencia civil fue muy largo y solo hasta 2013, el primer ministro
de Inglaterra, David Cameron, tuvo que proponer al grupo de los
68 grandes las reformas juridicas necesarias en el sector financiero
una vez que se probo la quiebra de diferentes grupos por el efecto
domin6 que produjo la voracidad capitalista. Sin embargo, hoy se
advierte un defecto en la no-violencia: que se trata de una apuesta a
largo plazo, mientras que la violencia es inmediata y promete resol-
ver una situacion que es urgente.

El premio Nobel de economia de 1969, Thomas Schelling, sos-
tiene que la no-violencia debe enfocarse en la concentracion de
competencias, lo que quiere decir que supone un minimo de civili-
zacion del pueblo. Schelling sostiene que para lograr el ¢xito se re-
quiere una serie de condiciones: hacer buenas campanas con lideres
adecuados, crear unidad entre los lideres y los objetivos, mantener
una disciplina no-violenta rigurosa, garantizar que el plan operativo
tenga una clara campana de resistencia civil hacia la victoria y que

Sobre violencia, cultura y reconciliacion en México « Virginia Aspe Armella

90



la diversidad de los grupos que forman la resistencia civil esten co-
municados entre si; asimismo, se ha de verificar que la represion de
la autoridad o del tirano se le revierta a traves de los medios y que
los problemas que se traten sean verdaderamente esenciales, evitan-
do caer en concesiones grupales. Para llevar a cabo esta estrategia
de no-violencia, Schelling sugiere echar mano de las redes sociales,
sumar a los grandes duefios de comercios, a los periodicos, a per-
sonalidades politicas y autoridades morales. Todos estos puntos los
siguio la resistencia civil contra la corrupcion financiera de 2008 y
los resultados estan ya en las reformas estructurales que lograron.
En efecto, el camino atin requiere mas cambios, pero el movimiento
aprendio la manera de hacerlo, se intensifico, y obtuvo ya enormes
resultados.

El itinerario suena complejo y de alli la pertinencia que encuen-
tro en las aportaciones de los antropologos y sociologos con grupos
¢tnicos primitivos en relacion con la propuesta de la no-violencia;
ellos demuestran que el axioma del que parten las comunidades para
transitar al paradigma de la paz no exige una organizacion adelan-
tada ni democratica o progresista como lo propone Schelling, sino
que supone la adhesion profunda de la comunidad a un compromiso
radical para evitar soluciones por la fuerza. Esta es una buena noticia
pues sumamos datos relevantes en el recorrido historico que he pre-
sentado: el pensamiento occidental en su vertiente griega y romana
contribuyo con soluciones racionales en torno a la violencia: la filo-
sofia de Socrates, Platon y Aristoteles es un encuentro con el dialogo
y la justicia para salvar el caos y la violencia; por su parte, el derecho
romano establecio leyes especificas para superar la violencia, el dafio
y guardar la paz; ademas, es oportuno decir aqui que Aristoteles
argumenta sobre la capacidad humana de realizar acciones de cali-
dad, accesibles a una vida virtuosa. Asimismo, una tradicion cristiana
medieval postulo la paz como el fin de las relaciones humanas, es-
tableciendo causas justas de guerra y de autoridad legitima, dejan-
do abierta la posibilidad de la insurreccion popular contra el tirano
cuando esta era la ultima ratio. Las contribuciones del anarquismo
decimononico, por otro lado, encontraron una estrategia para de-
rrocar al poder cuando este ejercia una violencia estructural sobre

Open Insight « Volumen VIl « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 77-110

91



la sociedad. Por tltimo, menciona nuevas estrategias de no-violencia
que propician el reforzamiento de una agenda con técnicas y proce-

dimientos especificamente opuestos a la violencia.

Descripcion de]ﬁno’meno actual de la violencia en México: dos casos

actuales

Ahora nos preguntamos ;qué es lo que hace que ciertas sociedades,

como la del pueblo polaco, logren transformaciones no-violentas y
/4 .

que es lo que hace que otras sociedades, como el caso de la nuestra,

en México, recurran constantemente a la division y pleito entre fac-

ciones: sera que no obtienen resultados mediante la paz?
a) Primer caso: ninos violentos en México

Comencemos por establecer el estado de la cuestion sobre la vio-
lencia con toda su crudeza y veracidad: cito uno de los documentos
que presenta Julio Scherer en el altimo libro que escribio: Nifios en
el crimen (Scherer, 2013: 49), se trata de una serie de documentos y
entrevistas que realizo al final de su vida sobre crimenes de menores
de edad mexicanos que estan confinados actualmente en la Comuni-
dad de Tratamiento Especializado para Adolescentes (CTEA). Tomo
al azar un caso de los asesinatos que documenta Scherer:

Fortunato Martinez Hernandez, tenia 14 afios cuando cometio
el crimen. Su victima trabajaba en un rastro de pollos. Habia
llegado temprano a su trabajo y habia visto pasar las horas en la
rutina de la vida. Como a la una de la tarde, entr6 a un cuarto
para descansar. Alli encontro a su sobrino Fortunato, con un ani-
mo extrafamente alterado. El muchacho provoco a su tio. Tras
airadas recriminaciones, Fortunato asi6 con el puno unas tijeras
polleras que le clavo en la zona frontal. Inmediatamente después
le exigio6 su telefono celular nuevo. Fue terminante: si no le en-
tregaba el aparato, volveria a atacarlo. Su amenaza resulto tan
brutal como definitiva (Scherer, 2013: 49).

Sobre violencia, cultura y reconciliacion en México « Virginia Aspe Armella

92



Otro documento archivado en la Unidad de Tratamiento Espe-
cializado para Adolescentes dice que un muchacho de 17 afios paga
su condena por un crimen que cometio a los 14; se atestigua que el
casi nino habia observado a un transeunte que pasaba a diario por
la banqueta, el pber observo que en su pecho colgaba un crucifijo
de oro con cadenita y decidio robarselo. Para lograr su cometido,
junto a dos amigos delincuentes a los que les pidi6 que arroyaran
al transetinte con su motocicleta y asi ¢l arrancarle la joya, pero la
estrategia fallo, pues el transeunte fue arrollado involuntariamente
contra un escalon que le fracturo el craneo; al ver que por error de
calculo habian herido seriamente al asaltado, este joven de 14 afnos
decidio rematarlo a cuchillazos.

Dos cosas saltan a la vista en estos relatos, que apenas nos in-
troducen al problema de la violencia desde una de sus acepciones:
que hay causas irracionales en torno a la violencia y que el contras-
te entre el mundo de los excluidos y el de los ciudadanos produce
hechos violentos por la ostentacion que les representa una vida que
excede las necesidades basicas. Pero la violencia también responde a
la biografia de las personas, quienes, a su vez, han padecido violen-
cia intrafamiliarmente; ninos que crecieron entre el uso de drogas,
que vienen de familias disfuncionales, de una vida de mal ejemplo y
exclusion. Scherer cita a dos autores que merecen que los mencio-
ne: al premio Nobel de economia Amartya Sen que sostiene que “la
pobreza solo la podemos entender cuando la concebimos como una
de las formas que niegan la libertad [...], la pobreza no consiste en
la falta de riqueza o de ingreso, sino en una incapacidad propia para
vivir” (Scherer, 2013: 8).

El otro texto mencionado por Scherer es el libro del economista
mexicano David Ibarra, La crisis inacabada, en el que acuna la expre-
sion «hombre superfluo» —un fen6meno que crece en nuestro pais—.
El término se refiere “al individuo que no tiene trabajo ni manera de
obtenerlo, al que solo tiene necesidades, pero no la forma de satisfa-
cerlas. Son los hombres superfluos, los que estan de mas, los que son
prescindibles” (Ibarra, 2013: 47).

Uno de los puntos que aparecen recurrentemente frente a ac-
ciones violentas en los adolescentes es la indiferencia que padecen

Open Insight « Volumen VIl « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 77-110

93



por la sociedad. Se les considera seres humanos prescindibles porque
nada aportan. Lejos de colaborar con el desarrollo nacional, estos
grupos marginados son un lastre que no deja avanzar. Los denomi-
namos anonimamente «nifnos de la calle». En Estados Unidos, home-
less; «nifios de las chabolas», en Brasil. Son tribus nomadas que han
perdido incluso su pertenencia al mundo de la necesidad. No estan
siquiera adaptados al ritmo del cosmos, durmiendo a ciertas horas y
tomando alimentos basicos. En cambio, tragan fuego, lavan parabri-
sas ensuciandolos mas, se drogan con inhalantes. .., son violentos.
Lo tnico que hacemos en torno a ellos es procurar esquivar el eye
contact. Lo mejor, es poner una barrera invisible: que no existan. Ha-
blar de ellos es «de mal gusto». A quienes lo hacen, les decimos que
fomentan en el «amarillismo» y «nota roja», poniendo un lenguaje
de colores a realidades que no lo tienen.

Si, por suerte, tomamos conciencia de esto y nos detenemos a
reflexionar, cabe que nos preguntemos por qué hay violencia actual-
mente y por qué ha crecido el sadismo entre estos muchachos que
torturan y matan a cambio de un celular, o entre los «chavos» que
contrata el narco para matar jpor dos mil pesos! Nos pasa algo peor:
nos sentimos empujados por los hechos mismos a justificar la violen-
cia, y nos decimos: “;Como no iban a robar o matar estos chavales
si carecian de sustento y educacion minima?”. Esta tipica forma de
argumentacion emotiva es sumamente peligrosa. Ante los hechos,
muchas veces sin percatarnos, somos los primeros en justificar la
violencia y yo diria que, incluso, la proponemos de buena fe. Por
eso es indispensable que acudamos a una delimitacion conceptual
de la violencia y que la analicemos en sus multiples manifestaciones,
conociendo el amplio abanico que se abre entre la violencia y su
contrario, la paz, para que, como académicos y universitarios, con-
tribuyamos en la medida de lo razonable y posible a una delimitacion
del problema y sus posibles soluciones.

Apenas expuse dos relatos que narran casos de violencia indi-
vidual y conviene que, antes de entrar a profundizar en la violencia
de México, mencionemos un caso actual de violencia grupal, pues
es obvio que la violencia es un concepto analogo que puede ser: la

expresion espontanea y casual de un malestar o de un rencor o el

Sobre violencia, cultura y reconciliacion en México « Virginia Aspe Armella

94



efecto animico por una cruda después de la borrachera o de la adic-
cion a las drogas, pero también puede ser una respuesta psicologica
ante abusos sufridos en la infancia o los maltratos escolares o de
juventud, que se radicalizan por el hambre y la carencia de satisfacto-
res contrastados con la posibilidad de bienestar en otros. Pero, como
la violencia puede ser tanto privada como intrafamiliar o publica y
puede ejercerse sobre individuos, grupos o bienes muebles, sobre el
Estado y atin sobre la humanidad, y se ejerce de manera verbal, mi-
liciana, psicologica, instrumental, explicita o implicita, vale la pena
exponer un caso de violencia grupal, antes de pasar a hacer las pre-

cisiones historicas y filosoficas que competen al pais.
b) Segundo caso: “levantados” en Mexico

En su libro Ayotzinapa, la rabia y la esperanza, Roberto Gonzalez Vi-
llarreal describe el itinerario que comenzo en un municipio cercano
a Iguala, Guerrero, la noche del 26 al 27 de septiembre en el que
elementos de la policia municipal y otros hombres de negro ata-
caron a jovenes, futbolistas, transetintes, pasajeros en camiones y
taxis, matando a seis, hiriendo a mas de treinta, y desapareciendo a
43 normalistas; el itinerario y relato sigue hasta el dia 22 de octubre,
cuando en el Zocalo frente a Palacio Nacional de la Ciudad de Mé-
xico, los manifestantes levantaron una manta con la leyenda «Fue el
Estado. Que se vayan todos».

;Como pudo darse el brinco desde la impunidad de un presiden-
te municipal perredista hasta la magna y omniabarcante acusacion de
que “Fue el Estado” y la peticion inaudita de “Que se vayan todos”?
La metodologia del libro de Gonzalez Villarreal intenta una recons-
truccion del surgimiento y las transformaciones de la protesta para
proponer algunas claves de lectura para el analisis historico y politico
(Gonzalez Villarreal, 2015: 17).

Gonzalez Villareal propone como marco hermencutico, para

abordar una protesta con la que claramente simpatiza,

No producir manifiestos, ni consejos, menos aun enuncia-

dos verdaderos, sino algo mas sencillo: reconstrucciones, [...]

Open Insight « Volumen VIl « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 77-110

95



seguimientos, enlaces, claves, es decir, meras descripciones de la
espontaneidad y flujo de la protesta con el objetivo de introdu-
cirse en el movimiento mismo. Formar parte del flujo esponta-
neo que surgio a partir del horror de ese dia y su grito posterior,
para comprender la evolucion inmanente del proceso (Gonzalez
Villarreal, 2015: 18).

El punto de partida de la agresion violenta, lo expone asi: “en los
cuatro ataques del 26-27 de septiembre en Iguala, fueron asesinados
tres estudiantes normalistas, el chofer del equipo Los Avispones, un
futbolista de quince anos y una mujer del Estado de Mexico que
viajaba en un colectivo. Se reportaron 25 heridos, entre ellos dos
choferes de taxi, y 67 estudiantes desaparecidos” (Gonzalez Villa-
rreal, 2015: 27).

El autor propone que Guerrero ha sido el estado de las desa-
pariciones y que éstas son una «tecnologia politica» desde los anos
setenta. Dice que en la técnica de la desaparicion, la clave no esta en
matar sino en borrar la existencia de la lucha y el luchador, evitar los
nombres, las indagaciones, simulando rastrear los hechos y simulan-
do impartir la justicia distrayendo la atencion hacia otros derroteros
de los realmente acontecidos (Gonzalez Villarreal, 2015: 42-47).
Estas simulaciones por parte del gobierno son otra forma de violen-
cia, menos perceptible, pero tanto o mas radical.

Descritos dos casos de violencia en México nos encontramos
ya con la posibilidad de delimitar como nos hemos representado en
México la violencia y cuales son las razones de sus manifestaciones

actuales.

Modemidadyﬁ]osgqa de la violencia en el contexto mexicano

Meéxico tiene una tradicion magnifica en el tema del pacifismo, pero
también propuestas radicales constantes en torno al tema de la vio-
lencia como tnica salida a la represion psicologica, economica, so-
cial y estatal. La necesidad de rastrear estas tradiciones esta justifi-
cada por la famosa frase de Alfonso Reyes reiterada y poco aplicada:

Sobre violencia, cultura y reconciliacion en México « Virginia Aspe Armella

96



rastrear nuestra historia porque si no sabemos de donde venimos es
dificil saber de qué somos capaces y hacia donde dirigirnos.

No me parece pertinente ni me puedo detener ahora en el re-
cuento de la larga aportacion mexicana al pacifismo. Baste con men-
cionar que en el siglo XVI autores como Bartolomeé de las Casas y
Alonso de la Veracruz articularon la idea de justicia y equidad en
torno al dominio espanol sobre los americanos argumentando desde
la perspectiva antropologica, economica y politica. Esta tradicion se
continu6 con autores de la talla de Juan de Zapata y Sandoval en el
siglo XVII, quien realizo un tratado de justicia distributiva: Discerta-
cion sobre justicia distributiva y sobre la acepcion de personas a ella opuestas
(Zapata y Sandoval, 1995-1999), tratado que es una verglienza que
filosofos, juristas y politicos mexicanos desconozcan cuando citan a
John Rawls o a Carlos Marx, seglin el caso. La impronta emancipa-
dora se plasma en la prosa y poesia de sor Juana In¢s de la Cruz y en
el humanismo jesuita del siglo XVIII novohispano. Pero, a finales del
siglo XIX, con la represion porfirista, los obreros mexicanos comen-
zaron a organizarse en movimientos socialistas que originalmente
no respondian a las propuestas de Marx, sino del socialismo asiatico
de Bakunin. Esta probado hoy que esa forma de socialismo, el anar-
quismo utopista, fue el que arraigo en nuestro pais, y me parece que
al leer los hechos de violencia actuales hemos soslayado la conexion
con aquel impulso originario de nuestra tradicion guerrera contem-
poranea. ;Como entro el anarquismo a Mexico a finales del siglo
XIX y que pertinencia tiene hoy dia para el tema de la violencia?

Historicamente, la violencia representada actualmente entre los
mexicanos proviene de canones posteriores a la modernizacion del
pais a finales del siglo XIX. Por ello es importante mostrar el tipo
de violencia que incidio en Meéxico durante la Revolucion Mexicana,
ya que es esta una de las caracteristicas a tener en cuenta a la hora
de desentranar el rostro actual con que nos la representamos. Estu-
dios recientes, como el libro de Avilés Farre La daga y la dinamita.
Los anarquistas y el crecimiento del terrorismo (2013) y el libro de Bru-
ce Hoffman Inside Terrorism (1999) han demostrado que el anarquis-
mo frances de finales del XIX fue anecdotico frente al anarquismo
espafiol de su tiempo, y que éste ultimo, pervivio hasta la Guerra

Open Insight « Volumen VIl « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 77-110

97



Civil Espaniola, en la que los republicanos abrazaron la causa. Esto no
quiere decir de ninguna manera que el lado espanol opuesto no fuese
violento: la represion de la autoridad espanola del XIX y durante
la Guerra Civil del XX fue lo que popularizo a la contraparte. Esta
probado que la represion e injusticia estatales es lo que crea martires
y lo que refuerza los valores de los contrincantes.

La inseparable relacion entre México y Espafia en esas distintas
decadas, asi como la larga tradicion hispanoamericana en religion,
formas de gobierno y cultura es una de las razones por las que el
anarquismo de Bakunin llego al pais. Bakunin fue sumamente popu-
lar en Espafia; ¢l mismo envi6 emisarios italianos durante su estancia
en Napoles y cuando en Francia e Inglaterra lo separaron de la In-
ternacional Socialista priorizando la linea de Engels y Marx, Bakunin
continu6 con intensidad su influencia en América mediante la cone-
xion iberica y a traves del anarquismo estadunidense, la otra gran
conexion de México con Bakunin. Sobra recordar aqui que México
tiene como Unica frontera a los Estados Unidos; al Este y al Oeste
tenemos litorales maritimos y al Sur una franja tan delgada como
vulnerable, Guatemala, que se separo de México sin guerra a finales
del siglo XIX y solo mediante unos tratados se hizo explicita una
realidad que se dio por la geografia y la pobreza ancestral.

La causa internacional soviética se infiltro a México desde Es-
tados Unidos. El proceso es demostrado por un estudio sin desper-
dicio realizado por dos investigadores SNI en un proyecto Conacyt
que surgio después de la Perestroika, proyecto en el que se abrieron
los archivos secretos del Archivo Estatal Ruso de Historia Social y
Politica sobre la infiltraciéon internacional desde Mosci a México.
El estudio se titula La internacional comunista en México: los primeros
tropiezos. Documentos, 1919-1922 (INERM, 2006) de Daniela Spen-
ser y Rina Ortiz Peralta. El texto sigue tambi¢n documentos de
archivos de las universidades de Harvard, Stanford, y California y
prueba que, al inicio de la Internacional Comunista, su estructura
no era definitiva. Llamada a destruir el capitalismo, tenia que ser
una operacion secreta y fue sumamente dificil para ellos articular
la comunicacion y cohesion entre las partes. Ademas, el Comiterm
(Organizacion del Comunismo Internacional) habia ya perdido sus

Sobre violencia, cultura y reconciliacion en México « Virginia Aspe Armella

98



posibilidades en Europa con la derrota en Alemania y tuvo que ade-
cuarse a las circunstancias, desapareciendo secciones y oficinas y
organizando un nuevo espectro de paises afiliados con organismos
independientes. Entonces, crearon la Internacional Sindical Roja, la
Internacional Comunista de la Juventud, la Internacional Campesina
y el Socorro Rojo Internacional. Asi se impulso la formacion del
Partido Comunista Mexicano, primero, porque los rusos pensaban
en una inminente y definitiva invasion norteamericana sobre Mexi-
co —ya habiamos perdido ante ellos la mitad de nuestro territorio—y
luego, por la represion que sufria este pais con la dictadura porfiris-
ta. Por Gltimo, estaba también la relacion que los propios obreros
mexicanos ya habian entablado con grupos extremistas anarquicos
de Estados Unidos. El encargado de llevar a cabo esta mision fue Mi-
jail Borodin, nombrado en 1919 para desempenar el cargo de consul
en México. Para lograrlo, Borodin y otros establecieron relacion con
el movimiento obrero industrial de Estados Unidos, apoyando el sin-
dicalismo del tipo de la IWW (International Workers of the World),
una organizacion anarquico-sindicalista creada en Estados Unidos,
en 1905, inspirada desde antes en el pensamiento de Bakunin.
Rovira Gaspar ha documentado en su trilogia Pensamiento Filosofi-
co Mexicano. Siglo XIX y primeros anios del XX (2001), textos de Ricardo
Flores Magon (Flores Magon, 2001), entre los que destacan, para la
conexion que quiero establecer con los movimientos de violencia
“Re-

generacion”, “Muera la Constitucion” y “Libertad politica”. Flores

actuales, “La Constitucion ha muerto”, “Vamos hacia la vida”,
Magon publico en el periodico EI hijo del ahuizote y después en el
periodico Regeneracion. En este Gltimo, escribio en 1910 un articulo
del mismo nombre, del que solo extraigo un parrafo para probar
la conexion con el Gltimo grito de la protesta por Ayotzinapa ex-
presado en la manta de Palacio Nacional el 22 de octubre de este
ano: “Aqui estamos como siempre en nuestro puesto de combate. El
martirio nos ha hecho mas fuertes y mas resueltos: estamos prontos
a mas grandes sacrificios. Venimos a decir al pueblo mexicano que se
acerca el dia de su liberacion [...] es que la Patria entera es un volcan

a punto de escupir colérico el fuego de las entrafias. No mas paz”
(Flores Magon, 1910: 435). El 28 de febrero de 1914 Flores Magon,

Open Insight « Volumen VIl « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 77-110

929



coincidente con la politica ausentista de votos que hoy se propone

en México, escribio:

Si peleais por ganar el voto como dice Mirabeau: «mas estpidos
que las reces», porque siquiera esos dignos animales no elijen
al carnicero que ha de degollarlos. Sabedlo proletarios carran-
cistas: con vuestra actitud estais remachando vuestras cadenas.
Ilusionados por las promesas de que os daran las tierras despues
del triunfo seguis la maldita bandera del constitucionalismo;
pero por el mismo hecho de apoyar la Constitucion os suicidais,
porque la Constitucion es vuestro peor verdugo, la Constitucion
prohibe terminantemente que se ataque el derecho de la propie-
dad de los ricos (Flores Magon, 1910: 440).

Debe decirse, que en el caso del anarquismo de Flores Magon,
no habia otra posibilidad de derrocar un orden establecido por mas
de tres decadas. Sus escritos prueban la violencia estructural que
mencionamos con antelacion. La similitud anarquista decimononica
con algunas de las manifestaciones actuales, prueba que hoy en Me-
xico hay focos rojos sobre las desigualdades sociales y la exclusion, a
pesar de los avances democraticos. Ciertamente en este siglo hemos
avanzado en la capacidad de participar civica y politicamente, re-
virtiendo el mal, la corrupcion y la injusticia, a diferencia de lo que
sucedia con el Porfiriato. Nuestra Constitucion actual garantiza rees-
tablecer la paz y dar cauce a los problemas de la violencia. Es decir,
permite la exigencia en la rendicion de cuentas. Pero la conexion es
pertinente porque refleja la manera de concebir y de operar cierta
forma de violencia en los mexicanos en la que se une una mistica
casi religiosa —la violencia se convierte en un deber operativo para
quienes practican la justicia social en defensa del pueblo oprimido—,
tonica que fue campo fertil en la solucion marxista de los anos cua-
renta del siglo XX cuando protagonistas como Vicente Lombrado
Toledano relacionaron la militancia socialista con la responsabilidad
moral. Venido de la formaciéon humanista de su maestro Antonio
Caso, Lombardo hizo del socialismo una mistica para la emancipa-
cion del pais (Krauze, 1976). Por esta razon, lideres como Andres

Sobre violencia, cultura y reconciliacion en México « Virginia Aspe Armella

100



Manuel Lopez Obrador han tenido un discurso politico que alude a
una mistica libertaria que propone soluciones violentas frente a los
abusos del poder.

Pero la representacion de la violencia en México no s6lo nos
viene dada por movimientos politicos disidentes frente al aparato es-
tatal. Otras manifestaciones relevantes son las expresiones violentas
de nifos y adolescentes, la base de la piramide del pais. El fenomeno
escolar del acoso denominado bullying ha hecho que la SEP proponga
la no-violencia como la agenda prioritaria de los niveles escolares
bajo y medio. El fenomeno es una forma de expresion de la violencia
vivida y reprimida en la vida ptblica y privada del pais. En este am-
bito, los medios de comunicacion tienen un papel protagonico. Los
medios actuales han entrado al llamado por Habermas «mundo de la
vida y de la espontaneidad» y es a traves de ellos que los nifios apren-
den a representarse la violencia. Siguiendo a MacLuhan, hemos di-
cho que los medios masivos de comunicacion son de suyo violentos,
pero ademas, por la globalizacion se esta dando una asimilacion y un
mimetismo de los procesos violentos “en un escenario en donde las
cuestiones centrales de la cultura contemporanea se instalan entre
la memoria del sufrimiento y los medios comerciales, el trauma es
comercializado en la misma medida que la diversion, incluso ni si-
quiera para tan distintos consumidores” (Ruiz, 2014: 56).

El exposure a las diversas formas de violencia del mundo globaliza-
do por los medios de comunicacion, aunada a la superposicion de las
formas de violencia que México vive al interior, por un modelo liberal
que no acaba de dar solucion, ha dado resultados ain mas complejos
en la representacion de la violencia. En los ultimos anos, ha habido im-
portantes esfuerzos de académicos mexicanos que esbozan propuestas
de no-violencia como solucion (Martinez y Rosado, 2013).

Algunos pensadores sugieren una educacion en la belleza, di-
ciendo que previene la tendencia al caos y la fuerza. Elsa Cross, por
ejemplo, ha llamado la atencion sobre este punto (Cross, 2013: 79-
84). Otros llaman la atencion sobre los problemas de justicia que
anteceden al fenomeno violento (Turiel, 2013: 61-78). Pero, en mi
opinion, quien mejor acierta al apuntar un camino en la solucion del

problema es Raymundo Morado con el tema “Légica y compromiso

Open Insight « Volumen VIl « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 77-110

101



moral” (2013: 114-132). En esa misma tonica quiero terminar mi
argumentacion sobre la violencia adentrandome en un topico filo-
sofico que sehala un marco teorico para el esclarecimiento de las
superposiciones de la violencia que hoy configuran a los mexicanos.

Permitame el lector, sin embargo, hacer antes una aclaracion en
torno al tema de la reconciliacion: como la violencia tiene que ver
con la prudencia ética —prudencia como virtud moral y politica, ya
que el uso de la fuerza implica trastocar su equilibrio—, algunos pro-
ponen como antidoto de la violencia el camino de la reconciliacion.
Ciertamente, frente al problema de la violencia, la restitucion y el
perdon implican pasos especificos, sefialo desde 2005 la ONU, por
ejemplo, en el caso de La reparacion integral de desplazamientos; pero,
en este terreno, los mexicanos hemos de evitar la tentacion de apor-
tar soluciones del tipo de una reconciliacion moral o religiosa en el
pais. Es indudable que los creyentes han de perdonar, pero la supe-
racion de la violencia se logra mediante una tarea educativa, civica,
juridica y politica.

En un reciente articulo de la revista ISTMO, Julia Borbolla pro-
pone la empatia como una estrategia de comprension del otro para
evitar la violencia (Borbolla, 2015: 57). Quizas esto sirva, pero la so-
lucion al problema de la violencia en México esta en la participacion
activa de los ciudadanos y en establecer un marco juridico y politico
que haga valer ya el Estado de derecho. En este punto me declaro
francamente liberal de corte republicano: lo que nos falta a los mexi-
canos es participar mas y registrar nuestra memoria historica habi-
tual. Solo exigiendo transparencia y rendicion de cuentas podremos
solventar el escollo, pero para lograrlo, conviene recordar que la
paciencia se levanta como la gran virtud politica: hemos de construir
y participar evitando las soluciones simplistas a las que la pasion nos
empuja frente a la injusticia y represi(')n que presenciamos.

En este punto, el investigador de la UNAM Orlando Ruedas re-
cuerda la pertinencia de volver a la obra de Paul Ricoeur Caminos del
reconocimiento, que en su tercer tratado propone el «reconocimiento
mutuo» como una via de reconciliacion, partiendo de los conceptos
aristotelicos de «amistad» y agape. De acuerdo con Ruedas, el argu-
mento de Ricoeur es que en los hombres cabe una suerte de «don

Sobre violencia, cultura y reconciliacion en México « Virginia Aspe Armella

102



reciproco ceremonial», en el que quien recibe el don ha de replicar
a su primero. En vez de que el replicante forme con el primero un
contra-don o haga una retribucion de su antecedente, el segundo ha
de mantener la misma espontaneidad y generosidad que el primero,
permitiendo construir una base de relaciones de mutualidad entre
individuos que permita superar las relaciones signadas por el mer-
cantilismo moderno, construyendo con esto sociedades no-violen-
tas. Pero mas alla de estas contribuciones, pertinentes, pienso que la
aportacion filosofica al problema de México esta en una sugerencia
metodologica que me propongo esbozar a manera de conclusion.

Hacia una cu]turaﬁ]osoiﬁca de la paz en México: apuntes y esbozos de un

camino de la no-violencia.

Ghandi decia que el advenimiento de la no-violencia era la clave y
que solo cambiando la estructura injusta de un régimen podria darse
paso a la reconciliacion (Sharp y Jahanbegloo, 2013). Lo que no esta
claro después de Ghandi es si los lideres politicos autocratas cam-
biaran sus tacticas al ver las experiencias del pasado. Porque hay una
linea muy fina entre la no-violencia y la defensa propia o autodefen-
sa. En opinion del especialista Ramin Jahanbegloo, la cultura demo-
cratica no es la tinica que permite el combate no-violento. Menciona
que ha habido una cultura de la paz atin en gobiernos autoritarios,
que la clave esta en que las sociedades no imiten modelos ni solucio-
nes extranjeras contra la violencia, sino que éstas estén arraigadas en
las propias tradiciones y en su Historia. Sostiene que si esto se lleva
a cabo ast, la lucha por la no-violencia hara que la accion misma del
pueblo y la sociedad civil que la despliega logre un aprendizaje paci-
fista de resultado exponencial.

Se trata, nos dicen esos especialistas, de lograr hacer una “gue-
rra civilizada” (Sharp, 1995: 243), guerra que se define como “un
régimen de resistencia en contra de regimenes no democraticos
en situaciones de injusticia y opresion” (1995: 244). La propuesta
se inserta en una teoria de la accion en la que el poder desplegado se
auto refuerza, haciendo que crezca la posibilidad de ejercerlo, ello

Open Insight « Volumen VIl « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 77-110

103



siempre y cuando se logre la cohesion entre los gobernados. Esta co-
hesion parte del adecuado planteamiento del principio o conviccion
que une al pueblo.

En los Tdpicos, Aristoteles sentencia que la construccion de las
convicciones y tradiciones de los pueblos se hace por razonamientos
de cosas plausibles, aquéllas que parecen bien a todos, o a la mayoria,
o0 alos mas sabios [...] y alos mas conocidos y reputados (Tépicos, I-1,
100b). Propone la dialéctica como el metodo clave para la solucion
de los conflictos y de la violencia, porque la practica de argumentar
sobre las cosas generales sirve para aprender a dialogar —recordemos
que el dialogo es la puerta del quehacer inclusivo de la democracia—
ademas de que la dialectica, dice, permite inventariar las opiniones
de la mayoria, encontrar lo comun a ellas, ensefiandonos a discutir
desde el parecer de los otros, ayudandolos a enunciar bien sus pro-
puestas y peticiones. Los razonamientos dialecticos —continta Aris-
toteles— nos ensenan a plantear los primeros principios o cuestiones
primordiales propias de cada conocimiento.

Note el lector como el dialogo politico y la construccion de-
mocratica en aras de la equidad requieren ser planteados en la polis
a partir de cosas plausibles. Es claro que la gente no tiene por que
saber ni comprender los tecnicismos dialecticos que aqui enuncio,
aunque si tiene que ser capaz de articular sus razonamientos y ar-
ticular las propuestas que pretende. Los ciudadanos que participan
activamente deben saber encuadrar las criticas que hacen a la autori-
dad, saber argumentar para llevarla a rendir cuentas y entender que
es lo que pueden exigirle. Asi como la resistencia civil logro llevar
las reformas fiscales y financieras al marco juridico adecuado en el
2008, después de la caida del poder financiero internacional, el pue-
blo de Mexico tiene que ser capaz de ubicar sus criticas en el marco
especifico que corresponde.

No basta con decir que el presidente es ladron o que el gobierno
robo cuando detuvo el presupuesto nacional por un ano, aunque esto
sea factible. Si asi fue, es preciso demostrarlo uniendo fuerzas con
los distintos grupos politicos, encontrando el beneficio comun por
el que habria que hacerlo: es alli donde, como mexicanos, fallamos y
hemos de encontrar la manera de darle seguimiento a tal interes. La

Sobre violencia, cultura y reconciliacion en México « Virginia Aspe Armella

104



ganancia es esencial en el ambito de la tarea dialogica que se opone a
la violencia y por eso Aristoteles la propone diciendo: “en efecto, al
ser adecuada para examinar cualquier cosa, la dialectica abre camino
a los principios de todos los métodos” (Tépicos 1-2 , 101b, 1-4).

Como sabemos, generalmente se relaciona el pensamiento poli-
tico de Aristoteles con la Retdrica, pues alli esta su teoria de la comu-
nicacion y la persuasion; pero ahora quiero centrame en la obra que
venimos comentando, Tépicos, convencida que para la no-violencia
se requiere un previo marco metodico de comprension de las pre-
misas y factores que se involucran en el conflicto. Para el caso de la
violencia, el filosofo requiere ser también un observador de obser-
vaciones: es decir, alguien que observa las leyes, y las interpretacio-
nes que una cultura ha ido haciendo sobre su propia historia. De ahi
que el tema de la violencia implique tambien la historia cultural, ya
que la violencia esta situada siempre. Pero el trabajo posterior a esas
observaciones de segundo nivel requiere una adecuada argumenta-
cion dialectica, como se establece en los Tapicos.

El ejercicio dialéctico es menos complicado de lo que parece. Su
metodo permite hacernos cargo de a cuantas y a cuales cosas refie-
ren los enunciados, las frases, las proposiciones que hacemos; a qué
refieren las cosas que argumentamos en la vida politica ya que éstas
expresan nuestros pareceres y pensamientos. Aristoteles recuerda
que nuestros pensamientos reflejan los problemas que encontramos
y que el saber formularlos es la puerta de la convivencia. También se-
nala que esa tarea debe realizarse teniendo en cuenta las tradiciones
y convicciones de la comunidad. Es ast que la inclusion de las tradi-
ciones propias es una tarea civica y politica que no podemos aplazar
sustituyendo o imitando otros modelos extranjeros, los que solo nos
sirven como formas vacias, pues al fin y al cabo son experiencias
ajenas que deben asimilarse bajo la propia cultura y usos.

Cuando en el libro I de la Politica Aristoteles hace una exposi-
cion critica de las constituciones mas perfectas, resalta la necesidad
de que en la propia ciudad se tengan cosas comunes y otras propias.
Esta diversidad no compete exclusivamente al terreno de la pro-
piedad fisica (si es que conviene poseer en comun la tierra, la casa,
las esposas o a los hijos), sino que se amplia a las funciones, oficios

Open Insight « Volumen VIl « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 77-110

105



y gustos. Aristoteles previene de la tentacion de hacer de la ciudad
lo mas unitaria posible; en su criterio, la ciudad es cierta pluralidad
y unificarla seria convertirla en una casa o individuo (Politica, 11-2,
1261a, 2). Por el contrario, la ciudad es la sede de las diferencias,
ella esta compuesta por una pluralidad de hombres que difieren de
modo especifico. Los mexicanos tenemos enorme dificultad para
comprender las diferencias entre los grupos. Nuestra tradicion fun-
dacional novohispana, permeada de valores religiosos mendicantes,
nos empuja a pretender criterios unificadores descendentes en la
vida de la ciudad. Ello, aunado a la imposicion decimononica del
liberalismo extranjero, nos hace caer frecuentemente en dogmatis-
mos ideologicos. Tenemos que convencernos de que la idea de se-
mejanza se opone a la esencia de la vida ciudadana. En ella impera
solo un criterio de igualdad en la reciprocidad, es decir, de equidad
entre la diversidad (Politica 1261a, 30-40; EN, V-8, 1132b 33 y ss;
EE,VII-10, 1243b 29 y ss.). Aristoteles argumenta que si la ciudad
se caracteriza por la autosuficiencia, se debe preferir lo menos a lo
mas unitario. Educar en las diferencias es uno de los puntos claves en
la prevencion contra la violencia: solo una mentalidad que valore lo
distinto es capaz de dialogar y de construir. Ahora bien, este proble-
ma de la no-inclusion o del rechazo a las diferencias se encuentra no
solo en la sociedad civil mexicana, sino especialmente en las formas
autoritarias del gobierno que los mexicanos extendemos a todos los
niveles en los que ejercemos la autoridad. Esta mentalidad cerrada
se complica todavia mas cuando el Estado simula apertura democra-
tica para en el fondo propiciar mas inercias impuestas.

La tnica prevencion que tenemos frente a esta forma de violen-
cia soslayada es convencernos de que la participacion civil demo-
cratica no violenta es el primer engranaje de la articulacion nacio-
nal: los gobernantes estan a nuestro servicio y podemos llamarlos a
rendir cuentas; este llamado «segundo poder» o participacion civil
—porque primero es el poder del Estado que nos representa y al que
hemos elegido— es la garantia de que el desarrollo nacional depende
de nosotros; pero, para lograrlo, hemos de participar activa, politica
y juridicamente.

Sobre violencia, cultura y reconciliacion en México « Virginia Aspe Armella

106



Como ciudadanos, los mexicanos hemos ido acumulando un va-
lioso capital simbolico en el ambito politico a partir del ano 2000.
Como estudiantes y académicos universitarios, nos preguntarnos
como descifrar esta realidad conflictiva intentando responder en que
nos toca contribuir. Quisiera acabar senalando la insustituible tarea
del universitario, delimitando la esencia de su funcion porque es en
el espacio académico y universitario donde considero que se puede
esclarecer de mejor manera la solucion al problema de la violencia.

Considero que la universidad es el espacio privilegiado en el que
los estudiantes se retinen en una esfera desinteresada: carecen de
sueldo, de un contrato profesional remunerado, se encuentran en
proceso de transformacion y el eje de sus labores esta en la investi-
gacion universal y plural sobre las realidades que han elegido pro-
fundizar. El universitario carece alin de relaciones interesadas —no
pertenece a una institucion, no esta en nomina, ain no depende de
¢l abastecer a otros del mundo de la necesidad—, su situacion lo ubica
en el ambito de la libertad pura y su contribucion fundamental esta
en sefalar el marco metodico y argumentativo de las discusiones y
problemas de su entorno. Parece poco y en realidad es mucho: no
solo logra articular frases como «Yo soy 132», sino que, a traves de
las redes sociales, propone, critica y cuestiona. El universitario es
quien aprende e investiga, el que reflexiona e invita a comprometer-
se sin tener que responder a interés especifico alguno.

Que no se vaya el estudiante a mas, antes de ubicar las sentencias
y los argumentos en el marco adecuado que competen pues, como
hemos argumentado siguiendo los Tépicos de Aristoteles, es tarea
prioritaria encuadrar los problemas, avanzar haciendo precisiones
metodologicas. La universidad, en consecuencia, es el espacio privi-
legiado para recordar a la comunidad, la inaplazable tarea de enraizar
las propuestas a partir de las propias tradiciones, de recordarle que
la apertura a lo distinto ha de tomar en cuenta las convicciones de la
sociedad civil; es decir: es en la tarea universitaria, en donde puede
encuadrarse el marco metodico para destrabar la discusion sobre la

violencia.

Open Insight « Volumen VIl « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 77-110

107



Referencias bibliogréficas

Ackerman, P; S. Beurele. (2013). “La Résistence Civile contre la corruption financie-
re”. En Revue Diogéne, pags. 1-24.

Aristoteles. (1982). Politica. Gredos. Madrid.
. (1982). Tépicos. Gredos. Madrid.
. (2000). Etica Nicomaquea / Etica Eudemia. Gredos. Madrid.
——————————.(2008). Del Alma. Gredos. Madrid.
Avilés Farre, J. (2015). La daga y la dinamita, Tusquets, México.
Bakunin, M. (2004). Estatismo y Anarquia. Buenos Aires: Utopia Libertaria.

Cross, E. (2013). “Abimsa: la no-violencia seglin la yoga Sutra”. En Martinez Ruiz,
Xicoténcatl; Daffny Rosado Moreno, coords. (2013). Estudios de la juventud y fi-
losofia de la no-violencia: conciencia general, ciudadania y argumentacion. Coleccion

Paideia. México: Siglo XXI. IPN.

Danner, Leno F. (2014). “A teoria do Direito e Campo Politico: O Direito como Me-
dium entre Sistema ¢ Mundo da Vida?” . En Revista Portuguesa de Filosofia, t.70,
2/3/ Law and Philosophy: Foundations and Hermeneutics. 397-415.

De Romilly, J. (2000). “La Grecia Antigua contra la Violencia”. En Estudios de la ju-

Ventud)/ﬁ]osoffa de la no-violencia: conciencia general, ciudadania y argumentacion.
Flores Magon, R. (1910). Regeneracion. Septiembre 3.

————— (2001). Pensamiento Filosdfico Mexicano del siglo XIX y primeros anos
del XX, vol., III, UNAM.

Galtung, J. (1994). Human Rights in Another Key. Cambridge: Polity Press.

; M. Holmboe Ruge. (1965). The Structure of Foreign News. Journal
of Peace Research, vol. 2, No. 1, 64-91.

Gaspar Rovira, M. (2001). Pensamiento filosdfico mexicano del siglo XIX y primeros afios
del xx. vol. 3. UNAM.

Ghigleri, M.P. (1996). The Dark Side of Man: Tracing the Origins of Human Violence.
Girard, R. (2008). La violencia de lo sagrado. Barcelona: Anagrama.

Gonzalez Villareal, R. (2015). Ayotzinapa, la rabia y la esperanza. Ciudad de México:
Editorial Terracota.

Ibarra, D. 2013. La crisis inacabada, UNAM.,

Krauze, E. 1976. Caudillos culturales en la Revolucion Mexicana. México: Siglo XXI edi-
tores.

108 Sobre violencia, cultura y reconciliacion en México « Virginia Aspe Armella



La Parra, D.; J. M. Tortosa (2013). “Violencia estructural: una ilustracion del concep-
to.” Document Social, no. 131.

Leblanc, S. (2003). Constant Battles: The Myth of the Peaceful Noble Savage. Nueva York:
St. Martin’s Press.

Martinez Ruiz, X; D. Rosado Moreno, coords. (2013). Estudios de la juventud y filosofia
de la no-violencia: conciencia general, ciudadania y argumentacién. Coleccion Pai-
deia. México: Siglo XXI. IPN.

Morado, R. “Logica y compromiso moral”. En Martinez Ruiz, Xicoténcatl; D Rosa-
do Moreno, coords. (2013). Estudios de la juventud y filosofia de la no-violencia:

conciencia general, ciudadania y argumentacion. Coleccion Paideia. México: Siglo
g , Jarg g

XXI / IPN.

Nicolas Gavilan, M. T. (2012). “The Coverage of Drug Trafficking: Peace and War
Journalism in American, Mexican, and Spanish Online Newspapers”. En Jour-
nalism and Mass Communication vol. 2, no. 7. 758-770.

Nussbaum, M. (2004). La fragilidad del bien, ed. la Balsa de Medusa.

Olive, L. (2012). EI bien, el mal y la razén, facetas de la ciencia y tecnologia. Ciudad de
México: UNAM.

Reyes Mate, M. (2008). Memoria del olvido. Madrid: Errata Naturae.

- (1997). Memoria de occidente. Actualidad de pensadores judios olvida-
dos. Madrid: Anthropos.

Ricoeur, P. (2005). Caminos del reconocimiento. Madrid: Trotta.

Ruiz, G. (2014). “Un caso de estudio en el desplazamiento en Colombia”. En European
Review of Latin American and Caribean Studies, no. 96.

Saffon, M. P;; R. Uprimny. (2010). “Restitution of Dispossessed Land and Distri-
butive Justice in Colombia”. En Bergsmo, M; C. Rodriguez Garavito; P. Kal-
manovitz; MP Saffon, eds. Distributive Justice in Transitions. Oslo: Torkel Opsahl
Academic ePublisher.

Scherer, J. (2013). Nifos en el crimen. Ciudad de México: Grijalbo.

Sharp, G; R. Jahanbegloo. (2013). “L’avenir de la no violence”. En Diogéne, no. 1,
243-244.

. (1995). La Guérre Civilisée. La defénse per actions civiles. Fontaine: Presses
Universitaires de Grenoble.

Sponsel, L. (1996). “The Natural History of Peace: A PositiveView of Human”. En Journal of
Peaceful Studies, Bonta Fabro.

Turiel, E. (2013). “Razonamiento moral, practicas culturales y desigualdades socia-
les”, en Martinez Ruiz, X; D. Rosado Moreno, coords. (2013). Estudios de la
juventud)/ﬁlosg‘i'a de la no-violencia: conciencia general, ciudadania y argumentacion.
Coleccion Paideia. Ciudad de México: Siglo XXI / IPN.

Open Insight « Volumen VIl « N° 12 (julio-diciembre 2016) « pp. 77-110

109



Zapata y Sandoval, ]. (1995 y 1999). Disceptacidn sobre justicia distributiva y sobre la acep-
cidn de personas a ella opuestas, partes I y II. Ciudad de México: UNAM.

Bakunin, M. (2004). Estatismo y Anarquia. Buenos Aires: Utopia Libertaria.

Sobre violencia, cultura y reconciliacion en México « Virginia Aspe Armella

110



