
217Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 217-221

Javier San Martín. 2012.
La fenomenología de Ortega y Gasset.

Madrid. Biblioteca Nueva / Fundación José Ortega 
y Gasset – Gregorio Marañón. 217 pp.

“La reducción o conversión del mundo a un horizonte 
no resta lo más mínimo realidad a aquel; simplemente 
lo refiere al sujeto viviente, cuyo mundo es, lo dota de 
una dimensión vital, lo localiza en la corriente de la vida, 
que va de pueblo en pueblo, de generación en generación, 
de individuo en individuo, apoderándose de la realidad 
universal”.

Ortega y Gasset

Recorrer la historia del pensamiento filosófico español implica, de 
suyo, encontrarse con la diversidad patrimonial de doctrinas, siste-
mas, modos de vida, que provoca e instruye al espectador más curio-
so y atento. La filosofía española conforma no sólo la complejidad 
geopolítica, ya de profundas raíces históricas, sociales y culturales, 
situadas sobre la plataforma teórica-especulativa y práctica, sino 
que, además, constituye la difícil tarea de la vuelta al origen a las 
primeras intuiciones bajo las figuras de la religión, la literatura, el 
arte, la filosofía, etc. Como ejemplo de ellos encontramos la narra-
ción del “socialismo cristiano” de Vilanova, la “lógica simbólica” de 
Llull, “el pacifismo” de Vives y la ética que cobra rostro en Suárez y 
Vitoria, entre muchos otros, por supuesto, sin dejar de mencionar 
las contribuciones de la Escuela de Salamanca. Llegamos así hasta la 
encarnación del “existencialismo trágico” de Unamuno y el racio
vitalismo de Ortega, seguidos de la sustantividad de Zubiri y la ra-
cionalidad poética de Zambrano, en esta asistencia necesaria y 
beligerante de la contemporaneidad.

Así, posicionar y presentar a la comunidad, a una generación, el 
pensamiento español, desde una corriente de pensamiento o un fi-
lósofo, implica hacerlo de modo directo, sin intersecciones que 



La fenomenología de Ortega y Gasset • Cintia C. Robles Luján218

deformen en algún sentido la originalidad y legalidad de este patri-
monio intelectual desde la apertura sincera y responsable. Prueba de 
ello es la figura de Javier San Martín, quien pertenece a una genera-
ción y a una tradición española que integra la convicción del devenir 
hispánico en sus heterogéneas dimensiones: la vida, la cultura, la an-
tropología, la sociedad, la historia, la ética, las cuales se constituyen 
como ejes directrices de su actividad filosófica. En sus obras, Javier 
San Martín nos hace pensar la presencia y la ausencia del tiempo que 
se ha vuelto histórico y el tiempo real y concreto de la vida humana, 
llevado por supuesto de la confluencia orteguiana en la existencia 
vital, circunstancial, concreta de los hombres situados en una cultu-
ra, posible de ser descrita e interpretada, haciendo frente al relativis-
mo, a los avatares circunstanciales y a la fragmentariedad. Hoy por 
hoy, Javier San Martín es uno de los máximos exponentes de la feno-
menología, desde donde discute con el relativismo cultural en aras 
de una filosofía de la cultura.

La fenomenología de Ortega y Gasset, en efecto, es una obra en la que 
se hallarán las insignias interpretativas del pensamiento orteguiano de 
las que, por cierto, somos herederos. El autor de esta magnífica obra 
focalizará la lente orteguiana bajo la relación fundante de la filosofía y 
la fenomenología, para ingresar en las líneas o perspectivas de inves-
tigación que propone. Gracias a este enfoque, se puede estudiar a 
Ortega, entonces, desde la filosofía con la fenomenología; esto es, 
Ortega desde su formación filosófica fenomenológica, Ortega desde 
las ideas de la generación del ’98, Ortega desde Alemania, Ortega 
desde sus textos y análisis fenomenológicos (Meditaciones del Quijote), 
Ortega desde la crítica a la fenomenología husserliana, Ortega desde 
su filosofía como contribución a la fenomenología, hasta llegar a la 
estructura que configura un Ortega desde el reconocimiento de la fe-
nomenología, aunque él mismo no lo haya asumido bajo ese estatuto. 
Así que San Martín apuesta por la fenomenología como “clave para 
entender el núcleo de su filosofía” (p. 17) presentándonos, de este 
modo, a un Ortega filósofo y fenomenólogo, a un Ortega que, pese a 
la distancia que dijo haber interpuesto entre el despliegue de la ra-
zón vital y el pensamiento fenomenológico, hoy se muestra que es-
taba muy lejos de ser así, ya que las últimas investigaciones sobre el 



219Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 217-221

pensamiento de Ortega (a las que se suman los trabajo de Pedro 
Cerezo y Nelson Orringer), muestran, por el contrario, lo impor-
tante que fue la fenomenología para la configuración de su proyecto 
desde un inicio y cómo, debido a una serie de prejuicios y malos 
entendidos, el filósofo de la escuela de Madrid creyó superar la feno-
menología (pp. 14 y 172).

El estudio de Javier San Martín es un llamado a repensar a Orte-
ga en clave fenomenológica. Se apuesta, así, como una de las princi-
pales tesis de San Martín, por la fenomenología de este filósofo 
español, pues, como indica en su obra: “la fenomenología es la filoso-
fía de Ortega” (p. 13), e incluso afirma que, sin la fenomenología, no 
se puede comprender su filosofía.

Hay, pues, que analizar y asumir el paradójico alojamiento de 
1929 en la aceptación y el abandono simultáneo de la fenomenología 
en la filosofía de Ortega (p. 154). Pero, especialmente, hay que inda-
gar la línea correlativa y primaria que establece entre ambas pues, en 
el momento mismo en que abandona la fenomenología, al conocerla 
ya, la estaba aceptando como vía filosófica de sentido para percatar-
se, entre otros casos, de la coexistencia del yo con el mundo, en el 
hecho radical de lo que nos es dado: la vida como “activación en el 
mundo” (¿Qué es filosofía?, 1999). Nos ocupa de las cosas, salvándo-
nos en ellas, desde un saber comprometido que, como Ortega nos 
alecciona, nos asista frente a un mundo contemporáneo-generacio-
nal, habitado y habituado por la búsqueda y sed del conocimiento, 
de nuevos saberes abarcados por una racionalidad no tipificada, sino 
por una racionalidad, que en la búsqueda de la verdad como lo hizo 
Ortega desde “la complejidad del Quijote”, desde la figura del bos-
que, no aguarde el sacrificio del carácter inmediato de la vida, y de la 
filosofía como un quehacer vital-fenomenológico. De ahí que el 
hombre antes de posicionarse en relación con las cosas y pensarlas, 
conocerlas, descubrirlas en su ser, antes que esto, las descubre en su 
vida teniendo que hacer algo con ellas. La vida implica necesariamente 
el encuentro con un mundo, el descubrimiento de la vida ya en el 
mundo (p. 122).

Es un hecho que Javier San Martín expone de fondo el valor y la 
fecundidad primigenia de repensar desde una tradición, desde una 



La fenomenología de Ortega y Gasset • Cintia C. Robles Luján220

generación, desde un estado de la cuestión; la función y el compro-
miso sincero del filósofo y el valor que adquieren sus actos reflexivos 
y ver a qué accede con ellos en el mundo, desde una perspectiva que 
es, quizá ante todo, “nuestra forma de contar con el mundo”. 

San Martín se sitúa en el marco de la filosofía española centrán-
dose puntualmente en uno de sus máximos exponentes del siglo xx: 
Ortega y Gasset, filósofo y fenomenólogo, y sostiene que “la inter-
pretación de Ortega como fenomenólogo, sin anular otras perspec-
tivas, me parece ser la que mejor permite ver la estructura de la obra 
orteguiana” (p. 15). En opinión del autor “la inserción de Ortega en 
el movimiento fenomenológico es la mejor forma de contar filosófi-
camente con él en España” (p. 190). Una España efectiva-histórica en 
la búsqueda y encuentro de las huellas de aquella peregrina tras el 
exilio, que se salvaguarda en ese apego al cultivo inmediato y espontáneo 
de la vida.

A más de un siglo de que las Meditaciones del Quijote hayan visto 
la luz y de los distintos senderos que ha recorrido la filosofía de Or-
tega y su interpretación y recepción, La fenomenología de Ortega y 
Gasset, nos convoca a repensar la filosofía de este autor. Ello supone 
hacer una revisión completa de su obra; implica corregir los puntos 
de vista asumidos sobre el pensar orteguiano, pero al mismo tiempo 
implica también, repensar la historia de la filosofía en España, en 
especial en el siglo xx. Cierto es que a Ortega se le debe la introduc-
ción de la fenomenología en su país, en un momento clave del pensar 
fenomenológico; pero, del mismo modo, a él se le debe la recepción 
de una idea de fenomenología desviada de sus intenciones origina-
rias, desvío que tuvo un gran impacto en España y en México como 
consecuencia de la idea que de ésta recibieron y asumieron sus discí-
pulos y colegas más allegados: Rodríguez-Huéscar, Zubiri, Julián 
Marías, María Zambrano y José Gaos, entre otros.

La introducción de la idea de un Ortega que ha sabido compren-
der la fenomenología y llevarla a su obra en la génesis y despliegue de 
la razón vital, nos obliga, por tanto, a hacer una revisión de la mane-
ra en la que sus discípulos también se alejaron del pensar fenomeno-
lógico. Si Ortega, aun en contra de sus propias ideas y valoración de 
su filosofía, está en la línea correcta de un pensar fenomenológico 



221Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 217-221

que atiende al llamado a las cosas mismas como búsqueda de sinceri-
dad en nuestro trato con las cosas (pp. 76 y 79), que piensa la filoso-
fía a través de la vida como realidad radical (pp. 159 y 163), entonces, 
¿por qué no pensar que a través de la recepción de la filosofía de 
Ortega, hay en algunos de sus discípulos, no sólo errores de inter-
pretación, sino una correcta aplicación del método fenomenológico? 
Pensar esta posibilidad es una de las líneas que abre Javier San Martín 
con su libro. Más allá de las ideas contenidas en esta obra fundamen-
tal está latente, o anunciado, el horizonte de nuevas líneas de inves-
tigación que se abren y las cuales es preciso y necesario explorar. 

Cintia C. Robles Luján

Universidad Veracruzana, México

robleslujan_83@hotmail.com




