
139Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 139-163

Recibido: 14/01/15 • Aceptado:17/01/15

De la fenomenología trascendental  
a la estética trascendental: originalidad  

y primordialidad en el mundo de la vida

Ramsés Leonardo Sánchez Soberano

Universidad La Salle, México

ramsessanchezsoberano@gmail.com

Resumen

El objetivo de este artículo consiste en explicitar la rela-
ción entre el mundo de la vida (Lebenswelt) y los conceptos 
de originalidad (Originalität) y primordialidad (Primordiali-
tät) en la filosofía de Edmund Husserl, tomando como pun-
to de partida la idea de que una ontología del mundo en 
general requiere del análisis fenomenológico trascenden-
tal. Para ello, debemos explicar cómo se relaciona la filoso-
fía trascendental con la estética trascendental y, así, poner 
fenomenológicamente, como precondición de toda temati-
zación, aquello que está fuera de la teoría y de la reflexión, 
es decir, el mundo de la vida natural como principio.

Palabras clave: originalidad, primordialidad, mundo de la vida, 

Weltanschauung, estética trascendental y fenomenología trascendental. 

mailto:ramsessanchezsoberano@gmail.com


140 De la fenomenología trascendental a la estética trascendental: originalidad y primordialidad  
en el mundo de la vida • Ramsés Leonardo Sánchez Soberano

From Transcendental Phenomenology  
to Transcendental Aesthetics: Originality  
and Primordiality in Lifeworld

Abstract:

The aim of this article is to explain the relationship between 
lifeworld (Lebenswelt) and the concepts of originality (Origi-
nalität) and primordiality (Primordialität) in the philosophy 
of Edmund Husserl, based on the idea that, in order to gain 
access to Ontology of the world in general, it is necessary to 
do the transcendental phenomenological analysis. This is 
why we need to explain how the Transcendental Philosophy 
relates to the Transcendental Aesthetics and, phenomeno-
logically, therefore, how it places all what is outside of theo-
ry and reflection (i.e., the natural world) as a precondition 
for all classifications.

Keywords: Originality, Primordiality, Lifeworld, Weltanschauung, 

Transcendental Aesthetics and Transcendental Phenomenology.



141Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 139-163

A Miguel García-Baró,
por su modélico magisterio.

Introducción1

El planteamiento del mundo de la vida, a partir de una ciencia capaz 
de elucidar genéticamente el sentido del ser del mundo, es el tema 
de este trabajo. En él se desarrolla un señalamiento de Husserl, es-
crito en 1924, en el manuscrito de investigación A iii 4 “Ontologie 
(Eidetik und Ihre Methodologie)”. El texto comienza elucidando la es-
tructura general de los mundos circundantes y revela el sentido del 
a priori del mundo de la vida y así, de esta manera, la Lebenswelt es 
entendida como lo dado con anterioridad a todo proyecto práctico 
y, una vez que es puesta en relación con la Weltanschauung, muestra 
que las prácticas exoteóricas y pretemáticas son aún susceptibles de 
reducción. Así, es posible señalar que, si la praxis está constituida 
más allá de la mera voluntad subjetiva, entonces, el ego no puede 
permitirse continuar en su ingenuidad inicial y debe pensar la “histo-
ria secreta” de su propia constitución. Si en el mundo de la vida, nos 
encontramos en el ámbito donde tomamos a cada momento una ac-
titud peculiar –gracias a la cual hablamos con los demás, vivimos en 
comunidad, amamos y odiamos–, estas situaciones cotidianas me-
recen obtener una relevancia fenomenológica. Desde esta pers
pectiva  y debido a la problematización de la actitud como tema 
fenomenológico, será posible dar cuenta de la vida cotidiana sin ne-
cesidad de una ciencia extraña a la vida, incapaz de exhibir la parti-
cipación viviente en el mundo cultural.

1  Una primera versión de este texto fue presentada en el Congreso Welt y Lebenswelt, 
que se llevó a cabo los días 3 y 4 de abril de 2014, en la Facultad de Filosofía y Letras de 
la Benemérita Universidad Autónoma de Puebla, organizado por el Dr. Román Alejan-
dro Chávez Báeza, a quien doy las gracias por su invitación y amable acogida. Las últi-
mas reflexiones añadidas después, surgieron a partir de las discusiones llevadas a cabo 
en el seminario “Filosofía y fenomenología del ser” con sede en la Universidad la Salle 
de México.
	 Agradezco al profesor Dr. Ulrich Melle y al profesor Dr. Thomas Vongehr, por permi-
tirme consultar los Husserl-Archief en el Hoger Institut voor Wijsbegeerte, así como al 
profesor Dr. Heinz Leonardy, por su inestimable ayuda en mi estancia de investigación, 
en los Archives Husserl en Louvain-la-Neuve, en la Université Catholique de Louvain.



142 De la fenomenología trascendental a la estética trascendental: originalidad y primordialidad  
en el mundo de la vida • Ramsés Leonardo Sánchez Soberano

Una ciencia tal exige necesariamente una ontología del mundo 
de la vida. Ella sería la ciencia “apriórica”, cuya tarea consistiría 
en describir y aprehender las estructuras generales propias de la re-
latividad subjetiva y la praxis intersubjetiva. Debe ser desarrollada 
con independencia de los intereses subjetivo-trascendentales y con 
anterioridad a la actitud reflexivo-trascendental, sobre el suelo mis-
mo del mundo de la vida. Por ello será expuesta en concomitancia 
con una ontología dispuesta a mostrar cómo es constituida la inge-
nuidad propia de un mundo circundante, para que sea capaz de cap-
tar, en ultimidad eidética, el sentido del ser del mundo de la vida en 
general: allí donde se pone en práctica la vida subjetivo-relativa, con 
anterioridad a las idealizaciones científicas, a la actitud objetivista y 
a la intencionalidad temática.

Una ontología del mundo de la vida revelaría cómo previamente 
ha sido dado el mundo antes de cualquier tematización y descrita a 
partir de las formas generales de la donación que le es propia, no 
permitiría comenzar con ninguna ontología realista como material 
original de la intención. El mundo natural es el mundo dado de in-
mediato como estrato fundamental, el mundo originario dándose a 
sí mismo sin intervención tematizadora alguna.

Esta situación primerísima nos ha llevado a pasar de la fenome-
nología trascendental como el análisis donde es puesto el ser en va-
lidez con independencia de la subjetividad (Kern, I: 1964) a la 
estética trascendental, en tanto que corresponde a la ontología des-
criptiva del mundo preteórico de la vida en la región naturaleza, a 
partir de variaciones eidéticas pertenecientes a la región de la imagi-
nación. Esta ampliación ha hecho posible pensar el mundo como el 
eidos de la experiencia y asumir, al mismo tiempo, que lo anterior a 
la revelación del ser del mundo no es un ser más originario, como 
sugiere la vi Cartesianische Meditation de Fink (1988), sino la estruc-
tura formal sobre la que es posible pensar las condiciones para todo 
aparecer. Fue así que los términos “originalidad” (Originalität) y “pri-
mordialidad” (Primordialität) fueron solicitados.

Con la acepción de “originalidad”, partimos de experiencias 
perceptivas dadas, esto es las “leibhaftig”, gracias a las cuales dis-
tinguimos entre lo originalmente dado a la experiencia mundana 



143Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 139-163

y lo dado a la experiencia trascendental. Por otro lado, con el con-
cepto de primordialidad, hemos establecido el carácter originario 
de esta originalidad, transitando de lo ordinario a la fundación de 
la originalidad (Husserl, 1973: pp. 378-391). Así fue posible fundar 
legítimamente percepciones ulteriores. Si la percepción primor-
dial, propia de la fenomenología trascendental puede establecer 
cualquier otra percepción, sacamos, gracias a la estética trascen-
dental –a partir del desdoblamiento del mundo en imagen–, otros 
momentos perceptivos derivados de esta originalidad. Así, alcanza-
mos la estructura eidética del mundo preteórico, comprendiendo 
que la constitución histórica del mundo de la vida, a partir de las 
visiones del mundo, no sólo exige abstraer el carácter solipsista del 
ego cogito, sino que muestra además que él está constituido origina-
riamente por aquéllas. La Weltanschauung –opuesta al comienzo fi-
losófico que parte de la “empiria”, en tanto que es la búsqueda de 
un principio que construye desde cero– se revela como el modo 
de donación original del mundo de la vida y explica genéticamente 
cómo es puesto en validez el ser histórica y cotidianamente. A par-
tir de lo anterior, se mostraría que la fenomenología constituye la 
genética del aparecer en general, de acuerdo con los múltiples mo-
dos de vida del ego.

Con todo, la indicación husserliana sobre la que ha trabajado esta 
meditación señala lo que sigue: 

¿Qué hay que estudiar aquí [para una ontología del mundo]? La 
Weltanschauung,2 el mundo de la experiencia, la forma estética 
del mundo (el concepto de mundo natural), como forma del 
mundo experimentado. Si estudio de antemano las expresio-
nes, sus formas, las formas de sus significaciones, sus núcleos, 
etc., entonces construyo conceptos de todo ello. Si ahora cons-
truyo el concepto de la naturaleza del mundo, gano el modo en 
el que hay leyes evidentes (y lo apriórico sobre el reino predica-
tivo) y el reino de las formas de aquellas “oraciones” expresables 

2  La noción de Weltanschauung “visión total del mundo”, “cosmovisión”, será conserva-
da en el original alemán únicamente para los fines propios al texto que presentamos.



144 De la fenomenología trascendental a la estética trascendental: originalidad y primordialidad  
en el mundo de la vida • Ramsés Leonardo Sánchez Soberano

(sustratos, oraciones, etc.); por tanto, gano las leyes evidentes 
de las estructuras necesarias de un mundo en general.

Sin embargo, si permaneciera en esta ingenuidad, ¿podría comenzar 
cualquier cosa, desde un captar, desde las generalidades esenciales y 
leyes esenciales, sin tener necesidad de la idea platónica y de su confi-
guración para un pensar evidentemente racional (Ms A III 4: p. 24 b).3

Planteamiento e importancia del problema

El texto que sigue pretende definir las condiciones para dar claridad 
a la constitución genética del ser del yo natural. Para hacerlo, pre-
sentará cómo la fenomenología trascendental trata la constitución 
preontológica del mundo y lo hará de acuerdo con la estética tras-
cendental. Es sabido que fue hasta principios de la década de 1930 
que Husserl replanteó la validez de la Weltanschauung para ascen-
derla a la dignidad de un proyecto originario de la fenomenología 
trascendental (Bernet, 1994: p. 98 y ss). Con ello, comienza a con-
trarrestar el “grave error” de la Weltvernichtung tan presente en los 
análisis de Ideen i (Husserl, E, 1976: Hua III/1, § 49, p. 103)4 en don-
de la correlación fue fraccionada entre la presentación del mundo 
(Weltvorstellung) y el mundo vivido (lebendige Welt). Con la Weltverni-
chtung, se mostraría, en un primer momento, un proceder cartesiano 
que conservaba la idea de que el ser evidente es inmanente y el ser 

3  “Was ist da zu studieren? Die ‘Weltanschauung’, die Welt der Erfahrung, die ästheti-
sche Weltform (der ‘natürliche Weltbegriff’) als Form der erfahrenen Welt. Ich studier-
te vorher die Aussagen, ihre Formen, die Formen ihrer Bedeutungen, Kerne etc. Ich 
bildete also Begriffe über all das. Jetzt bilde ich Begriffe des Natur der Welt, ich gewin-
ne wie dort evidente Gesetze (und Apriorische über das prädikative Reich) und das 
Reich der Formen von darin aussagbaren ‘Sätzen’” (Substrat – Sätzen etc.), so hier evi-
dente Gesetze der notwendigen Strukter einer Welt überhaupt”.
	 ‘Ich verbliebe in dieser Naivität. Aber könnte ich irgendetwas anfangen, ohne von 
des platonischen Idee und ihrer Ausgestaltung zu einem evidenten rationalen Den-
ken, von einer Erfassung von Wesensallgemeinheiten und Wesensgesetzen Gebrauch 
zu machen?”.

4  “Das absolute Bewußtsein als Residuum der Weltvernichtung” [La conciencia abso-
luta como residuo de la nadificación del mundo].



145Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 139-163

dubitable, trascendente. Este dualismo sustancializaría el carácter de 
la res cogitans y la res extensa y obstaculizaría, a su vez, la comprensión 
de la constitución trascendental.5 La desatención del mundo como 
correlato comprendería una renuncia al a priori trascendental de la 
intencionalidad. Una disfunción de su carácter preegológico. Así, 
consolidaría un solipsismo a partir de la suspensión de la validez 
apriórica de la intencionalidad, al poner, irremediablemente, el apa-
recer a disposición del ego. En ello consiste la importancia de su re-
formulación. 

El replanteamiento dice, por un lado, que con la introduc-
ción  de  la Weltanschauung, Husserl podría tratar la donación del 
mundo de acuerdo con su propia historicidad, ofreciéndola genéti-
camente, más allá de entregarla cósicamente a la intuición; por el 
otro lado, se sostiene que esta “cosmovisión” podría ser destruida y 
aniquilada, sin violentar el principio fenomenológico del a priori de 
la intencionalidad. Este cambio hizo posible mostrar la condición 
práctica del ego dirigido interesadamente a un quehacer, a sus va
lores, juicios, etc. Con todo, reformulación tal permite acceder a 
una mereología que incluiría diferentes estratos de los mundos 
familiares,6 que podrían ser ampliados y captados a partir de diver-
sos intereses prácticos, de diferentes problemas urgentes, preocu-
paciones vitales, etc.7 Además, podría conducirnos a la posibilidad 
de abolir el mundo sin tratarlo según la gramática del objeto (ya 
que el mundo no pertenece al campo de las donaciones cósicas, ni 
es agotado en la experiencia). 

5  Conocido como el camino cartesiano (Kern, I, 1962: pp. 303-349), el problema del 
solipsismo se presentará como un problema de difícil superación (ver Hua V: pp. 149-
155, “Nachwort”), donde Husserl considera un “grave error” haber sugerido el idealis-
mo presentado en Ideen I (Hua III/1, véase la nota 8 de este trabajo), en asociación con 
una concepción solipsista de la subjetividad trascendental. Ver: Bernet, R, 2004: pp. 119 
y ss.; Kern, I, “Die Lebenswelt als Grundlagenproblem der objektiven Wissenschaften 
und als universales Wahrheits und Seinsproblem”, en Ströker, ed., 1979: pp. 68-78. Ver, 
también, Totalidad e Infinito (Lévinas, 2002).

6  Fundados en la relación entre el mundo-Uno y los mundos particulares, relatividad 
en la que el mundo aceptaría ser distinguido de acuerdo con horizontes primarios que 
Husserl llamará “mundos primitivos” (Husserl, Hua XXXIX: pp. 523-524).

7  Ver: Hua XXXIX: pp. 519-525.



146 De la fenomenología trascendental a la estética trascendental: originalidad y primordialidad  
en el mundo de la vida • Ramsés Leonardo Sánchez Soberano

Dichos análisis fueron llevados a cabo gracias a la Horizontinten-
tionalität.8 Con ella, Husserl puede pensar diferentes modos de do-
nación que van ampliándose más allá de lo presente. Uno es el 
horizonte retencional y protencional, el cual circunda aperceptiva-
mente la captación presente de un objeto. El otro es el lado de la 
motivación activa y pasiva, aquel que impulsa al yo a llevar a cabo 
una serie de actos diversos, a realizar una posibilidad de experiencia 
antes que otra, a ampliar o estrechar el campo de visión, etc. Esto 
significa que los modos inherentes a la intencionalidad de horizonte 
auxiliarían a plantear la continuidad de la vida del sujeto, sus moti-
vaciones y, en general, la relación entre las modalidades prácticas y 
eidéticas sobre las que se plantean los hábitos trascendentales del yo 
de la actitud fenomenológica. 

Ambas consideraciones serán fundamentales para la intelección 
de este discurso. 

Husserl y Fink: ontología o fenomenología trascendental

Es necesario aclarar, antes de continuar con nuestra problemática 
directriz, ciertos elementos sobre los cuales debemos sustentarnos. 
El primero conviene al problema del ser del mundo y el de su cons-
titución así como al método de análisis que le es propio. Éste debe 
responder a la pregunta: ¿cómo se constituye el ser del mundo en 
concomitancia con lo que fenomenológicamente le es propio? Gra-
cias a ello podremos saber si la fenomenología trascendental es ante-
rior o no a la ontología que influye en Eugen Fink y sobre la que 
están hechas la mayoría de las críticas a Husserl. 

Contemporáneos a los años del descubrimiento de la intencio-
nalidad de horizonte son los esbozos de Eugen Fink a la vi Cartesia-
nische Meditation (1998). En ellos, se sostiene que el concepto de 
donación, mantenido en la idea de predonación del mundo, asumiría 
la condición de la percepción mundana como dada en el presente, es 

8  Fundamentalmente los desarrollos de principios de la década de 1920: Husserl E, 
1974: p. 207. 



147Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 139-163

decir, un modo de la experiencia del campo correlativo. Esto explica 
por qué, para Fink, la idea de horizonte de todo horizonte, despren-
dida de la Horizontintentionalität, estaría fundada en la presentifica-
ción de la conciencia y en los horizontes abiertos a partir de la 
impresión originaria. Fink asegura que Husserl, aún sin determinar 
de antemano una ontología peculiar, está obligado a abrir ciertas 
brechas para el cumplimiento de experiencias concordes a favor de 
una ontología específica (material o formal). Eso le permite asumir 
que la idea de mundo como predonación tendría su base en una do-
nación presente, que retrorreferiría el mundo a una donación que 
solo tendría validez en el tiempo de la conciencia y que estaría fun-
dada en una percepción originariamente subjetiva. La impresión ori-
ginaria, en esencia, presente, sacaría, a través de los horizontes 
retencionales y protencionales, lo dado alrededor del objeto presen-
te. El análisis horizontal sería reconocido solo desde las experiencias 
y los campos que se abren a la conciencia. Con ello, la conciencia 
sería últimamente el artífice de la existencia del mundo. 

Es verdad que Fink sustituye la predonación por una preestruc-
tura trascendental del ser, para encontrar en ella un residuo fenome-
nológico que pueda sobrevivir a la reducción. Sin embargo, con esta 
estrategia, privilegia la ontología frente a la intuición, la razón, la 
lógica, los conceptos y el lenguaje, pues considera que ellos han na-
cido mundanamente.9 Si estas “notas” mundanas debían ser conser-
vadas “trascendentalmente”, para entonces preservar la subjetividad 
una vez operada la reducción, con esta vía, Fink pone en relación la 
“razón humana” y la “razón trascendental” (al precio de disimular 
cierta independencia entre esta última y su origen humano). Esto 

9  “Darin liegt nun ein zentrales Problem beschlossen. Haben wir wirklich in äusserster 
Radikalität die phänomenologische Epoché zur Durchführung gebracht, so muss da-
mit implizite der Einklammerung verfallen sein auch die in mundanen Entwicklungs-
prozessen erworbene Disposition zu theoretisieren, d. h. die weltlich erwachsene 
Vernunft, Logik, Begrifflichkeit und Sprache” (Hua Dok II/1, p. 77). [Ahora aquí hay un pro-
blema central. Si hemos llevado a cumplimiento efectivamente la epojé fenomenológi-
ca con una radicalidad extrema, entonces la disposición a teorizar adquiere, en los 
procesos mundanos de desarrollo, esto es, en la razón, la lógica, la conceptuación y la 
lengua nacidas mundanamente, que deben caer también implícitamente en la puesta 
entre paréntesis].



148 De la fenomenología trascendental a la estética trascendental: originalidad y primordialidad  
en el mundo de la vida • Ramsés Leonardo Sánchez Soberano

señala que, si el advenir constitutivo de la vida trascendental precede 
todo ser, ya que ésta sería la única que puede constituirlo, y debe ser 
purificada de toda apercepción humana, entonces, no puede ser ex-
perimentada sino por aquello que la constituye. Con lo anterior, 
Fink debe confrontar el problema de la metafísica occidental y expli-
car cómo entran en relación el ente y lo trascendental sin caer en 
aporía. Para intentar responder a dicha cuestión, comienza asumien-
do, por un lado, un ser que debe recibir el nombre de “ente” y, por 
el otro, la necesidad de trascender la vida natural, al hacer de ésta un 
momento a eliminar, llegados a la reflexión trascendental. Fink ya no 
pudo llegar más lejos frente a dicha antinomia. Ella pregunta por la 
esencia del ser del ego en tanto que ser eminentemente escindido 
entre lo natural y lo trascendental. 

Husserl ofrece una vía propia. Para él, si el “Vor-sein” puede ser 
directamente tematizado por reflexión y devenir un ser “en 
vivencia”10 (erlebnismäßigen “Seins”), es porque el “Vor-sein” debe ser 
entendido como una categoría que pertenece a la teoría del conoci-
miento, no a la ontología.11 Es decir, aquello que está antes del ser 

10  “Daher ist der Urstrom als solcher, das Strömen in seiner Weise des erlebnismäßigen 
‘Seins’ immer außerthematisch, außer für den Phänomenologen, der eben damit aus die-
sem Vorsein Sein schafft und somit allein die transzendentale Subjektivität, die er selbst 
ist (und die der Anderen), nach ihrem erfahrbaren Sein als seiend hat: Er bildet transzen-
dentale Apperzeptionen, durch die das transzendentale Ich mit allem, was es in sich ist, 
Stromform etc., transzendental apperzipiert und somit vorgegeben ist; er konstituiert 
die ‘transzendentale Welt’” (Hua XXXIV, texto no. 10: p. 183). [Así que el flujo originario 
como tal, el fluir en su modo de “ser” en vivencia es siempre extratemático, exterior para 
el fenomenólogo que, precisamente por ello, forma el ser desde este pre-ser y, en conse-
cuencia, tiene solamente por ente la subjetividad trascendental que es él mismo (y aquel 
otro), según su ser experimentable: él forma las apercepciones trascendentales por las 
cuales el yo trascendental, con todo lo que él es en sí, forma de flujo, etc., es apercibido 
trascendentalmente y, por tanto, pre-dado; él constituye el “mundo trascendental”].

11  Desde la fenomenología estática:: “die universale Struktur der Weltgeltung, die 
Enthüllung der Geltungsstruktur in Rückbeziehung auf die ontologische Struktur als 
die der geltenden Welt selbst. Geltungsstruktur = das System der Geltungsfundierun-
gen” (Hua XV: p. 615). [La estructura universal de la validez del mundo, el descubrimien-
to de la estructura de validez en relación retrospectiva con la estructura ontológica en 
tanto que la del mundo válido mismo. Estructura de validez = el sistema de las funda-
ciones de validez]. Sin embargo, todo el parágrafo es citable aquí (pp. 613-617), especial-
mente en lo que atañe a la confrontación entre la fenomenología estática y genética y 
su relación, que pronto se abordará, con lo originario y lo primordial.



149Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 139-163

del mundo no es un ser más originario, sino la estructura que hace 
posible su intelección, esto es aquello sobre lo cual reposan las con-
diciones para el acontecimiento del ser. Esta meditación no es exclu-
siva de finales de la década de 1920. La idea de una precondición 
capaz de sobrevivir a toda donación (y que ella misma sea irreducti-
ble) ya se había anunciado genéticamente en los §§ 6 y 7 de la Quin-
ta Investigación de las Logische Untersuchungen de 1901. En este texto 
recibió el nombre de “flujo originario”. Con esta acepción, Husserl 
indicó que en el fluir mismo se ofrecen compromisos ontológicos a 
las vivencias en modos siempre extratemáticos y esto como una ex-
cedencia constante del campo de atención del fenomenólogo –pues 
él formaría parte de tal flujo–. Así, regresando a los problemas abor-
dados a principio de la década de 1930, cuando Husserl afirma que 
“el fenomenólogo constituye el ‘mundo trascendental’” está critican-
do la introducción de la ontología como el rasgo más originario de 
la meditación fenomenológica general. 

Lo anterior responde a cómo supera Husserl la antinomia en la 
que Fink se había estancado. Entiende que lo trascendental es ante-
rior a cualquier acontecimiento del ser, incluso natural, y que debe 
ser visto como el ámbito último que prepara cualquier tipo de dona-
ción ontológica, ya que juntamente con el ser es nombrada la subje-
tividad. Esto señala que la intencionalidad, en tanto que es estructura 
de la donación del mundo, le precede. Queda así destacado que la 
fenomenología trascendental es concebida como el camino de eluci-
dación de las formas de donación del ser a la subjetividad y, de acuer-
do con las posibilidades modales propias a la peculiaridad de los 
correlatos (actos de espera, de gusto, de deseo, de rechazo, etc.), así 
como a las habitualidades que corresponden al ego mundano12 (hábi-
tos de un mundo familiar, especial, psíquico, esto es, a la actitud 

12  “Und wenn Erkenntnis sich auf sich selbst bezieht, so ist es dann nur möglich, weil 
die Erkenntnis selbst ‘seiend’ ist. Nicht nur der Gegenstand, und nicht nur das Erken-
nen selbst sind jeweils, ‘Seiendes’, sondern der Bezug ist ein seiender Bezug: ein ‘Seins-
verhältnis zwischen zwei Seienden’” (Hua Dok II/1, p. 79). [Y cuando el conocer se 
relaciona consigo mismo, entonces esta relación solo es posible porque el conocer 
mismo es un “ente”. No solamente el objeto, ni únicamente el conocerse a sí mismo son 
respectivamente “entes”, sino que la relación es una relación óntica: una “relación de 
ser entre dos entes”].



150 De la fenomenología trascendental a la estética trascendental: originalidad y primordialidad  
en el mundo de la vida • Ramsés Leonardo Sánchez Soberano

natural en general). Al exponer la filosofía trascendental, Fink limi-
ta los correlatos de conciencia a la gramática del ente (en contra de 
lo expuesto por Husserl en, p. e., Hua XVII, § 8), obligando a pen-
sar una forma única de darse el ser en su acontecer efectivo, pues 
acepta que todo correlato es un ente en el momento en el que la 
conciencia “opera” una intención, incluso si ella es lo intencionado. 
De este modo, Fink realizaría un doble sometimiento: por un 
lado, llevaría el análisis trascendental a la gramática del ser y, por el 
otro, obligaría a aceptar que la reflexión trascendental se agota en 
descripciones ónticas.

Sin embargo, la discusión sobre la primera ciencia del ser señala 
dos objetivos, el primero revela el carácter aporético de una filosofía 
que intentaría ser a la vez trascendental y ontológico-realista. El se-
gundo explica que, sin la elucidación originaria de las formas previas 
al ser, ninguna ontología podría distinguir entre las diversas regiones 
del ser del ente y, por ello, el análisis del mundo y su facticidad no 
estaría completo bajo una ontología unívoca, pues no sabría cómo 
distinguir entre las diversas regiones que se diferencian efectivamen-
te en sus prácticas. Esto último señalaría, en consecuencia, que la 
comprensión eidética de la actitud natural no está sometida única-
mente a la praxis.

Originalidad y primordialidad

Lo expuesto debió establecer la anterioridad de la fenomenología tras-
cendental a la ontología. De manera que, una vez puesto este principio, 
ya podemos preguntar: ¿es posible poner en relación la Weltanschauung 
con la Horizontintentionalität? Para responder tal cuestión, es necesario 
pensar la fundación originaria de la Weltanschauung, en el seno de la 
“estética trascendental”. Con este “paso”, podremos sostener que es 
posible identificar el mundo de la vida con el mundo primordial, sin 
descubrirnos obligados a ninguna intelección meramente conceptual o 
teorética. Para hacerlo, es necesario mostrar cómo entran en relación 
los conceptos de primordialidad y originalidad con el del mundo de la 
vida. De ello nos encargaremos en la siguiente parte.



151Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 139-163

En “Zum Begriff der Originalität”, texto de 1925 incluido en el 
tomo xiv de Husserliana, Zur Phänomenologie der Intersubjektivität, 
destaca su título, ya que va del concepto de experiencia original a la 
fundamentación de la estética trascendental. En el artículo, el título 
“Originalität” es puesto en relación con el de Primordialität. El segun-
do es indisociable de la experiencia perceptiva de la donación de un 
objeto (leibhaftig) y su exposición deudora de la distinción analítica 
de lo original en la experiencia mundana y en la experiencia tras
cendental. Esto señala, por un lado, que si la originalidad es lo pro-
pio como lo exclusivamente “mío” en el seno de lo original, ella debe 
comprender grados constitutivos, donde la “originalidad primordial” 
expresaría la esfera de lo que me es dado como lo propio (das Eigen).13 
Pero, por otro lado, si la Primordialität designa el carácter originario 
de la “originariedad”, desde ella podemos dirigirnos de lo ordina-
rio a la fundación de ésta, ya que la “percepción primordial” debería 
fundar cualquier “otra percepción” (que constituye la base de los mo-
mentos perceptivos de la originalidad derivada).14 De acuerdo con 
lo anterior, el concepto Primordialität debe ser entendido, para evitar 
el supuesto de un mundo trascendental absolutamente incomunica-
ble con el mundo natural, desde dos elementos previos: el primero, 
como la originalidad que envía a aquello que es anterior al yo en el 
orden de la donación; el segundo, como lo anterior en sí, en el orden 
de la fundación. Así, si la Primordialität como originalidad originaria 
o primordial, designa lo dado en la coincidencia entre la donación y 
la fundación, ella debe llevar lo originario a la autodonación del ego.

13  “Habe ich diese Reduktion auf meine Originalsphäre richtig durchgeführt und diese 
Sphäre selbst durchforscht –als die des mir Eigenen–, so habe ich damit die Welt schle-
chthin, die für mich als Umwelt und wahre Welt seiende ist, reduziert auf das von ihr, 
was mir original gegeben ist, also auf ein für mich jeweils im besonderen Sinne umwelt-
lich Subjektives” (Hua XIV, pp. 388-389). [Si he realizado correctamente esta reducción a 
mi esfera original, e incluso explorado esta esfera –como la de lo mío propio– entonces 
tengo con ello el mundo pura y simplemente, que para mí está siendo, en tanto que 
es mundo circundante y mundo verdadero, reducido a eso que me es dado originaria-
mente desde él, y por tanto, dado para mí en el sentido especial de lo subjetivo rodea-
do de mundo].

14  “Die primordinale Wahrnehmung fundiert jede andere Wahrnehmung” (Hua XIV, 
p. 390). [La percepción primordial funda cualquier otra percepción].



152 De la fenomenología trascendental a la estética trascendental: originalidad y primordialidad  
en el mundo de la vida • Ramsés Leonardo Sánchez Soberano

La fragilidad de la noción de realidad

De acuerdo con el problema de la relación entre lo natural y lo tras-
cendental, las dificultades no se hacen esperar: ¿no excluiría la origi-
nalidad originaria, designada por la primordialidad, cualquier 
relación con el mundo de la vida? Es decir, si la idea de primordiali-
dad sólo tiene relación con el problema de la constitución apresen-
tativa de la alteridad y con la forma de la esfera egológica de 
donación, practicada en el seno de la experiencia purificada por la 
reducción trascendental,15 entonces, ellas se rechazarían. Esta sepa-
ración prohibiría pensar la concreción socio-cultural, histórica e in-
tersubjetiva del mundo de la vida, en los términos donde la vida 
natural vive en su ingenuidad más propia. La distinción entre el 
mundo primordial y el mundo de la vida sería que el primero res-
pondería a la reflexión abstracta que comporta la egología, y el se-
gundo, a la concretud intersubjetiva. La relación entre el mundo de 
la vida y la vida trascendental sería implanteable. 

Así, para intentar superar este problema, es necesario recurrir 
a la estética trascendental, indisociable del planteamiento del ser a 
partir de la imaginación y la fantasía. Esta región, de acuerdo con su 
validez ontológica peculiar16 facilita la posibilidad de una estética de 
las percepciones sobre la base de lo imaginario. Ahí será posible pen-
sar el ser como pura manifestación; gracias a ello estaríamos prepa-
rados para alcanzar una ontología de lo irreal, recuperando y 
revitalizando la región de la imaginación. En ella los actos de con-
ciencia pueden abarcar dos o más regiones de existencia, asumidas 
como realidades que exceden las categorías clásicas donde ha sido 
tratado el problema de la existencia. Su aportación fundamental 
aceptaría que el desdoblamiento de lo dado en imagen permitiría 
pensar la operación subjetiva como realidad en la que el mundo 

15  Por ejemplo, Hua II, p. 44 y ss; Hua I, pp. 124 y ss., 61 y ss., Hua VI, pp. 153 y ss., Hua VIII, 
pp. 110 y ss.

16  Esto es, en tanto que región de los seres posibles: Bernet, R, 2004: pp. 143 y ss.



153Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 139-163

viene al ser.17 En la donación del mundo en imagen, la operación de 
la fantasía obtiene un realismo que obra de acuerdo con lo existen-
te en la percepción de imagen. En ella, lo percibido, como aquello 
que cae en una percepción efectiva, se dejaría experimentar como 
un “Dies-da”, un “esto-aquí”, un τó δε τι –de acuerdo con el léxico del 
parágrafo 14 de Ideen i–, que, una vez entregado a la imaginación, 
sirve de material de construcción de posibilidades censuradas para la 
cosa real, para lo que está ahí. Cuando el ser real es variado eidética-
mente entra en escena el “Als-ob”, el “como-si”, una variación subje-
tiva, intencional, libre, eidéticamente sólida, y que es una posibilidad 
consistente en la subjetividad, de acuerdo con principios eidética-
mente constatables (que sólo pueden ser constituidos en concomi-
tancia con la subjetividad). De manera que, si lo dado es variado 
eidéticamente a partir del “Als-ob”, entonces, es posible explicar el 
origen del ser desde su fenomenalidad: si el “Dies-da” es variado a 
través del Als-ob entonces, el origen del ser es indiscernible de la 
lógica de la manifestación. El “Als-ob” pone las condiciones formales 
para que lo eidéticamente posible en el “Dies-da” pueda ser llevado a 
cumplimiento. Por tanto, lo eidéticamente posible, auspiciado por la 
variación propia del “Als-ob”, anuncia que lo posible es inteligido de 
acuerdo con la Horizontintentionalität: el horizonte abre eidética-
mente lo posible, él es un principio ideal, no es cuestión de la volun-
tad del ego. 

Testificamos así la fragilidad de la noción de realidad, pues lo 
dado en la imaginación posee una validez ontológica capaz de posi-
bilitar una transformación efectiva del mundo circundante. Todo 
ello, a partir de horizontes eidéticamente abiertos desde la aprehen-
sión primordial y la impresión originaria. Es así como se revela el 
sentido positivo de lo que atañe fenomenológicamente a la inadecua-
ción de la experiencia. 

En tanto que la subjetividad, sólo egológicamente testificada, ha 
sido descrita de acuerdo con su operar intencional, el advenimiento 

17  Si en los §§ 22, 24 de la “Sexta Investigación” la imaginación y la presentación fueron 
analizados en relación con la percepción, en Hua XXIII (3 Kapitel, §§ 15-20) la noción de 
imagen será tratada más allá de la dicotomía metafísica presencia-ausencia, imagina-
ción-ausencia y fantasía-imagen mental o física.



154 De la fenomenología trascendental a la estética trascendental: originalidad y primordialidad  
en el mundo de la vida • Ramsés Leonardo Sánchez Soberano

del mundo en imagen permite pensar el ser sin someter la perma-
nencia de lo real a los términos de la μιμεσις (imitación). Ella sería 
también ποι′ησις (producción). Si el ser es correlativo a un mundo, 
antes de ser una falsificación del mundo real, habría un ser para cada 
mundo.18 En cada mundo posible, lo real y lo imaginario exigirían 
una mutua complementación, de acuerdo con el modo de ser corre-
lativo de esta o aquella región. Por tanto, una ontología de lo imagi-
nario muestra que el ser no está sometido a la aparición cósica; la 
designación de la materialidad cósica, como lo que pertenece origi-
nariamente al ser, exige una restricción de las posibilidades del “Dies-
da”: la cosa real excedería su presencia, ya que el acontecimiento de 
lo que es a partir de la materialidad del ente no es el último acon
tecimiento trascendental. La materialidad, de acuerdo con sus va
riaciones eidéticas consistentes,19 se muestra como lo que entra 
únicamente en las condiciones empíricas de un aparecer peculiar, 
pero no sería el carácter más originario del aparecer del ser. El mun-
do de la imagen obtendría su propio principio de individuación y la 
intencionalidad se autoafirmaría como la modalidad arquetípica de 
la conciencia de imagen. 

La Lebenswelt y la estética trascendental

Lo anteriormente propuesto debió establecer para los lectores que 
la estética trascendental aseguraría la mediación entre la Lebenswelt, 
es decir el mundo de la experiencia pura, y la primordialidad en 
general.20 Esta mediación podría ser articulada, por un lado, solo si 
la estética trascendental pudiera hacerse cargo de la distinción feno-
menológica entre las ciencias de la naturaleza y las del espíritu, dis-
tinción que debe ser fundada poniendo a prueba un nuevo método 

18  Esto señalaría que ni el monismo ni el relativismo podrían decidir el contenido de 
cada vivencia efectiva y ello obligaría a imposibilitar la desestimación, lo demostrare-
mos más tarde, de la interacción entre la ontología formal y la material. 

19  Esto es, al momento de la variación, al mundo imaginativo de lo dado. 

20  Ver: Farges, J, 2010: pp. 15-34.



155Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 139-163

para las ciencias positivas.21 Por otro lado, si la región de la naturale-
za material, la naturaleza del espíritu y el mundo del espíritu sirvie-
ran como material de construcción para suspender la validez de las 
ciencias positivas, solo lo hacen para llevar la distinción de las regio-
nes ontológicas fundamentales a la descripción de las estructuras 
aprióricas del mundo preteórico. Una vez que ellas puedan ocuparse 
de aquello que les corresponde, podremos captar la esencia fenome-
nológica de la Lebenswelt.

Esto requiere penetrar en las unidades ontológicas fundamenta-
les, para definir el dominio temático de la disciplina teórica que pue-
de jugar el rol de hilo conductor en la búsqueda de una descripción 
ulterior de la constitución trascendental. Si ambos caminos consien-
ten una estratificación apriórica del mundo predado, la estética tras-
cendental debe auxiliar a realizar el análisis ontológico y constitutivo 
de cada una de estas regiones. De este modo, ella, de inicio, debe 
estar referida a cada Umwelt, pues la división del mundo circundan-
te en experiencias preteóricas (Hua III/2: p. 152) sugiere que hay 
elementos necesarios en cada mundo, a partir de los cuales es posi-
ble distinguirlos entre sí. Esto señalaría que el ser natural del ego 
consiste en ser constituido. Si la región “naturaleza”es estudiada a 
partir de una ontología y, al mismo tiempo, desde una fenomenolo-
gía sistemática del fantasma, correlativa a la estética trascendental, 
entonces, se agudiza el estudio de la designación de este o aquel 
aparecer en concomitancia con el mundo natural.22 El acto de desig-
nar ayudaría a distinguir entre los mundos circundantes, familiares o 
especiales, en tanto que horizontes originales de tematización (ver 
Hua Mat IV p. 174). Esto indica un doble uso de la noción de natura-
leza: el primero respondería al “todo natural del mundo”, en tanto 

21  Para remediar las aproximaciones de Ideen II (ver Hua IV), Husserl comienza el análi-
sis de la constitución de la naturaleza material, animal y el mundo del espíritu, aunque 
estas tres regiones ontológicas no fueron justificadas. Ver Hua III/2, Beilage 33, p. 584.

22  Un mundo de cosas lastradas por predicados espirituales, es ya un mundo que ofre-
ce cosas a partir de significaciones peculiares. Según esto la estética trascendental 
debe ser auxiliada por la fenomenología de la significación y por la constitución del 
significado unitario de un mundo peculiar. Sobre la noción de mundo de cosas: Hua VI, 
pp. 149, 233; Hua XXIX, p. 295; Hua VIII, p. 235.



156 De la fenomenología trascendental a la estética trascendental: originalidad y primordialidad  
en el mundo de la vida • Ramsés Leonardo Sánchez Soberano

que representa la “totalidad de las realidades extensivas coexisten-
tes”, y sería una región del mundo real. El segundo residiría en aquel 
de la naturaleza coextensiva a lo que es realidad para el yo. Con ello, 
queda constituida la esencia de lo que llamamos “mundo natu-
ral.  Esto requiere mayor atención. No estamos ante una simple 
ambivalencia, sino frente a la función fundamental de la estética tras-
cendental. Aquí, ella puede ocuparse de la descripción del mun-
do, en tanto que “mundo de la experiencia”, y así hacernos posible 
pensar, por un lado, los actos de significación como modos origina-
rios del despliegue de la vida natural (donde estaría dado de antema-
no el ser) y, por el otro, la efectividad de la historicidad como lo 
instituido, sedimentado o reactivado sin cesar en el mundo de la vida 
natural, revelando su estructura genética. 

Gracias al tratamiento husserliano del mundo natural en tanto 
que concepto puro, a priori, eidéticamente invariable,23 situado en la 
experiencia erigida en la actitud natural, nos es dada una tesis ontoló-
gica donde está comprometido el mundo. Esto indica que el concepto 
natural de mundo toma la forma de un a priori ontológico en el que 
es confirmado que el mundo natural es lo predado ontológica y aprió-
ricamente.24 De esta manera, Husserl puede establecer que el retro-
ceso a las condiciones de la donación del ser conduce a pensar que la 
ontología material comprende la ontología de la naturaleza y, así, se 
hace efectiva la distinción final entre la ontología material y la formal: 
esta última pertenecería al conjunto de disciplinas aprióricas que 

23  Mientras que Avenarius habría pensado el mundo a partir de una concepción empí-
rica, fácticamente necesaria. Ver: Avenarius, R. 1905: pp. 6-31.

24  “Ich nicht nur sicher bin, gerade das und das vorzufinden, sondern auch, das ‘ich bin’ 
und dass eine Welt ist” (Hua XIII, p. 121). [Yo no sólo estoy seguro de encontrar anticipada 
y directamente esto y aquello sino también que “yo soy” y que un mundo es]; “Natur ist 
der einheitliche Inbegriff oder vielmehr […], das gesetzlich einheitliche Ganze alles 
raumlich-zeitlichen Daseins, also alles dessen, was Ort und Ausbreitung in dem einen 
Raum hat und Stellung bzw. Dauer in der einen Zeit. Dieses Ganze nennen wir die Welt 
oder die Allnatur” (p. 124). [La naturaleza es el conjunto unitario o, más bien […], el todo 
unitario legítimo de toda existencia espacio-temporal, por lo tanto, de todo aquello 
que tiene lugar y extensión en el espacio y posición o bien duración en un tiempo. A 
este todo le llamamos el mundo o la naturaleza en su totalidad].



157Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 139-163

constituyen la idea de la naturaleza.25 Cuando Husserl realiza una crí-
tica apriórica de la percepción natural para fundar filosóficamente las 
ciencias positivas de la naturaleza,26 debe ampliar científica y eidéti-
camente el concepto de mundo natural. Pero sólo al ampliar estética-
mente la donación del ser, comienza a pensar el mundo como el eidos 
de la experiencia. Gracias a este movimiento, es posible mostrar la 
esencia del mundo de la experiencia en tanto que posibilidad pura y 
eidéticamente consistente y, al mismo tiempo, en tanto que forma 
apriórica del mundo posible de la experiencia.27

Resultados

Únicamente para los fines alcanzados en esta investigación –de 
acuerdo con lo esbozado al principio–, señalaremos dos logros: 

I. Quedó establecido que la estética trascendental es la ontología 
descriptiva del mundo preteórico de la vida (tal como está siempre 
predada en la experiencia natural), y también de la región de la na-
turaleza (en tanto que es una región fundamental de este mismo 
mundo predado). Así, si el título “mundo natural” designa el mundo 
en tanto que es dado de inmediato como el estrato fundamental y 
originario de este mismo, la estética trascendental abarcaría tanto el 
mundo de la vida predado a la experiencia, y caracterizado por su 

25  “Die ‘Ontologie’ der Natur entfaltet in ihren Disziplinen den reinen formal-allge-
meinen Sinn der natürlichen Thesis oder die Gegebenheit der natürlichen Einstellung 
als solcher” (Hua XIII, p. 135). [La “ontología” de la naturaleza desarrolla en sus disciplinas 
el sentido puramente formal-universal de la tesis natural o de la donación de la actitud 
natural como tal].

26  Ver Hua XIII, pp. 120-138.

27  Si hay una aparente ambigüedad aquí, a decir, cuando la ontología material designa 
tanto la teoría pura de la idea de naturaleza en tanto que región fundamental (en rela-
ción con la descripción eidética de la percepción de la cosa natural), y la teoría pura de 
un mundo de experiencia posible (en tanto que mundo de la actitud natural o mundo 
preteórico de la vida), la reflexión acerca de la unidad entre las formas de la intelección 
del ego natural debe aclarar sus correspondientes alcances y, al mismo tiempo, deter-
minar las regiones a las que corresponden cada una de aquellas.



158 De la fenomenología trascendental a la estética trascendental: originalidad y primordialidad  
en el mundo de la vida • Ramsés Leonardo Sánchez Soberano

inmediatez intuitiva, como el mundo sensible, caracterizado por su 
originariedad fundativa. Si el mundo de la vida es el mundo primor-
dial en tanto que fundación originaria de la predonación de la expe-
riencia, la estética trascendental ofrecería “la forma sistemática 
global de una experiencia posible en general”, encargándose “del sis-
tema de la experiencia posible en tanto que mi ‘experiencia origi-
nal’”, donde la experiencia sería llevada a cumplimiento por el yo. 

Con todo, si la estética trascendental debe ser entendida como la 
constitución estática del mundo en tanto que unidad de la experien-
cia efectiva y posible, y como el camino de la constitución primor-
dial hacia la constitución intersubjetiva28 entonces, la primordialidad, 
como originalidad originaria, debe ser buscada en el ámbito que da 
sentido y soporta la experiencia ingenua, pues, según la nota de 
Husserl: “no podemos decir que la experiencia egológica sea absolu-
tamente original, [ya que] la experiencia original, en el sentido más 
amplio, es la intuición directa, la captación directamente intuitiva de 
realidades mundanas, respectiva a las posibilidades” (Hua XIV, p. 384, 
nota 1).29 Así, la asociación entre la primordialidad egológica y la 
originalidad relativa, ya no permite identificar el mundo de la vida 
con la primordialidad egológica: el mundo es dado en una originali-
dad absoluta, independientemente de la primordialidad egológica y, 
así, liberado de la percepción pura y fundacional. De modo que la 
percepción natural es independizada del núcleo egológico puro, ex-
hibiendo el esquema de modificación, donde la experiencia natural 

28  “Was da universales Thema ist, das ist die gestammte systematische Form mögli-
cher Erfahrung überhaupt. Transzendentale Aesthetik beschäftigt sich zunächst mit 
dem System möglicher Erfahrung als meiner, des Erfahrenden, ‘originaler Erfahrung’ 
(primordialer). Und dann in höherer Stufe mit der möglicher Erfahrung des Ich-All, der 
universalen in möglicher Einverständnisbeziehung stehenden Subjektivität” (Ms A VII 
20, 61 a-b). [Lo que aquí es el tema universal es la forma sistemática originada de una 
experiencia posible en general. La estética trascendental se ocupa inicialmente del siste-
ma de la experiencia posible, en tanto que representa lo mío, el que experimenta, de la 
“experiencia original” (primordial). Y así en un nivel superior de la experiencia posible 
del yo-todo, de la relación de intelección mutua de la subjetividad que permanece].

29  “Das sagt hier nicht, in egologisch reduziert. Die egologische Erfahrung kann man 
absolut original nennen; die originale im weiteren Sinn ist direkte Anschauung, direkt 
anschauende Erfassung mundaner Wirklichkeiten bzw. Möglichkeiten”.



159Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 139-163

se revela como el modo más básico de la subjetividad, a partir de la 
cual es posible pensar la transformación efectiva del ego. 

Sin embargo, si lo primordial ofrece algo originario, no puede 
decir nada de la originalidad concreta del mundo. El mundo de la 
vida es puesto en relación con la primordialidad sólo cuando él toma 
el sentido de fundamento preteórico y como el origen relativo al 
“mundo científico”. Como apunta Julien Farges en “Monde de la vie 
et primordialité chez Husserl” (2010), esto explicaría por qué Hus-
serl llevó en la Krisis la originariedad y la originalidad, inscritas en el 
mundo de la vida, a pensar la Lebenswelt como mundo primordial, 
con ello pudo convertirla en un correlato correspondiente a una 
modalidad formal de la conciencia. Al devenir anschauliche Welt, la 
Lebenswelt ya no se agotaría en la sensibilidad: ella sería puro padeci-
miento pre y exoteórico.30

La Lebenswelt deviene, así, “horizonte de una experiencia posible 
de cosas” (Hua VI: p. 141) de donde este horizonte está predeter
minado por las operaciones efectivas de los otros, sus predicados 
espirituales, las ciencias que les sirven de idealizaciones, etc., como 
parte de la Weltanschauung. De modo que, desde el mundo dado ori-
ginariamente como Weltanschauung, es vivido todo como un experi-
mentar primordial. Así, la Weltanschauung y la Lebenswelt confirmarían 
la “unidad concreta del mundo de la vida” como el excedente del 
mundo “de las ‘cosas’” (Hua VI, p. 133).31 Las cosas del mundo de la 

30  Hua VI, pp. 22, 28, 29, 34, 38, 50, 51, 97 y pássim. Especialmente: p. 141: “Wie haben wir 
die Lebenswelt als ein im voraus feststehendes universales Feld solcher feststellbaren 
Tatsachen? Sie ist die raumzeitliche Welt der Dinge, so wie wir sie in unserem vor- und 
außerwissenschaftlichen Leben erfahren und über die erfahrenen hinaus als erfahrbar 
wissen”. [¿Cómo tenemos el mundo de la vida en tanto que un campo universalmente 
estable con anticipación de tales hechos constatables? Él es el mundo espacio tempo-
ral de las cosas, tal como lo experimentamos en nuestra vida pre y exoteórica y además 
lo experimentamos en tanto que lo conocemos como experimentable].

31  “Aber diese wie jede Idealität ändert nichts daran, daß sie menschliche Gebilde sind, 
auf menschliche Aktualitäten und Potenzialitäten wesensmäßig bezogen, und so doch 
zu dieser konkreten Einheit der Lebenswelt gehörig, deren Konkretion also weiter rei-
cht als die der ‘Dinge’”. [Pero esto, como cualquier idealidad, no quiere decir otra cosa 
sino que ellas son formaciones humanas, relacionadas esencialmente con actualidades 
y potencialidades humanas y, así pues, pertenecen a esta concreta unidad del mundo 
de la vida, cuya concreción va más allá entonces que la de las “cosas”].



160 De la fenomenología trascendental a la estética trascendental: originalidad y primordialidad  
en el mundo de la vida • Ramsés Leonardo Sánchez Soberano

vida ya no son meros sustratos sensibles naturales, ellas son, inter-
subjetivamente, unidades de sentido constituidas en predicados espi-
rituales. De esta manera, la Lebenswelt soporta el mundo histórico y 
cultural y, al mismo tiempo, un mundo que da las cosas, a través de 
estas predicaciones histórico-culturales.32

ii. Finalmente, una ontología del mundo que comience por el análisis 
de la Weltanschauung y la Horizontintentionalität debe comprender una 
ontología del mundo intuitivo que está a la base de la experiencia 
pura. En esta unidad, la esencia del ser natural es constituida , sin 
necesidad de dejar a la praxis, que es anterior incluso a la percepción, 
y que se engloba en la descripción de la vida prefilosófica. Si la per-
cepción primordial funda cualquier otra percepción para entregar 
los momentos perceptivos de la originalidad, derivada a la intelec-
ción, entonces, hemos mostrado que, con la noción de Primordialität 
Husserl puede considerar la originalidad primordial como la síntesis 
de los dos tipos de primitividad o anterioridad. La Originalität reen-
vía a lo que prima en nosotros en términos de fundación, mientras 
que la Primordialität designaría la conciencia entre lo que cae en la 
donación y aquello que corresponde a la fundación. Gracias a ello, 
hemos podido decir que si en las percepciones naturales el mundo 
de la vida encuentra consistencia como mundo práctico, cotidiano 
y  relativo a la subjetividad,33 es porque la Lebenswelt representa al 

32  Un mundo de cosas lastradas por predicados espirituales es ya un mundo que ofre-
ce cosas a partir de significaciones peculiares. Según esto, la estética trascendental 
debe ser auxiliada por la fenomenología de la significación y por la constitución del 
significado unitario de un mundo peculiar. Sobre la noción de mundo de cosas: ver Hua 
VI, pp. 149, 233; Hua XXIX, p. 295; Hua VIII, p. 235; EuU, p. 318.

33  “Die Welt des Lebens, die alle praktischen Gebilde (sogar die der objektiven Wis-
senschaften als Kulturtatsachen, bei Enthaltung von der Teilnahme an ihren Interessen) 
ohne weiteres in sich aufnimmt, ist freilich in stetem Wandel der Relativitäten auf Sub-
jektivität bezogen. Aber wie immer sie sich wandelt und wie immer sie korrigiert wird, 
sie hält ihre wesensgesetzliche Typik ein, an der alles Leben und so alle Wissenschaft, 
deren “Boden” sie ist, gebunden bleibt. So hat sie auch eine aus reiner Evidenz zu 
schöpfende Ontologie” (Hua VI, p. 176, lín. 24-32). [El mundo del vivir que acoge en sí, sin 
más, toda formación práctica (incluso las de las ciencias objetivas en tanto que hechos 
de la cultura, por abstención de la partición en sus intereses), está claramente relacio-
nado con el cambio constante de las relatividades propias a la subjetividad. Pero, como 
siempre, él se transforma y como siempre se corrige, él cumple su tipología esencial, en 



161Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 139-163

mundo original, la totalidad de lo que se da, tal como se da. Su ori-
ginalidad consistiría en que ella es el fundamento de la validez de las 
idealidades teóricas del mundo de la ciencia en general, pero tam-
bién de los mundos exoteóricos especiales (el mundo del niño, del 
obrero, del científico particular, etc.). Así, ella merecería el título de 
fundamento de la validez de todos los horizontes especiales: “el a 
priori universal del lado objetivo-lógico, aquel de las ciencias mate-
máticas y de todas las demás ciencias a prióricas [fundadas] en un a 
priori universal en sí anterior”: él sería precisamente el a priori “del 
mundo de la vida tomado puramente”.34

La Lebenswelt es el fundamento del sentido velado por la ciencia 
en general, y el a priori universal en sí, anterior a toda teoría y prác-
tica en general. Ella engloba y contiene aquello de lo que es suelo y, 
así, prohíbe la consideración de su unicidad en términos de funda-
mento, pues ella es lo que constituye el ser natural del ego.35 Ella se-
ría, con toda anterioridad, el fundamento de la validez de las verdades 
de la ciencia en tanto que potencia la incorporación de lo predicativo 
y lo teórico en su propia inmediatez preteórica. En una palabra, la 
Lebenswelt sería el espacio donde se convierte permanentemente lo 
teórico en lo preteórico, y en donde el flujo primordial en la cons-
tante iteración, una y otra vez, en la que la praxis se constituye.

la que toda vida y así toda ciencia, cuyo “suelo” es él, está fundada. Así, él tiene también 
una ontología sacada de la evidencia pura].

34  “Das universale Apriori der objektiv-logischen Stufe –das der mathematischen und 
aller sostigen im gewöhnlichen Sinne apriorischen Wissenschaften– in einem an sich 
früheren universalen A priori, eben dem der reinen Lebenswelt, gründet” (Hua VI, 
p. 144). [El a priori universal del nivel lógico-objetivo –el de la matemática y de cual-
quier otra ciencia apriórica en sentido habitual– se funda en un a priori universal en sí 
anterior, justamente el del mundo de la vida puro].

35  Sobre el doble papel de la subjetividad en relación al mundo, es decir, como consti-
tuida y constituyente, ver: Hua XXXIV, pp. 13, 260, 324, 452, 459, 464.



162 De la fenomenología trascendental a la estética trascendental: originalidad y primordialidad  
en el mundo de la vida • Ramsés Leonardo Sánchez Soberano

Referencias bibliográficas

Avenarius, Richard. 1905. Der menschliche Weltbegriff. Leibzig: Reisland.

Bernet, Rudolf. 1994. La vie du sujet. Recherches sur l’interpretation de Husserl dans la 
phénoménologie. Paris: Épiméthée, PUF.

. 2004. Conscience et existence.Perspectives phénoménologiques. Paris: Épiméthée, PUF.

Cairns, Dorion. 1973. Conversations with Husserl and Fink. The Hague: Martinus 
Nijhoff.

Farges, Julien. 2010. “Monde de la vie et primordialité chez Husserl” en Philosophie. 
La question de la Lebenswelt, no. 108.

Fink, Eugen. 1988. VI Cartesianische Meditation. Teil i: Die Idee einer transzendentalen 
Methodenlehre.  Hrsg. von H. Ebeling, J. Holl und G. van Kerckhoven. 

Husserl, Edmund. 1956. Erste Philosophie (1923/24). Erster Teil: Kritische Ideengeschi-
chte, Hrsg. von Rudolf Boehm.

 Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer Konstitution, Hua 
XXXIX.

 1967. Ms A VII 20: Titel (Aufschrift): Möglichkeit der Ontologie. Notwendig-
keit des Rückgangs auf den Sinn der Welt als wie sie erfahren ist. Angebliche 
Entbehrlichkeit der Erkenntnistheorie durch die Ontologie. Methode um die 
reine Erfahrungswelt zu konstruieren. Der wahre Sinn der Aufgabe des natür-
lichen Weltbegriffs. Weltanschauung. Datierung: 1930. 

 1971. Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philoso-
phie. Drittes Buch: Die Phänomenologie und die Fundamente der Wissenschaften. Hrsg. 
von Marly Biemel. Nachdruck.

 1973a. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. Erster Teil: 
1905-1920. Hrsg. von Iso Kern. 

 1973b. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. Zweiter 
Teil: 1921-1928. Hrsg. von Iso Kern. 

 1973c. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. Dritter Teil: 
1929-1935. Hrsg. von Iso Kern.

 1974. Formale und transzendentale Logik. Versuch einer Kritik der logischen Vernunft. 
Mit ergänzenden Texten. Hrsg. von Paul Janssen.

 1976a. Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philoso-
phie. Erstes Buch: Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie. In zwei Bän-
der. 1. Halbband: Text der 1.-3. Auflage; 2. Halbband: Ergänzende Texte 
(1912-1929). Neu hrsg. von Karl Schuhmann. Nachdruck. 

 1976b. Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänome-
nologie.Eine Einleitung in die phänomenologische Philosophie. Hrsg. von Walter Bie-
mel. Nachdruck der 2. verb. Auflage. 



163Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 139-163

 1980. Phantasie, Bildbewusstsein, Erinnerung. Zur Phänomenologie der anschaulichen 
Vergegenwärtigungen. Texte aus dem Nachlass (1898-1925). Hrsg. von Eduard 
Marbach. 

 1991. Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge. Hrsg. und eingeleitet von 
Stephan Strasser. Nachdruck der 2. verb. Auflage. 

 1995. Ms A III 4: Titel (Aufschrift): Wesen und Möglichkeit strenger Wissens-
chaft. Rationale Wissenschaft und Ontologie. Notwendige Methode der On-
tologie. Der Wesenswissenschaft von dem mundus formaliter spectatus geht 
notwendig voran eine Wesenswissenschaft von der universalen Evidenz, der 
universalen Erfahrung von einer Welt überhaupt und der ihrer Möglichkeit, 
ihrer Vervollkommnung in infinitum. Die subjektiv gerichtete Erkenntnis geht 
voran. Letztlich führt das auf die transzendentale Phänomenologie. 14 Blätter 
1924: transzendentale Logik und Analytik. S. 9 ff. Idealisation. 20 Blätter; Na-
turwissenschaftliche Erkenntnis, Erscheinungslehre, Zielidee der Endgülti-
gkeit für naturwissenschaftliche Erkenntnis. Die älteren, noch wichtigen Mss. 
mit einigen neuen Ausführungen. Datierung: 1918-1926

 1999. Erfahrung und Urteil.Untersuchungen zur Genealogie der Logik, Hrsg. von 
Ludwig Landgrebe. Felix Meiner Verlag Hamburg.

 2002. Natur und Geist. Vorlesungen Sommersemester 1919. Hrsg. von Michael Wei-
ler. [Hua Mat IV]

 2004. Wahrnehmung und Aufmerksamkeit. Texte aus dem Nachlass (1893-1912). Hrsg. 
von Thomas Vongehr und Regula Giuliani.

Kern, Iso. 1962. “Die drei Wege zur transzendental-phänomenologischen Reduktion 
in der Philosophie Edmund Husserl”, publicado en Tijdschrift vor Philosophie, 
24/2, pp. 303-349.

. 1964. Husserl und Kant. Eine Untersuchung über Husserls Verhältnis zu Kant und zum 
Neukantismus, Den Haag: Martinus Nijhoff.

Ströker, Elisabeth, ed. 1979. Lebenswelt und Wissenschaft in der Philosophie Edmund Hus-
serls. Francfort: Klostermann. 




