
93Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 93-118

La deuda de Kierkegaard con Schleiermacher  
en la concepción de la subjetividad

Catalina Elena Dobre

Universidad Anáhuac del Norte, México

katalina.elena@yahoo.com.mx

Resumen

Este artículo tiene como objetivo demostrar la influencia 
que el filósofo y teólogo Friedrich Schleiermacher tuvo so-
bre Kierkegaard, particularmente en relación al concepto 
de subjetividad. En primer lugar, se presentan los nexos de 
Kierkegaard con el Romanticismo en general y, a partir 
de ellos, se especifica el encuentro de Kierkegaard con Frie-
drich Schleiermacher. En segundo lugar, se hace un re
corrido por el pensamiento de Schleiermacher en torno 
al concepto de individualidad, implícito en el de subjetivi-
dad, tal como el filósofo alemán lo describe en sus obras So-
bre la religión y Monólogos. En tercero, se presenta la crítica de 
Kierkegaard hacia la concepción de la subjetividad de 
Schleiermacher. Este argumento tiene la intención de enfati-
zar que, aunque el concepto de subjetividad de Kierkegaard 
suele relacionarse con el de Sócrates o Hegel en los comen-
tarios de su obra, también existe una influencia, y acaso ma-
yor, de Schleiermacher y su planteamiento antropológico. 

Palabras clave: Romanticismo, subjetividad, individuo, elección, ética, 

comunidad, Dios. 

Recibido: 11/05/15 • Aceptado: 14/07/15



94 La deuda de Kierkegaard con Schleiermacher en la concepción de la subjetividad  
• Catalina Elena Dobre

Kierekegaard’s Debt with Schleiermacher  
in the Conception of Subjectivity

Abstract

The aim of this article is to demonstrate the influence of 
philosopher and theologian Friedrich Schleiermacher on 
Kierkegaard’s conception of subjectivity. Firstly, it attends 
the relationship of Kierkegaard towards Romanticism in 
general and then, it describes Kierkegaard’s encounter with 
Friedrich Schleiermacher. Secondly, it deals with Schleier-
macher’s thought on the concept of individualism and, im-
plicitly, of subjectivity, as framed in his works On Religion 
and in his Monologues. Lastly, Kierkegaard’s critique of 
Schleiermacher’s conception of subjectivity will be present-
ed. The intention is to highlight that, Kierkegaard’s concept 
of subjectivity, which is always related to Socrates or Hegel’s 
in the commentaries, is also, and maybe more influenced by 
Schleiermacher, and his anthropological approach.

Keywords: Romanticism, Subjectivity, Individual, Choice, Ethics, 

Community, God.



95Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 93-118

Introducción: Kierkegaard y el Romanticismo

Cuando Kierkegaard termina sus estudios y empieza a interesarse 
por la Escritura, todavía se sentía la influencia del Romanticismo 
alemán en la cultura de Europa, transformado en ese momento en lo 
que se denominó le mal du siècle, Spleen o Weltschmerz, esto es, un tipo 
de nihilismo, entendido como un terrible sufrimiento por la viven-
cia del sentimiento de la nada, que se refleja en la escritura de Jean 
Paul. Aunque, en la cultura escandinava, el Romanticismo entra por 
medio del pensamiento alemán, al inicio del siglo xix, más precisa-
mente en 1802, a través del filósofo Henrich Steffens,1 es apenas en 
los años 20 del siglo xix cuando los intelectuales muestran un interés 
peculiar sobre este movimiento. 

En Dinamarca, el Romanticismo se manifiesta más intensamente 
a partir del desarrollo de un estilo particular expresado a través de 
la novela, o roman, como se llamaba, y que fue abrazado en especial 
por Blicher y Thomasine Gyllembourg, quienes introducen en la li-
teratura danesa la narración de historias cortas sobre la vida diaria. 
Otros intelectuales de esta misma nacionalidad, interesados en este 
movimiento fueron Poul Martin Møller, F. C. Sibbern, J. L. Heiberg, 
Henrik Hertz y Kierkegaard (Rossel, 1992: p. 175).

Klaus P. Mortensen afirma que 

el romanticismo danés se manifiesta en dos etapas, una alrede-
dor de 1825 y se expresa mediante un nuevo tipo de literatura 
llamado realismo poético; y la segunda después de 1825 cuando los 
temas del pasado son abandonados a favor de temas que tratan 
historias de la vida diaria, con un interés peculiar hacia dramas 
individuales y hacia la reflexión interior (1997: p. 444). 

1  Henrich Steffens (1773-1854) fue quien presentó el Romanticismo a los intelectuales 
daneses. Era amigo de Schleiermacher, así como seguidor de sus ideas, y conoció de 
manera directa a Friedrich Schlegel, a Tieck y a Novalis. En 1802, Steffens ofrece leccio-
nes sobre el Romanticismo al público danés que llamaron la atención de algunos inte-
lectuales del momento, como Grundtvig, Blicher y el joven poeta danés Adam 
Oehlenschläger.



96 La deuda de Kierkegaard con Schleiermacher en la concepción de la subjetividad  
• Catalina Elena Dobre

Esta segunda etapa es la que trae consigo un aire de novedad, porque 
se empiezan a escribir los Bildungsroman, en los cuales se trata de 
destacar el Dannelse (el equivalente a la Bildung de los románticos) 
como un movimiento interior de cada persona, que se manifiesta 
tras la reflexión y que tiene un efecto en la vida diaria o la social, de 
tal manera que ayuda al hombre a alcanzar la madurez. 

Conforme a la idea de Dannelse (Bildung), cada persona es como 
una semilla que debe desarrollar sus potencialidades, debe cultivar 
su espíritu, para poder crecer, tanto desde un punto de vista perso-
nal, como para el bien común, es decir, para la sociedad (Mortensen, 
1997: p. 445). Por lo cual, la experiencia interna, que se refleja en el 
desarrollo de estas potencialidades en el ámbito de la vida diaria es 
el tema de estas novelas de formación (Bildungsroman) famosas du-
rante los años 20-30 del siglo xix en Dinamarca. 

Sin embargo, es a través de P. M. Møller que Kierkegaard se 
acerca más a la lectura de los románticos. Es la época cuando lee a 
Goethe, en especial al Wilhem Meister; fue también lector de Schiller, 
a Tieck,2 a Solger,3 y de Jean Paul, tomando de ellos el gusto por lo 
imprevisible, la fantasía y la imaginación, por los sentimientos y las 
emociones. William McDonald sostiene que si en Jena (Alemania), 
el Romanticismo se manifestó sobre todo en filosofía, poesía, litera-
tura crítica, política y religión; en Dinamarca, la manera de expre-
sarlo fue: la literatura, la pintura y la música (2013: p. 95). Esto no 
es de extrañar, tomando en consideración que, aunque el boom del 
Romanticismo se presentó con los románticos alemanes, también se 
manifestó en otras culturas y en cada una de manera peculiar. 

Kierkegaard no pudo quedarse indiferente ante el movimiento 
romántico. John D. Mullen sostiene que la relación con éste fue di-
recta y, a la vez, biográfica, ya que la persona de este filósofo puede 
ser vista como un prototipo del héroe romántico y dueño de las 

2  En Tieck apreciaba el lirismo con el cual éste escribió sus novelas y un cierto “juego 
poético” (Kierkegaard, SKS 1, 320; CI, 2000: p. 324).

3  Solger, aunque apreciaba al filósofo, lo veía como una víctima del sistema hegeliano 
y también lo caracterizó como el portavoz filosófico del Romanticismo y de la ironía 
romántica (SKS 1, 321; CI, 2000: p. 325). 



97Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 93-118

cualidades del caso: la melancolía, la ironía, la crítica social, el amor 
incumplido, el tormento secreto, etcétera (1997: p. 649). 

Cada vez que se ha tratado el tema de la relación de Kierkegaard 
con el Romanticismo se ha subrayado en especial su lado poético, el 
vivir poéticamente, pero también su desarrollo del tema de la melan-
colía. De igual manera, se han escrito páginas dedicadas al trata-
miento del amor y la seducción desde la perspectiva del autor, en las 
que siempre se rescata su relación amorosa con Regine Olsen. 

Afirma William McDonald que cuando este filósofo empezó a 
escribir, el Romanticismo, como movimiento cultural, ya había aca-
bado y sus más importantes representantes estaban casi todos muer-
tos (2013: p. 95). Esto no fue un impedimento para que Kierkegaard 
tuviera conocimiento de los escritos de sus representantes además 
de que llegó a estar interesado en varios de ellos. El filósofo danés se 
formó en un ambiente en donde, como afirma Helge Hultberg, el 
Romanticismo de su país, la Dinamarca de la época de oro, no tuvo 
mucho impacto, ya que en el ámbito cultural se vivía más una sínte-
sis entre la Ilustración, el cristianismo y un platonismo moderado 
(Crouter, 2005: pos. 1208). 

A pesar de esto, Kierkegaard sí llegó a conocer a los románticos, 
desde Goethe y Schiller, Schlegel, Novalis, Hamann, Jean Paul, hasta 
Schleiermacher, y se sabe que los citaba de memoria y también sus 
poemas. Aunque no llegó a rechazar al movimiento completamente, 
sí destacó como su crítico y no llegó a aceptar la interpretación ro-
mántica de la religión ni de la ironía; ni el esteticismo mediante el 
cual los románticos trataron los asuntos de la ética y de la religión.4 

En el año 1833, a los 64 años, cinco meses antes de su muerte, 
Schleiermacher, que era ya una figura conocida en el ámbito teológi-
co y en el filosófico, visitó Copenhague y fue recibido con muchos 
honores tanto por la realeza como por los grandes intelectuales del 

4  Kierkegaard no está de acuerdo con la idea de que el sentimiento es la condición de 
la vivencia religiosa, como sostenía Schleiermacher, viendo en esta idea un plantea-
miento más estético y metafísico que uno religioso, ya que desde su perspectiva lo reli-
gioso se debe entender más desde una perspectiva ética que estética. Para Kierkegaard, 
el Romanticismo, aunque con la virtud de liberar el pensamiento, se ha estancado en 
un tipo de esteticismo del cual él trata de liberarse.



98 La deuda de Kierkegaard con Schleiermacher en la concepción de la subjetividad  
• Catalina Elena Dobre

momento. Como afirma Henning Fenger, “fue el gran evento de aquel 
otoño” (1976: p. 93). Para ese tiempo, Kierkegaard tenía 20 años de 
edad, estaba estudiando teología y conocía el pensamiento de Schleier-
macher enseñado por Sibbern y Martensen.

En esta visita a la ciudad danesa, Schleiermacher tuvo, entre 
otras actividades, un encuentro con la asociación de estudiantes don-
de participaron éstos, además de todos los intelectuales aquel mo-
mento. Aunque Fenger sostiene que es inconcebible que Kierkegaard 
no estuviera presente en estos eventos, Richard Crouter afirma 
que no hay evidencias claras de que así fuera, ya que: “Su meticuloso 
Diario, donde esperamos encontrar algún dato sobre el evento, em-
pieza más tarde” (2005: pos. 1194). No conocemos las causas que 
determinaron a Kierkegaard a no participar en un suceso tan impor-
tante para la vida cultural de Copenhague; lo que sí sabemos es que 
conocía el pensamiento de Schleiermacher. Alastair Hannay indica 
que Sibbern “había viajado a Alemania tras haber defendido su tesis 
doctoral y allí conoció a Fichte, a Schleiermacher y a Schelling” 
(2010: p. 76). Se sabe también que el profesor H. L. Martensen co-
nocía el pensamiento de Schleiermacher, ya que en 1834 ofreció una 
tutoría a Kierkegaard sobre el concepto de fe cristiana. Estas leccio-
nes que el danés recibió revelan que el filósofo quería saber más so-
bre Schleiermacher. Sin embargo, más tarde, cuando la relación con 
Martensen acabó, él mismo indagó las ideas de Schleiermacher, 
como refleja en un apartado de su Diario. 

Podemos ver que existe una variación en los puntos en común 
o los desacuerdos de Kierkegaard con el pensamiento de Schleier-
macher, aunque no cabe duda que Schleiermacher fue para Kier
kegaard una figura muy importante que lo influenció en muchos 
aspectos. 

Cuando Kierkegaard descubre a Schleiermacher se encontraba 
en su “etapa fáustica”, es decir, en aquellos años de juventud, cuando 
Fausto fue una para él una figura de mucho interés, ya que “pone en 
duda la religión y se atreve a levantar el velo de los secretos del mun-
do” (Hannay, 2010: p. 92). Mediante Fausto, Kierkegaard descubrió 
la necesidad de saber más sobre la religión. Fue así, entonces, como 
hizo contacto con el pensamiento del maestro alemán. 



99Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 93-118

Pero los caminos de encuentro entre los dos no terminaron allí. 
A un año de la muerte de Schleiermacher, el poeta y escritor Karl 
Gutzkow invitó a Kierkegaard a hacer un homenaje al filósofo (Crou-
ter, 2005: pos. 1330). Para tal cometido, tuvo que leer más de su 
obra, lo que lo llevó a sus Cartas confidenciales sobre Lucinde. Fascinado 
por este texto, en una entrada de sus Papirer, de octubre (1835), 
nuestro autor manifiesta su interés en las Cartas, y escribe sobre el 
estilo inconfundible, polémico y dialéctico del alemán; encontramos 
también cómo se siente atraído por la manera en que están escritas y 
cómo utiliza varios personajes que representan puntos de vista dife-
rentes. Así, afirma: 

Se trata probablemente de una gran reseña y así mismo de un 
ejemplo de cuán efectivo puede llegar a ser algo como esto, en 
el sentido de que se construye una multitud de personalidades a 
partir del libro, y a través de éstas, se arroja luz tanto sobre la 
obra como sobre sus individualidades, de forma que en vez de 
que la reseña nos confronte con distintas posturas, nos encontra-
mos con un montón de personalidades que representan estos 
diferentes puntos de vista. Sin embargo, esto lo consiguen como 
seres completos, de manera que es posible vislumbrar la indivi-
dualidad del individuo singular y, mediante los numerosos aun-
que únicamente relativos juicios verdaderos, adquirir nuestro 
propio ultimátum. Por tanto se trata de una genuina obra de arte 
(Papirer I C 69 en Hannay, 2005: pp. 228-229).

Richard Crouter sostiene que estas Cartas inspiraron a Kierkegaard 
para formar su estilo peculiar de la comunicación indirecta y para el 
uso de seudónimos (2005: pos. 1335). Aunque es una reseña, la obra 
de Schleiermacher está escrita en un estilo epistolar cuyos “autores” 
son en realidad varios personajes que comentan sobre la novela Lu-
cinde. Las Cartas empiezan con una introducción “ficticia” donde, con 
un tono irónico, el editor, un tal Friedrich, mantiene una posición 



100 La deuda de Kierkegaard con Schleiermacher en la concepción de la subjetividad  
• Catalina Elena Dobre

neutral en relación al proyecto.5 La estructura de la obra de Schleier-
macher, seguramente extraña para el ámbito cultural de la Dinamar-
ca de Kierkegaard, era un recurso literario bastante común dentro 
de los escritores románticos alemanes, pero fue usado por el filósofo 
alemán para intentar estar lo más cerca posible de su lector. 

La pregunta que surge dentro de ese contexto es: ¿qué es aquello 
que llamó la atención al joven Kierkegaard en cuanto a la obra? 
El  tema principal de las Cartas es la relación hombre-mujer, pero 
existen otros como: el tema de la individualidad y la peculiaridad; el 
tema de la comunidad, el fundamento de todo esto, la virtud feme-
nina: el pudor/la modestia. Si tomamos en cuenta que Kierkegaard 
estaba en su primera etapa de creación, momento en el cual el filó-
sofo danés manifiesta interés por los románticos y en la que no sola-
mente ha descubierto el pensamiento de Schleiermacher, sino 
también este texto, no es de extrañar, entonces, que encontrara en 
Las cartas una fuente de inspiración. 

Si se intenta rescatar el ascendiente de Schleiermacher en nues-
tro autor, podemos reconocer varios elementos. Por ejemplo, y an-
tes que nada, el género de la obra: el género epistolar que presentan 
varios personajes, tanto femeninos como masculinos, inspirarían no-
tablemente a Kierkegaard en la redacción, sobre todo, de El diario de 
un seductor, obra en donde también existe un personaje femenino, 
una autora de cartas, que es Cordelia. Otro punto en la obra de 
Schleiermacher que despierta el interés de Kierkegaard, puede ser 
la perspectiva que desarrolla, primero, en relación con la sensuali-
dad y lo divino. Además de este tema, la relación entre lo masculino 
y lo femenino, que no pasa desapercibida por el danés, pues él mis-
mo desarrolla posteriormente esta relación en La validez estética del 
matrimonio, existe además un aspecto que llama la atención: el con-
cepto de individualidad/peculiaridad, presente en la obra de 
Schleiermacher, y que Kierkegaard traduce como subjetividad. En 
nuestro respaldo viene la argumentación de Jamie Ferreira, quien 

5  Se mencionan varios personajes, masculinos y femeninos, y se establece mediante 
cartas, un diálogo entre ellos, al margen de lo que sería propiamente la de trama la 
novela Lucinde.



101Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 93-118

sostiene que la categoría de individuo en Kierkegaard (Den Enkelte) 
tiene eco en la categoría de Individualität de Schleiermacher, y en los 
dos se refleja la tensión entre lo particular y lo universal (Ferreira, 
2006: p. 126).

Ya se ha evidenciado la importancia de Schleiermacher para 
Kierkegaard, y queda claro el aprecio que le tuvo y la deuda que 
tiene con él, incluso si llegó a criticar algunos elementos de su obra. 
A través de Vigilius Haufniensis, en El concepto de la angustia, el danés 
remarca: 

En otra ocasión tengamos tiempo de llegar a comprender los 
méritos imperecederos que en al ámbito de la Dogmática con-
trajo Schleiermacher. Claro que este pensador, ya hace mucho 
tiempo que quedó arrinconado para dar paso al entusiasmo ha-
cia Hegel. Sin embargo, Schleiermacher era todo un pensador 
en el bello sentido griego de la palabra, un pensador que sólo 
hablaba de lo que sabía, mientras que Hegel, a pesar de sus ex-
traordinarias dotes y colosal erudición, no logra con toda su 
aportación hacernos olvidar nunca que él era, en el sentido ale-
mán de la expresión, un profesor de filosofía en gran escala, 
empeñado en explicarlo todo a cualquier precio (SKS 4, 317; 
CA, 2012: pp. 53-54).6

En su tratamiento de la subjetividad, la mayor proximidad de Kier-
kegaard a Schleiermacher que a Hegel, también ha sido argumentada 
por Emanuel Hirsch, quien, en History of Modern Protestant Theology, 
afirma que, dentro de su generación, el danés es el único y auténtico 
discípulo de Schleiermacher (Crouter, 2005: p. 6). 

6  Para la citación de la obra de Kierkegaard se han usado tanto las ediciones traduci-
das al español, como la Søren Kierkegaards Skrifter, Søren Kierkegaard Forskningscente-
ret, København 2014 (www.sks.dk). Por lo que se citará primero la referencia de la 
edición en danés, y en seguida su referencia respectiva en español, usando las abre-
viaciones que se señalan en la bibliografía. Así, por ejemplo, una cita de El concepto de 
la angustia se hará así: Kierkegaard SKS 4, 317; CA, 2012: pp. 53-54) SKS: Søren Kierkega-
ards Skrifter volumen, página; CA=El concepto de la angustia, año: páginas.



102 La deuda de Kierkegaard con Schleiermacher en la concepción de la subjetividad  
• Catalina Elena Dobre

He decidido titular este artículo, no por casualidad o por llamar 
la atención, “La deuda de Kierkegaard con Schleiermacher” sino para 
reiterar el título del texto de Ronald Green: Kierkegaard and Kant: the 
Hidden Debt (Kierkegaard y Kant: la deuda oculta). Con ello quiero en-
fatizar que, a pesar de que, cuando se trata de la subjetividad en el 
pensamiento de Kierkegaard, este concepto está casi siempre rela-
cionado con Hegel o con Sócrates, pero hay una deuda real con 
Schleiermacher, como precursor del planteamiento antropológico 
de Kierkegaard en cuanto el concepto de subjetividad. 

Al descubrir el pensamiento del teólogo y el filósofo alemán 
me he dado cuenta de la estrecha relación entre sus planteamientos 
y los de Kierkegaard, sobre todo en torno a la subjetividad (indivi-
dualidad). De aquí la idea de que, a pesar del hecho de que Schleier-
macher no es el filósofo más citado en la obra kierkegaardiana, hay, 
desde mi punto de vista, una “deuda” de Kierkegaard con él (Capper-
løn, NJ, 2006).

Para enfatizar esta deuda, en las páginas siguientes haré una pre-
sentación del concepto de subjetividad en Schleiermacher, para des-
pués, de manera mucho más sintetizada, presentar la influencia y las 
diferencias entre los dos autores estudiados en relación a la subjetivi-
dad, que lleva implícita la ética. No pretendo hacer un estudio ex-
haustivo de la subjetividad en Kierkegaard, ya que el tema ha sido muy 
bien tratado en español en varios textos, entre los cuales puedo men-
cionar el de Luis Guerrero Martínez: La verdad subjetiva. Kierkegaard 
como escritor (2004), así como: “Verdad subjetiva, interioridad y pa-
sión”, de Oscar Parcero Oubiña o “Subjetividad, existencia, Dios y el 
pecado en el pensamiento de Kierkegaard” de Gonzalo Balderas Vega 
(ambos publicados en Guerrero, Luis, 2009, pp. 107-127). 

Alrededor de 1800, las preguntas de Immanuel Kant lograron 
dar un giro al enfoque filosófico hacia la antropología, ya que la Ilus-
tración construyó un contexto muy complejo de problemas, que el 
sistema trascendental de Kant ya no pudo responder y menos resol-
ver. Como bien afirma Chad Wellmon, “la tensión entre lo empírico 
y lo trascendental, entre el ser humano como objeto de observa-
ción y las bases trascendentales de semejante observación, determi-
naron nuevos cuestionamientos que la metafísica ya enfrentaba, y 



103Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 93-118

revelaron nuevas incompatibilidades entre lo empírico y lo trascen-
dental, entre lo natural y la moral” (2010: p. 7). El mismo Kant in-
tuyó la necesidad de desarrollar una antropología que pudiera 
responder a una pregunta esencial y sin la cual ninguna metafísica 
podía sostenerse; esta es, a saber: “¿Qué es el hombre?”. Sin embar-
go, Kant, con sus predecesores directos, en especial Fichte, Sche-
lling y Hegel, no lograron dar respuesta a esta pregunta, lo que los 
llevó a un tipo de racionalidad absoluta, en donde el mundo y el 
hombre eran una mera representación de esta racionalidad. Como 
afirma Lourdes Flamarique: “ya no se trata de saber qué es el ser en 
su carácter absoluto, sino qué significa el universo traducido a un 
discurso necesariamente humano; comprender el sentido de la vida 
humana y su destino a través de su realización mundana” (1999: 
p. 22). Surgen, por consiguiente, nuevas categorías para comprender 
el tema de la subjetividad: temporalidad, historicidad, peculiaridad, 
singularidad/individualidad; categorías que reflejan la realidad an-
gustiante del hombre: un ser finito, peculiar, consciente de su fini-
tud, pero que a la vez tiene sed de lo infinito. ¿Quién, entonces, 
podía dar una explicación ante estos nuevos planteamientos?

Entre los filósofos románticos existía la tendencia a seguir la me-
tafísica de la subjetividad, cuyo camino fue abierto por Jacobi y Spi-
noza, y retomado por Schleiermacher. Sin embargo, este autor, tenía 
que compartir el terreno de la subjetividad “con otros autores de su 
tiempo y, de una forma especial, con Hegel” (Schleiermacher 1990: 
p. xxvii), por lo que se le presenta un reto: ¿cómo rebasar la idea de 
subjetividad mediada de Hegel?

Schleiermacher contacta al nuevo movimiento cultural de la 
época, es decir, el circulo romántico, en donde conoce a Friedrich 
Schlegel, Novalis y a Tieck, todos ellos animados por el ideal que 
Goethe había manifestado en su obra desde el concepto de Bildung, 
traducido en la idea de que el ser humano puede crear su individua-
lidad mediante la libertad. Es en este ámbito intelectual del Bildung 
que el concepto de subjetividad logra desarrollarse plenamente y 
comprenderse en relación con la fuerza del hombre: la libertad de 
asumirse desde la interioridad para formar su individualidad.



104 La deuda de Kierkegaard con Schleiermacher en la concepción de la subjetividad  
• Catalina Elena Dobre

En este sentido, Richard Crouter sostiene que Schleiermacher 
se puede relacionar más con el Romanticismo temprano, aunque hay 
ciertos aspectos de su obra y su formación que aún lo tienen atado a 
la Ilustración (2005: pos. 72); sin embargo, es el mismo Crouter 
quien subraya que, debido a que el autor se encuentra situado en un 
punto intermedio entre el fin de la Ilustración y el inicio del Ro-
manticismo, es difícil relacionarlo concretamente con alguno de los 
dos, por lo que se podría entender que el alemán pertenece más 
bien al momento de tensión que existió entre una etapa y la otra 
(2005: pos 122). 

A pesar de que, por su obra, Schleiermacher está situado en esta 
etapa de transición, considero que el autor se acerca más al proyecto 
romántico. Ello debido, por un lado, a la manera en la que compren-
de la categoría de subjetividad relacionada a la Bildung, a la forma en 
que desarrolla una estética en la que prevalece el tema del arte como 
creación libre, cuya finalidad es la belleza, y porque plantea también 
una filosofía de la religión que tiene como fundamento la decons-
trucción de lo metafísico y la prevalencia de los sentimientos, que 
sirven como medio para que el hombre se acerque a la religión, así 
como para sostener una nueva teoría hermenéutica. No analizaré 
todas estas complejas facetas de la filosofía de Schleiermacher; me 
concretaré únicamente a comprender cuál es la particularidad de su 
categoría de subjetividad. 

Desde mi punto de vista, este filósofo7 tiene todas las caracterís-
ticas de los románticos: en especial, sus ideas novedosas y un estilo 
que se aleja del lenguaje rígido de la argumentación; es decir, un 
estilo específico que viene de la retórica romántica, y que no es fácil 
de asimilar para la época: frases largas, acompañadas de una manera 
indirecta, porque su intención era alejarse, lo más posible, del estilo 

7  Un breve recorrido biográfico nos deja saber que Schleiermacher nace en 1768 y 
desde una edad temprana recibe una educación de alto nivel, de tal manera que des-
de pequeño domina algunos idiomas clásicos. Más tarde, siguiendo el deseo de su 
padre, estudia Teología en la Universidad de Halle. Sin embargo, su interés es la filoso-
fía y desde que era muy joven le llaman la atención los escritos de Goethe y Kant. El 
interés por este último siguió vivo durante casi toda la vida, ya que Kant representa 
una de las grandes influencias sobre el pensamiento schleiermachiano (Flamarique, 
1999: pp. 25-26). 



105Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 93-118

argumentativo, y encontrar otro más subjetivo, que debería condu-
cir al lector a la interioridad. En este sentido, encontramos otro 
punto en común con Kierkegaard quien, más tarde, seducido por la 
forma de escribir de Schleiermacher, adoptaría su estilo lúdico y 
discursivo. 

Debido a que la época de la Ilustración ya estaba por terminar y 
Kant deja de tener tantos seguidores, el interés de Schleiermacher se 
mueve hacia otros filósofos como Spinoza, quien ha dejado una hue-
lla importante en la concepción de la religión. Pero no son sólo Kant 
y Spinoza los que trazan los límites de su pensamiento; como vimos 
anteriormente, el autor contacta al círculo romántico de su época, 
en donde conoce a varios de sus autores. Es en este ámbito román
tico que, motivado por el ideal de Bildung, despliega y desarrolla su 
concepto de subjetividad, para proponerla como una categoría desde 
la cual el hombre logra desarrollarse plenamente y se puede com-
prender en relación con su fuerza para asumirse desde la interiori-
dad, y así formar su individualidad. 

Es verdad que Schleiermacher inicia su reflexión filosófica par-
tiendo de Kant, pero conforme va desarrollando sus ideas, se aleja 
del racionalismo y empieza una crítica minuciosa, ya que, según él, 
lo que le falta a éste es el concepto de subjetividad, reflejado en el 
tema de la individualidad, es decir, del hombre singular, que se sos-
tiene por la relación esencial entre la exterioridad y la interioridad. 
Para Schleiermacher, igual que para Schlegel, el proyecto kantiano 
puede ser visto como una proto-antropología (Wellmon, 2010: 
p. 194), en el sentido de que su finalidad siempre fue pragmática; 
además, según estos autores, Kant nunca pudo salir de su plantea-
miento epistemológico. Schleiermacher juzga también a Fichte en su 
intento por comprender la subjetividad como una identidad absolu-
ta, pero que al fin y al cabo queda vacía y sin sentido, pues la ve como 
una identidad abstracta, en la cual el yo concreto e histórico está 
aniquilado completamente. 

Para los románticos, y para Schleiermacher también, el hombre 
es un ser temporal, lo que conlleva a un planteamiento ético que 
acompaña su vida. Gracias a ello, en nuestro autor podemos identi-
ficar un intento de crear una antropología, en cuyo centro está el 



106 La deuda de Kierkegaard con Schleiermacher en la concepción de la subjetividad  
• Catalina Elena Dobre

concepto de subjetividad, entendido como una individualidad que se 
crea en libertad.

El proyecto del filósofo empieza, sin duda alguna, con el texto 
Über die Religion (Sobre la religión, 1799). En él se presenta un diálogo 
con su época, en donde el autor igual que lo haría Kierkegaard más 
tarde, critica la estructura abstracta de pensamiento, así como el 
modo ajeno de vivir la religión, además de enfatizar la importancia 
para el hombre de descubrirse en la interioridad, creando su vida no 
mediante una necesidad abstracta, sino desde una necesidad interna, 
a la que llama vocación. Y así, afirma: “cada individuo, aun cuando 
no pueda ser otra cosa que la que él debe ser, conozca sin embargo a 
cada uno de los otros tan claramente como a sí mismo, y comprenda 
perfectamente todas las manifestaciones particulares de la humani-
dad” (1990: p. 7). 

Desde las primeras páginas de Sobre la religión, su autor nos in-
troduce en los ámbitos de la subjetividad y de la individualidad, re-
saltando sobre todo la idea de que el hombre tiene una voluntad 
interna, una libertad interior que lo hace actuar para realizarse a sí 
mismo en su existencia; es, a partir de esta voluntad, que cada uno 
puede ser sólo aquello que tiene que ser; es decir, el hombre no pue-
de ser más que su interioridad. Ésta es una tarea que el hombre se ve 
obligado a llevar a cabo porque ya no hay una “instancia” abstracta 
que justifique su modo de ser, sino que ahora se sitúa ante el tiempo 
para poder lograr la unidad de los opuestos: unificarse con el tiem-
po, con la naturaleza y con Dios, y en donde lo más importante es la 
realización del ser humano desde su interioridad hacia la comunidad, 
es decir, la realización de lo particular como universal, lo que impli-
ca que, aunque el hombre descubra su vocación interna, ésta debe 
verse reflejada y relacionarse con la comunidad (humanidad). 

En otras palabras, el hombre tiene la tarea de asumirse como 
subjetividad, como individualidad desde su interioridad, y descu-
brirse en los actos que lleva a cabo. Tenemos aquí no sólo un plan-
teamiento antropológico, sino a la vez ético, ya que el hombre, 
aunque se descubre en el acto que realiza, al mismo tiempo debe 
comprenderse a sí mismo desde este actuar. Este énfasis hacia la éti-
ca no debe sorprender, ya que la preocupación principal del autor 



107Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 93-118

fue la realización del hombre a través de ella; planteamiento que 
ocupa el lugar central dentro de su filosofía, a pesar de la apariencia 
que toma como preocupación religiosa y que demuestra que, para el 
filósofo alemán, es imposible una realización de la vida religiosa sin 
la ética, como afirma Jaqueline Mariña: “lo religioso se realiza me-
diante lo ético” (2008, p. 7). La ética, desde esta perspectiva, ya no 
puede seguir siendo un conjunto de normas abstractas porque cobra 
sentido en la acción del hombre y es mediante ella que crea su vida 
y su ámbito de posibilidades. Para el filósofo, el centro de la vida 
ética es la comprensión y la importancia de la individualidad del 
hombre, reflejada en la realización de sus actos, ya que su “individua-
lidad es indispensable para la realización de la comunidad ética” (Ma-
riña, 2008: p.  7). Es necesario apuntar que, para Schleiermacher, 
esta individualidad no se centra, de manera egoísta, sólo en su reali-
zación, sino más bien, en la realización del hombre en relación con 
el mundo traducido como comunidad (humanidad). Como afirma 
Andrew R. Osborn, “el individuo debe desarrollar su relación ínti-
ma con la humanidad, pero es sólo mediante el desarrollo completo 
de la individualidad en relación con la humanidad, que la humanidad 
puede realizar su destino” (1934: p. 91). La realización del destino 
de la humanidad es el amor. De aquí nace la perspectiva del filósofo 
alemán de que cada persona tiene algo que aprender del otro, algo 
que ofrecerle, y que el fundamento de la comunidad debe ser, enton-
ces, el amor, planteado como la dinámica del dar y el recibir; es de-
cir: desde la reciprocidad (Clowes, 1996: p. 240). 

Desde mi punto de vista, es en Monólogos (1799) donde Schleier-
macher enfatiza con más claridad lo subjetivo como parte del con-
cepto de comunidad. No sabemos si Kierkegaard leyó esta obra, 
escrita al finales de 1799, en la espera de un año nuevo y también de 
un nuevo siglo; pero sí podemos ver que ésta seguramente llamó su 
atención, ya que, años más tarde, en 1843, escribiría En la espera de la 
fe. Con la ocasión de año nuevo (Guerrero, 2008: p. 180). 

Monólogos, obra escrita como una confesión, representa, para 
Schleiermacher, la guía misma de su propia formación (Bildung). 
Ésta es en el fondo un manifiesto romántico donde el autor expresa 
de manera libre sus conceptos sobre la fuerza interior del ser 



108 La deuda de Kierkegaard con Schleiermacher en la concepción de la subjetividad  
• Catalina Elena Dobre

humano, que se desarrolla a partir de la libertad y la creación, así 
como la fuerza de la comunidad, que sirve como medio para que la 
vida del hombre tenga un sentido. La intención del filósofo fue, en 
primer lugar, enfatizar el poder de la reflexión sobre el ejercicio que 
cada uno debería realizar para encontrar su relación con el otro, con 
la comunidad. Su anhelo es que el mundo no sea una masa amorfa de 
individuos aislados, sino de seres que buscan realizarse a sí mismos 
mediante la comunidad, espejo en el cual el hombre se refleja y se 
realiza a la vez. Para que la comunidad sea posible, Schleiermacher 
responsabiliza al ser humano de crearla, a la vez que se crea a sí mis-
mo desde la libertad, pero cabe considerar que, sin la libertad, no 
hay ni individualidad ni comunidad. 

La creación es la característica esencial del espíritu humano, un 
espíritu libre, con el que el hombre se asume a sí mismo, logrando, 
así, tomar conciencia de su peculiaridad, de su individualidad, en 
tanto cada hombre, según Schleiermacher se asume como espíritu. 
Esta calidad de espíritu se mueve por la libertad; es decir, el hombre, 
como ser libre, está dotado de una espontaneidad creadora que se 
representa en la sensibilidad, en calidad de espíritu; el ser humano 
tiene la tarea de comprender cuál es el sentido real de su existencia 
y, así, darse cuenta de que sin la interioridad, el mundo como exte-
rioridad no tiene ningún sentido. Por eso, afirma Schleiermacher: 
“El que en vez de la actividad de su espíritu, que anda escondida 
en su profundidad, sólo conoce y ve su aparición externa, el que en 
lugar de mirar en sí mismo se contenta con formarse de cerca y de 
lejos una imagen de la vida y de sus cambios, ese permanece esclavo 
del tiempo y de la necesidad” (1991: p. 13).

Para el autor, el hombre no puede realizarse a sí mismo sin la 
libertad y sin una fuerza interior. En este sentido, la ética, que se 
construye mediante la interioridad, se debe reflejar, aunque no 
se agote en ellos, en los actos externos que el ser humano realice, en 
especial el amor, ya que, como el filósofo afirma: “cada acto repre-
senta mi ser entero, nada está separado, y cada actividad acompaña 
a la otra” (1991: p. 24). Es a través de estos actos como el hombre 
logra su continuidad, que no se limita a lo temporal, ya que son éstos 
resultado de la creatividad del espíritu y tienen como finalidad no 



109Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 93-118

sólo lo terrenal, sino también lo divino. Schleiermacher subraya que 
es el hombre quien se asume y se justifica como subjetividad sólo en 
el momento en el que su actuar logra trascender y, así, es un reflejo 
de la humanidad. Como subraya Andrew R. Osborn, “la humanidad 
universal, en Schleiermacher, encuentra su representación en cada 
hombre y en cada mujer y, como cada individuo, sea hombre o mu-
jer, es especifico y único, resulta que para una plena realización de la 
humanidad es necesario que cada uno se desarrolle en su plenitud” 
(1934: p. 91). 

El acto del hombre no es sólo para satisfacer la intencionalidad 
del yo, sino para lograr la comunidad y el ser para la humanidad. 
Esto sólo es posible cuando el hombre se comprende a sí mismo en 
las relaciones que tiene con los otros (de amistad, trabajo, matrimo-
nio), pero sin perder nunca de vista la peculiaridad que caracteriza a 
cada uno con el que establece relaciones. 

Cabe mencionar que el concepto de subjetividad que propone 
Schleiermacher se manifiesta de manera real, concreta e histórica, 
y se caracteriza por la relación que se plantea en la medida en que 
el hombre tiene capacidad de actuar desde la libertad. Desde esta 
perspectiva, el autor comprende el fundamento de la ética en la 
subjetividad como acción directa del hombre, único ser capaz de 
comprender su realidad como ser finito en el mundo, que aspira 
hacia lo infinito y es debido a su acción que puede reconstruir las 
relaciones que lo sustentan y, así, reconstruir su sentido. 

La ética es, pues, para el autor, el actuar para crear un ámbito de 
comunidad y elevar al hombre hacia la humanidad. Sin el sentido 
de la humanidad (comunidad), el hombre no puede llegar a lo reli-
gioso, ya que, para el filósofo, es sólo luego de que el hombre se sitúa 
en la comunidad que puede empezar a intuir a Dios.

En otras palabras, no es posible tener una conciencia de lo re-
ligioso sin la comunidad y el cultivo de la libertad y la forja del 
carácter. Además, el hombre debe tener la fuerza interior de com-
prenderse y no desviarse de lo que realmente es: es decir, espíritu, 
porque sólo cuando hay espíritu hay mundo. Así, el autor afirma: 
“no dejes que la plenitud y la alegría de tu vida interior sean per-
turbadas por lo que acontezca exteriormente” (1991: p. 154). 



110 La deuda de Kierkegaard con Schleiermacher en la concepción de la subjetividad  
• Catalina Elena Dobre

Para Schleiermacher, la interioridad, que se fundamenta en la 
libertad y que no se agota totalmente en la acción, en la exterioridad, 
es la que constituye la esencia de la subjetividad del individuo; sin 
embargo, la exterioridad debe existir en la medida en que es el ám-
bito para que el hombre, como subjetividad, se pueda realizar como 
humanidad (comunidad). Lo importante es que el hombre, mediante 
la libertad, tenga la conciencia de lo que puede llegar a ser, de su 
capacidad de realizarse plenamente en su existencia, en la medida en 
que pertenece a una comunidad de otros espíritus. “Así encontraría 
cada uno en los demás vida y alimento, y llegaría a ser lo que está 
plenamente en sus posibilidades” (1991: p. 80). 

Todos los argumentos planteados anteriormente nos hacen en-
trever que el tema de la subjetividad en Schleiermacher no fue indi-
ferente al joven Kierkegaard. Dada la sutileza de su relación con 
Schleiermacher, no fue tan discutida como su relación con Hegel, 
aunque, en lo que se refiere a la concepción de este tema, Kierke
gaard está más en deuda con el primero. 

La crítica de Kierkegaard a Schleiermacher y su propuesta  
de la subjetividad

A pesar de la valiosa aportación de Schleiermacher al concepto de la 
subjetividad y de su esfuerzo por proponer un planteamiento ético 
en un ámbito totalmente estético (que era la tarea romántica por 
excelencia), este autor no escapa a la crítica de Kierkegaard. 

El danés reprochó a los románticos el abuso de esteticismo que se 
refleja no sólo en la ética, sino en los planteamientos sobre lo religio-
so, pues para ellos el criterio sería el sentimiento, que es traducido en 
un sentido y un gusto hacia lo infinito; una experiencia que se apropia 
mediante los sentimientos, la intuición y la exaltación. Si los román-
ticos buscaban oponerse a la perspectiva kantiana, según la cual la 
única forma de tratar con lo divino, clausurada la vía de la razón pura, 
sería la moral, se puede afirmar, entonces, que Schleiermacher lo 
hizo. Recordemos que, para Kierkegaard, el hombre es un ser singu-
lar, en la medida en que es un agente que expresa la humanidad. En 



111Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 93-118

este sentido, la ética, en especial para él, tiene que abarcar y consi-
derar toda acción verdaderamente humana, ya que la acción repre-
senta la unión entre el espíritu, el mundo y el hombre, entendido 
como espíritu, capaz de crear comunidad y que se manifiesta autén-
ticamente mediante el sentimiento, en especial el amor. 

A diferencia de Schleiermacher, quien se apegó a algunos as-
pectos del Romanticismo, como su propuesta ética y el concepto 
de subjetividad, para Kierkegaard, este último es mucho más com-
plejo y se relaciona con la realización del individuo en su existencia 
como un ser singular ante Dios. Para el maestro alemán, en cam-
bio, la experiencia exaltante que se vive desde la subjetividad, de-
termina al hombre para formar una comunidad de amor; para él, 
no existe el pecado y la angustia, sólo la armonía (Safranski, 2009: 
p. 131); mientras que, para Kierkegaard, la subjetividad está en 
relación con la realización del hombre en sí mismo ante otro, que 
es en principio, Dios y, después, otro ser humano y la comuni-
dad; este autor no se limita a la admiración romántica por el yo, 
entendido por los románticos como una mera obra de arte” (2009: 
p. 131) y así, frente a la interpelación de la presencia de Dios, sur-
ge el temor y el temblor, la angustia, porque el otro también está 
llamado a devenir sí mismo frente a Dios. Podemos decir que, la 
idea romántica de que la subjetividad se forma mediante la crea-
ción (Bildung), Kierkegaard la interpreta como desarrollo de la 
personalidad, como realización concreta en la realidad y no sólo en 
la idealidad. En lugar de la subjetividad como creación del yo en sí 
mismo, como “obra de arte”, la subjetividad se concibe aquí como 
edificación. Este es el gran salto que el danés da a partir de la filo-
sofía romántica. Aunque intentó deslizar el yo de su propia nega-
ción, es decir, aunque logró dar a la subjetividad la posibilidad de 
realizarse como verdad, al fin y al cabo, ésta queda reducida a una 
creación estética del yo. 

Cuando Kierkegaard decidió escribir sobre qué significa el deve-
nir subjetivo, se enfrentó con una tarea nada fácil ya que, desde Des-
cartes y, posteriormente en la obra de Kant, en el Idealismo alemán y en 
los románticos, la categoría de la subjetividad había sido ampliamente 



112 La deuda de Kierkegaard con Schleiermacher en la concepción de la subjetividad  
• Catalina Elena Dobre

debatida. Así, afirma bajo el seudónimo Johannes Climacus, con el 
que firma una de sus primeras obras:

Generalmente se piensa que no hace falta ningún arte para ser 
subjetivo. Pues bien, de hecho, todo ser humano es más o menos 
un sujeto. Pero realmente llega a ser lo que uno es: ¿quién va a 
perder el tiempo con esto? Ésa sería en efecto la más inútil tarea 
que pudiera presentarse en la vida. Ciertamente. Pero es eso 
mismo lo que la hace tan difícil, por cierto, la más difícil de to-
das, porque todo ser humano posee un fuerte deseo natural y un 
impulso a convertirse en algo otro y en algo más (SKS 7, 63; PS, 
2008: p. 130). 

Su mérito fue, no cabe duda, rescatar la noción de subjetividad del 
paradigma cartesiano, reducido a un mero principio epistemológico 
abstracto, para defenderla como la verdad de la existencia. No se 
puede negar el hecho de que los románticos ofrecen a Kierkegaard 
las herramientas para poder reconstruir la subjetividad; aún así, 
él buscó ir más allá: su tarea fue llevar la subjetividad al ámbito del 
cristianismo: el hombre debe devenir subjetividad frente a Dios, an-
tes de realizarse para la comunidad. 

Kierkegaard parte de la reflexión en torno a qué significa ser 
individuo, a qué significa la subjetividad. Estas preguntas son uno de 
los hilos conductores de toda su filosofía, pero es importante tomar 
en cuenta la perspectiva del autor, quien considera que sólo se pue-
de hablar de subjetividad cuando el individuo se realiza a sí mismo 
y se elige a sí mismo; es decir, cuando el hombre se asume desde la 
verdad que él es. Cabe aclarar que no se está hablando de un hom-
bre que se pone frente a sí mismo, para ver su imagen reflejada 
como en un espejo, sino de uno que se pone frente a sí mismo para, 
así, poder encontrar allí a Dios porque, sin la relación con Dios, el 
ser humano sólo mira su reflejo y se admira a sí mismo, será un 
narcisista, un esteta, lo que lo llevará probablemente a ser, también, 
desgraciado. 

Para poder estar en relación con Dios y estar frente a Él, el indi-
viduo se debe descubrir desde su interioridad y asumirse desde 



113Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 93-118

la  relación que tiene con la verdad, es decir: con Dios, que está 
siempre presente y está siempre frente a él. Cuando Kierkegaard 
propone que la tarea del individuo es la de encontrar a Dios en su 
interioridad, no quiere decir que éste se debe aislar o alejarse de la 
comunidad, no supone un descuido del rostro del otro porque, 
aunque la relación con Dios, mediada por la fe, es particular y no 
pertenece a la comunidad, debe reflejarse en la relación con el 
otro. Así, la relación hombre-Dios se vuelve esencial para el enten-
dimiento de la subjetividad como verdad, en la medida en que un ser 
humano se vincule con el otro. 

Para Kierkegaard, que el ser humano tenga la capacidad de crear 
no es lo que lo hace peculiar; tampoco que tenga una conciencia y 
por eso tenga recuerdos o memoria de su propia vida, sino que, para 
que exista el devenir del yo, debe también existir un acto de liber-
tad. Esto es, el yo se sostiene sólo mediante la libertad y no por ne-
cesidad o por determinación alguna. 

El yo surge en la tensión entre psique y physis, un aspecto de los 
más explorados por los griegos, en especial Platón y Aristóteles, 
quienes coinciben que ésta es una tensión que existe por naturaleza 
y una relación de opuestos sostenida por un fundamento. Kierkega-
ard se aleja de este planteamiento al proponer que existe ya un fun-
damento anterior que sostiene tal relación; este fundamento es, 
como lo propone en La enfermedad mortal, la relación efectiva (actual) 
del hombre con su conciencia mediante el ejercicio de su libertad, y 
establece una relación con la alteridad del poder absoluto, con el 
Otro que lo ha creado: 

El ser humano es así una relación derivada, una relación estable-
cida, una relación que se relaciona a sí misma consigo misma y, 
al relacionarse a sí misma consigo misma, se relaciona a sí misma 
con un otro […]; al relacionarse a sí misma consigo misma y 
queriendo ser sí misma, el yo descansa transparentemente en el 
poder que la ha establecido (SKS 11, 129; EM, 2008: p. 33). 

Sobre esta relación, Kierkegaard construye su ética que, para él, es 
el reflejo de la libertad, de la voluntad de cada individuo, y no una 



114 La deuda de Kierkegaard con Schleiermacher en la concepción de la subjetividad  
• Catalina Elena Dobre

realización comunitaria, donde éste entrega su peculiaridad a la 
humanidad. 

El filósofo está convencido de que el ser humano no puede vivir 
auténticamente con el otro si antes no toma conciencia de su propio 
existir y lo que esto implica. Para poder relacionarse con su existen-
cia, con el otro, primero se debe relacionar consigo mismo y, desde 
ahí, con Dios, para luego poder entregarse hacia el otro porque afir-
ma claramente que aquel que no ama a Dios, no sabe amar al otro. 
Esto es, si un ser humano no se define, no se realiza como un ser ante 
Dios, no puede ser capaz entonces de establecer una relación con el 
otro. Esta realización implica sacrificio, renuncia, sufrimiento, pero 
también la capacidad de entender la peculiaridad, la singularidad del 
otro. Para llegar a ser sí mismo, el hombre ni está predeterminado, 
ni es dueño de inventarse enteramente libre y autónomamente; el yo 
no es el resultado de un proceso natural. 

Kierkegaard, utilizando otro de sus seudónimos, Anti-Clima-
cus, sostiene que, cuando el hombre logra relacionarse consigo mis-
mo, está relacionándose a su vez con otro, ya que la relación se 
establece por este otro (el fundamento). Para Anti-Climacus, nadie 
puede ser sí mismo ignorando el fundamento, es decir, aquello que 
le ha permitido establecer esta relación, es decir, el tercero positi-
vo, que es Dios. Desde este punto de vista, Dios siempre está pre-
sente en cada relación que se establece y el hombre, al elegirse a sí 
mismo, también debe elegirse como relación frente a Dios. Es de-
cir, la relación no acaba en un movimiento hacia el yo, sino en un yo 
que se realiza solamente a partir de un Tú. Como bien afirma el fi-
lósofo: “el yo no puede alcanzar por sus propias fuerzas el equilibrio 
y el reposo” (SKS 11, 129; EM, 2008: p. 34), por eso necesita que 
mientras se relaciona consigo mismo “lo haga también con aquello 
que ha puesto toda la relación” (SKS 11, 129; EM, 2008: p. 34). Ele-
girse a sí mismo significa el devenir subjetivo; tal propuesta, escon-
dida detrás de la de Johannes Climacus, parte de la idea de que ser 
subjetivo, y llegar a ser lo que uno es, no representa un gran arte, si 
se entiende la diferencia entre ser un sujeto y devenir un sujeto. Anti-
Climacus nos presenta la nueva perspectiva que es el cristianismo, 
para quien el devenir subjetivo representa la tarea más importante de 



115Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 93-118

cualquier ser singular que decida asumirla. En palabras del filósfo: 
“¿Cuál tendría que ser el juicio de la ética si el devenir subjetivo no 
fuera la más elevada tarea asignada a todo ser humano?” (SKS 7, 125; 
PS, 2008: p. 133). 

La tarea ética no consiste en observar y emitir juicios generales 
sobre los hechos particulares, sino la realización individual en rela-
ción con lo general. Pero esto es posible sólo cuando el individuo 
elige vivir su singularidad en relación con lo universal. Para el Juez 
Guillermo, otro de sus seudónimos, la seriedad de la existencia co-
rresponde a lo ético y la ética se reduce a la elección. Anti-Climacus, 
de manera similar, nos advierte que no se puede plantear lo ético sin 
que exista una implicación directa del hombre. Éste se realiza en sí 
mismo y realiza su tarea cuando se asume como un devenir perma-
nente en sus propios actos. En consecuencia, la ética tiene que ver 
con la interioridad y, en un momento dado, puede representar una 
tentación. Para ejemplificar nos propone el caso de Abraham, quien 
tuvo que elegir entre la ley y Dios, entre la duda y la angustia, entre 
hablar y callar. Afirma Anti-Climacus: 

Lo ético es y seguirá siendo el más alto deber asignado a cada ser 
humano. Puede que asimismo se le demande a un devoto de la 
erudición el que se comprenda éticamente a sí mismo antes de 
consagrarse a su disciplina intelectual, que no deje de compren-
derse éticamente a lo largo de toda su labor, porque lo ético es 
como el eterno aliento que, en medio de la soledad, reconcilia a 
cada uno con todos (SKS 7, 141; PS, 2008: p. 152).

Como vemos, la ética, para Kierkegaard, debe estar más allá del este-
ticismo romántico y reflejar no sólo la creación y el anhelo del espíritu 
por lo infinito, ya que en este caso, el yo pretendería ser autosuficien-
te y caería en la autocreación; en cambio, una vez que rompe su con-
dición autosuficiente, permite, mediante la libre elección, que el 
individuo se realice a sí mismo frente al Otro. Es, según el filósofo, 
que en el acto de elección, el individuo toma conciencia de sí mismo 
como un absoluto. “¿Y qué es lo absoluto? Soy yo mismo en mi valor 
eterno” (SKS 3, 205; OO2, 2007: p. 194). Sin embargo, elegir ser uno 



116 La deuda de Kierkegaard con Schleiermacher en la concepción de la subjetividad  
• Catalina Elena Dobre

mismo no significa ser algo distinto de lo que ya se es, sino que impli-
ca involucrarse de manera personal en las condiciones de la propia 
existencia y del devenir temporal. Así es como surge la conciencia de 
la singularidad, la conciencia de uno mismo, de ser un Yo ante un Tú y 
a la vez ser elevado a un Tú, cuando se responde al al Otro. 

Conclusión

Aunque todavía hay mucho qué argumentar sobre la subjetividad en 
la obra de Kierkegaard, lo que he querido enfatizar aquí es que, a 
pesar de la crítica que Kierkegaard le hace al concepto de individua-
lidad (subjetividad) romántica, sus propuestas sobre este plantea-
miento pueden considerarse cercanas a las de Schleiermacher al 
respecto, quien fuera uno de los máximos exponentes del Roman
ticismo. A mi modo de ver, para ambos, la subjetividad está rela
cionada con la formación del individuo, con su desarrollo como 
peculiaridad y como singularidad, que le permite, así, poder entrar 
en relación con la comunidad, sin la cual la individualidad no ten-
dría sentido alguno. Aunque conviene aclarar que, para Friedrich 
Schleiermacher, la subjetividad se entiende primero en la relación 
con la comunidad y, para Kierkegaard, la subjetividad se realiza sólo 
en la presencia de la alteridad absoluta, es decir, del Otro, del Tú 
eterno que es Dios, para luego reflejarse en la idea de comunidad. 
Sin embargo, los dos filósofos coinciden en que ser subjetivo no sig-
nifica abandonar la verdad, sino buscar el acercamiento a ella desde 
una vivencia personal, a partir de la cual uno se compromete con su 
realidad y la vive desde la verdad. 

Se puede resumir que la propuesta ética del filósofo danés no es 
subjetivista, tal como se ha intentado afirmar sin fundamentos; 
Kierkegaard parte de que sólo ante la presencia del Otro, de algo 
que impone objetividad, se puede realizar la subjetividad. Por eso, 
para este autor, la realización de lo individual implica siempre la re-
lación con lo universal en el sentido de que el hombre se realiza a sí 
mismo cuando elige lo general, desde su particularidad, como su 
tarea personal. 



117Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 93-118

A manera de cierre y luego de haber analizado tanto la perspec-
tiva de Schleiermacher como la de Kierkegaard, podemos ver que 
una de las diferencias que conviene resaltar de la visión del danés 
frente a la del alemán, en torno a la subjetividad, es que, para el pri-
mero, ésta representa no sólo el desarrollo de la individualidad para 
perseguir el ideal de la humanidad, sino que implica la exigencia de 
un compromiso total. Sólo cuando uno se elige de manera singular, 
desde uno mismo, sólo entonces empieza el crecimiento interior, no 
para alcanzar el ideal, sino para devenir uno mismo, ante Dios, me-
diante el amor y la fe. 

Referencias bibliográficas

Bibliografía principal

Kierkegaard, Søren. 2000. De los papeles de alguien que todavía vive. Sobre el concepto de 
ironía, SKS 1; (CI), trad. Darío González y Begonya Sáez Tajafuerce. Madrid: 
Trotta.

. 2007. O lo uno o lo otro. Fragmentos de vida II, SKS 3; (OO), trad. Darío Gonzá-
lez. Madrid: Trotta. 

. 2008a. La enfermedad mortal, SKS 11 (EM) trad. Demetrio Gutiérrez Rivero. 
Madrid: Trotta.

.2008b. Postscriptum no científico y definitivo a Migajas filosóficas, SKS 7; (PS) trad. 
Nassim Bravo Jordán. México: Ed. Universidad Iberoamericana. 

. 2012. El concepto de la angustia, SKS 4; (CA), trad. Demetrio Gutiérrez Rive-
ro. Madrid: Alianza Editorial. 

Schleiermacher, Friedrich. 1990. Sobre la religión. Discursos a sus menospreciados culti-
vados, estudio preliminar y traducción de Arsenio Ginzo Fernández. Madrid: 
Ed. Tecnos. 

. 1991. Monólogos, introducción, traducción y notas de Anna Poca. Barcelona: 
Anthropos. 

Bibliografía secundaria

Capperlørn, NJ, Richard Crouter, Theordor Jørgensen, Claus-Dieter Osthövener, 
editors. 2006. Subjectivity and Truth. Berlín-New York: Walter de Gruyter. 



118 La deuda de Kierkegaard con Schleiermacher en la concepción de la subjetividad  
• Catalina Elena Dobre

Crouter, Richard. 2005. Friedrich Schleiermacher: Between Enlightenment and Romanti-
cism. New York: Cambridge Companion Press. (Kindle Edition)

Clowes, James. 1996. Of Art and Women I had No Knowledge. The Development of Schleier-
macher’s Understanding of Cognition, Self, Identity, Community and Gender. PhD. Dis-
sertation. Washington: University of Washington. 

Fenger, Henning. 1976. Kierkegaard The Myths and Their Origins, New Heaven-Lon-
don: Yale University Press.

Ferreira, Jamie. 2006. “The Single Individual and Kinship. Reflections on Kierkeg-
aard and Schleiermacher” en CAPPERLØRN, NJ, Richard Crouter, Theordor 
Jørgensen, Claus-Dieter Osthövener, editors. Subjectivity and Truth. Berlín-
New York: Walter de Gruyter. 

Flamarique, Lourdes. 1999. Schleiermacher. La filosofía frente al enigma del hombre. 
Pamplona: EUNSA. 

Guerrero, Luis. 2004. La verdad subjetiva: Søren Kierkegaard como escritor, 1era ed. 
México: Universidad Iberoamericana. 

. 2008. ¿Quién decide lo que está bien y lo que está mal? Ética y racionalidad. México: 
Ed. Univ. Iberoamericana y Ed. Plaza y Valdés. 

. 2009. Søren Kierkegaard. Una reflexión sobre la existencia humana. México: Uni-
versidad Iberoamericana. 

Hannay, Alastair. 2010. Kierkegaard. Una biografía. México: Universidad Iberoamericana.

Mariña, Jacqueline. 2008. Transformation of the Self in the Thought of Friedrich Schleier-
macher. New York: Oxford University Press. 

Mcdonald, W. 2013. “Kierkegaard and Romanticism” en The Oxford Handbook of Ki-
erkegaard, edited by John Lippitt and George Pattison. United Kingdom: Ox-
ford University Press. 

Mortensen, P. K. 1997. “The Demons of Self-Reflection: Kierkegaard and Danish 
Romanticism” en Kierkegaard Revisited. Proceeding from the Conference “Kierkegaard 
and the Meaning of Meaning it”, Copenhagen May 5-6, 1996, edited by N. Cap-
pelørn and J. Stewart. Berlin-New York: Walter de Gruyter. 

Mullen, J. D. 1997. “The German Romantic Background of Kierkegaard’s Psychol-
ogy” en The Southern Journal of Philosophy, vol. 16, issue 1. 

Osborn, A. R. 1934. Schleiermacher and Religious Education. London: Oxford Univer-
sity Press. 

Rossel, Sven H, ed. 1992. A History of Danish Literature. Histories of Scandinavian Litera-
ture, vol. I. Lincoln and London: University of Nebraska Press. 

Safranski, Rüdiger. 2009. Romanticismo. Una odisea del espíritu alemán, trad. Raúl Ga-
bás. México: Tusquets Editores. 

Wellmon, Chad. 2010. Becoming Human. Romantic Anthropology and the Embodiment of 
Freedom. Pennsylvania: The Pennsylvania State University Press. 




