LA GUERRA ANTE EL TRIBUNAL DE LA RAZON.
COMENTARIO A “KANT: LA GUERRA
Y EL PROGRESO MORAL”

Maria Guadalupe Martinez Fisher
Centro de Investigacién Social Avanzada, México

marilu.martinez@cisav.org

Resumen

En este comentario al articulo de Teresa Santiago, “Kant: la
guerra y el progreso moral”, defenderé que existen dos ti-
pos de cuestiones en el discurso de Kant sobre la guerra. Por
un lado, se encuentran las que refieren a la coherencia inter-
na, es decir, sobre cual es la funcion y la critica de la guerra
en su sistema de pensamiento y como ésta puede ser compa-
tible con su pensamiento moral; por el otro, se encuentran
las cuestiones que se refieren a los alcances de su propuesta
en nuestros dias y en qué medida ésta podria ayudarnos a
generar nuevos marcos de normatividad para la promocion

de la paz.

Palabras clave: paz, guerra, moralidad, derecho cosmopolita,

Providencia, humanidad.

Recibido: 5/05/15 « Aceptado: 16/08/15

Open Insight « Volumen VIl « N° 11 (enero-junio 2016) « pp. 35-45

35



WAR BEFORE THE TRIBUNAL OF REASON.
COMMENTARY TO “KANT: WAR AND MORAL
PROGRESS”, BY TERESA SANTIAGO

Abstract

In this commentary to the article “Kant: War and Moral
Progress”, by Teresa Santiago, I defend that Kant’s thought
on war presents two types of issues. On one hand, there are
those questions that address the internal coherence of
war, that is to say, what is the role and critique of war in
Kant’s thought and how it could be compatible with his
Moral Philosophy. On the other hand, there are the issues
that refer to the scope of the proposal in present day and to
what extent it could help to generate new regulation frames
for the advocacy of peace.

Keywords: Peace, War, Morality, Cosmopolitan Law, Providence,

Humanity.

36 La guerra ante el tribunal de la razén. Comentario a “Kant: la guerra y el progreso moral”
+ Maria Guadalupe Martinez Fisher



Si bien tengo poco o nada qué replicar al articulo de Teresa Santiago,
debo confesar que la lectura de su trabajo ha suscitado en mi la re-
flexion filosofica sobre la guerra, y esto, creo, es infinitamente mas
valioso que pretender resolver los problemas, de manera simplista,
desde la enunciacion de un listado de principios univocos. Bien sen-
tencio Charles Peguy en su Nota conjunta sobre Descartes y la filosofia
cartesiana que una gran filosofia no es la que instala la verdad defini-
tiva, sino la que produce inquietud.

En el ambito de lo que excede a nuestro entendimiento, por
tratarse de una realidad compleja, nos enfrentamos a perplejidades
ante las cuales podemos reaccionar de la manera mas comoda, es de-
cir, resignarnos a una tarea sin €xito y a abandonarnos al vertigo argu-
mentativo o mas bien, a resistirnos, sehalando los limites, sin dejar de
plantear una propuesta que siempre estara en construccion a lo largo
del tiempo. Me parece que los que nos encontramos aqui somos
quienes nos resistimos; acudimos a reflexionar sobre la paz porque
encontramos una realidad que nos parece insatisfactoria pero, al
mismo tiempo, tenemos la esperanza de que “algo podemos hacer”.
Decia Aristoteles, en su Etica Nicomaquea, que no se delibera sobre lo
imposible (Il 3, 1112 a 32-34); si hoy reflexionamos y deliberamos
sobre los mejores caminos para la paz es porque, de alguna manera,
los creemos posibles.

Tomo como punto de partida que me encuentro con una exper-
ta en el tema y, por ende, mas que asumir el rol de quien replica,
quisiera asumirme como una alumna que se considera afortunada
por la oportunidad de entablar un dialogo con una maestra. Aclarado
lo anterior, procederé¢ a enlistarlas preguntas que me suscito la lec-
tura del texto y de las cuales me gustaria conocer la respuesta de la

autora:

1. ;En qué ambito de racionalidad nos encontramos cuando nos
referimos a los articulos preliminares y definitivos de la doc-
trina de la paz?

2. ;Cual seria el papel del juicio reflexivo en las consideraciones
de la guerra y la promocion de la paz?

Open Insight « Volumen VIl « N° 11 (enero-junio 2016) « pp. 35-45

37



3. Tomando en cuenta la alusion a la accion de la Providencia en
la historia como garantia de la paz, ;como es ésta compatible
con el principio de autonomia de la segunda critica?

4. ¢Es posible encontrar una argumentacion iusnaturalista en la
fundamentacion de un derecho cosmopolita?

5. ;Es legitimo utilizar la traduccion del imperativo categorico
al terreno juridico con la finalidad de generar marcos de nor-

matividad que nos permitan alcanzar la paz?

Como se puede observar, tenemos dos tipos de cuestiones. Por un
lado, se encuentran las cuestiones 1, 2 y 3 que se refieren a la funcion
y la critica de la guerra en el sistema de pensamiento de Kant y como
ésta es compatible con su pensamiento moral. En un orden distinto,
se encuentran las cuestiones 4 y 5 que se refieren a la actualidad de
la doctrina kantiana de la paz y a en que medida ésta nos permite
generar marcos de normatividad en la presente problematica de
la guerra.

Con el objetivo de fundamentar las premisas de las cuales deri-
van las cuestiones enlistadas anteriormente, profundizaré sobre cada
una de ¢stas. En lo que refiere al primer tipo de inquietudes, surge
la primera pregunta: jen qué ambito de racionalidad nos encontra-
mos cuando nos referimos a los articulos preliminares y definitivos
de la doctrina de la paz? o, para decirlo de una manera mas sencilla,
¢que tipo de verdad se esboza en la pretension de una doctrina de la
paz?, ;es prudencial, moral o legal?

Si analizamos los distintos lugares en los que encontramos refe-
rencia a la guerra, hallamos pasajes en los que tal parece que esta se
fundamenta en un razonamiento prudente, aunque hay otros en los
que Kant pareceria inclinarse mas bien por una deliberacion de lo
que es conveniente segln el tiempo propicio; como es el caso de su
postura sobre la paulatina desaparicion de los ejércitos permanentes
y la inclusion de ciertas leyes permisivas que autorizan aplazar la
ejecucion de la norma sin perder de vista el fin tltimo (Kant, 2012:
p- 45). Esto era de esperarse, si tomamos en cuenta el caracter regu-
lativo de la idea de paz perpetua; sin embargo, lo anterior también
podria suponer aconsejar el retraso de la ejecucion de las reformas

38 La guerra ante el tribunal de la razén. Comentario a “Kant: la guerra y el progreso moral”
+ Maria Guadalupe Martinez Fisher



hasta que se dé una mejor ocasion. Esta temporalizacion del derecho,
como dice Pereda, podria interpretarse como una invitaciéon a convi-
vir con la paz inmoral, opresiva y endeudada mientras que no se den
las condiciones historicas adecuadas (Pereda, 1996: pp. 543-565).

Considerando lo anterior, podriamos preguntarnos si esto no
supone que la nocion de persona como fin ultimo de toda naturaleza
se puede diluir en el concepto de una humanidad universal y si en
pro de ésta un nimero de personas debe instrumentalizarse o resig-
narse a que lleguen mejores ¢pocas en donde las condiciones sean
propicias para instaurar la verdadera paz.

Por otro lado, también es cierto que es improcedente ubicar la
doctrina de la paz y la guerra desde una racionalidad meramente pru-
dencial. Si hay algo sobre lo cual podemos estar seguros dentro del
pensamiento kantiano, es su interés por la moralidad. Son muchos los
pasajes en los que encontramos su preocupacion moral en los asun-
tos de la guerra y la consecucion de la paz. Aqui, destacare el Aparta-
do sobre la discrepancia entre la moral y la politica con respecto a la
paz perpetua (Kant, 2012: p. 95). Refiere el filosofo de Konisgberg:
“Sila politica dice ‘Sed listos como serpientes’, la moral —afiade, como
condicion restrictiva— ‘y sinceros como las palomas’ (2012: p. 96).
Asimismo, en el contexto de la paulatina desaparicion de los ejércitos,
es explicito en que debe permear el criterio moral: “el ser tomados
(los soldados) para matar o ser matados a cambio de sueldo parece
conllevar la utilizacion de los hombres como meras maquinas e ins-
trumentos en manos de otro (el Estado); este hecho no conjuga bien
el derecho de la humanidad de nuestra propia persona” (2012: p. 45).

Ahora bien, pretender que es suficiente un calculo prudente o
la buena voluntad para instaurar la paz perpetua y “terminar con la
guerra” es, de alguna manera, una pretension ingenua. Ebbinghaus
(1958) comenta que la paz en la tierra, por su naturaleza, no es
tanto un problema ético como un problema juridico. El filosofo de
Konisgbergle otorga una gran importancia al derecho y a su facultad
de coaccion y asi establece que debe mantenerse como lo divino,
cueste lo que le cueste al poder del gobernante (2012: p. 111). El
estado natural del hombre es la guerra, a pesar de no comprender
siempre un estallido de las hostilidades. La paz solo es posible en un

Open Insight « Volumen VIl « N° 11 (enero-junio 2016) « pp. 35-45

39



contexto legal, es decir, requiere una constitucion; a lo anterior hay
que anadir que, para Kant, no se puede solucionar el orden interno
del Estado sin pensar la manera de conseguir el orden interestatal.

Una lectura atenta, no fragmentaria, del sistema de pensamiento
kantiano nos impide reducir la perspectiva de este filosofo a un
solo aspecto. No es preciso interpretarlo como un ingenuo pacifista
o como un promotor del absoluto moral de la no violencia, ni tam-
poco como un pragmatico realista que tan solo recurre a la pruden-
cia para el calculo de lo conveniente. Sin embargo, por mas que no
queramos hacer “una reduccion arbitraria”, es importante buscar
una respuesta para hacerle justicia al pensamiento de uno de los mas
grandes filosofos de la historia y develar los matices que se encuen-
tran en su concepcion de la guerra y la paz.

Podemos decir que lo que hizo que Kant promoviera la paz como
ideal regulativo y que, al mismo tiempo, profesara entusiasmo por
algunas guerras como la Independencia de las colonias inglesas en
Norteamérica y la Revolucion Francesa, fue que, a su juicio, estas
favorecieron el progreso moral del género humano. En el caso espe-
cifico de la Revolucion Francesa, Kant la describe como un acon-

tecimiento que prueba la tendencia moral del género humano:

La revolucion de un pueblo pletorico, que estamos presenciando
en nuestros dias, puede triunfar o fracasar, puede acumular mi-
seria y atrocidades en tal medida que cualquier hombre sensato
nunca se decidiese a repetir un experimento tan costoso, aunque
pudiera esperar llevarlo a cabo venturosamente al emprenderlo
por segunda vez y, sin embargo, esa revolucion —a mi modo de
ver— encuentra en el animo de todos los espectadores (que no
estan comprometidos ellos mismos en ese juego) una simpatia
conforme al deseo que colinda con el entusiasmo y cuya propia
exteriorizacion llevaba aparejado un riesgo, la cual no puede te-

ner otra causa que una disposicion moral en el género humano

(2003: p. 160).

El tipo de causa que Kant admira en la Revolucion Francesa, es de
indole moral, en ésta confluyen dos aspectos: en primer lugar, el del

40 La guerra ante el tribunal de la razén. Comentario a “Kant: la guerra y el progreso moral”
+ Maria Guadalupe Martinez Fisher



derecho: un pueblo no debe ser impedido por ningan poder para
otorgarse a si mismo la constitucion civil que le parezca convenien-
te. En segundo lugar, el del fin (que, al mismo tiempo, es deber): la
constitucion de un pueblo inicamente sera en si conforme al dere-
cho y moralmente buena si su naturaleza es tal que evita, segiin prin-
cipios, la guerra agresiva, que es fuente de todo mal y de toda
corrupcion de costumbres.

Teresa Santiago recomienda tomar en cuenta el texto Idea de una
historia universal en sentido cosmopolita. La Idea es una obra en la cual
Kant se propone formular una ‘idea’, esto es, un concepto de razon,
por medio del cual podamos pensar la historia y darle un sentido al
aparentemente caotico panorama de las “manifestaciones fenomeni-
cas” de nuestra libertad. Nos pide que nos detengamos a reflexionar
en el principio cuarto, que es en el que Kant alude al antagonismo o
“insociable sociabilidad” como medio del que se sirve la naturaleza
para lograr el desarrollo de todas sus disposiciones.

El filosofo de Konisgberg acuna el termino “insociable sociabi-
lidad” intentando dar cuenta de la inclinaciéon de los hombres “a
formar sociedad que, sin embargo, va unida a una resistencia cons-
tante que amenaza perpetuamente con disolverla” (2006: p. 78). Es
decir, por una parte, tenemos una inclinacion natural a unirnos y
cooperar porque solamente de esa manera podemos aprovechar al
maximo nuestras capacidades; pero, por otro lado, hay en nosotros
una fuerte tendencia al aislamiento, esto es, a querer imponer nues-
tra voluntad a los otros. Ahora bien, la “insociable sociabilidad” fun-
ciona como una “resistencia” a la pereza y es al mismo tiempo, la
fuerza que nos impulsa y obliga a realizar acciones, asi sea buscar
honores y riquezas, pero en esa bisqueda iremos construyendo, me-
diante mas fracasos que éxitos, cultura y “de este modo, también la
coincidencia a formar sociedad, patologicamente provocada, en un
tono moral” (2006: p. 79).

Expone Teresa Santiago que,aunque parezca contradictorio, las
distintas guerras son vistas por el autor de Para la paz perpetua, como
los “intentos” por conseguir una salida del estado de naturaleza;
son los efectos negativos de la guerra los que actian como principal

motivacion e impulso para erradicarla con el fin de construir una

Open Insight « Volumen VIl « N° 11 (enero-junio 2016) « pp. 35-45

41



sociedad pacifica. Si esto es asi, podriamos decir que algunas guerras
pueden tener una funcion dentro del progreso de la humanidad,
sin embargo, no es del todo claro cuales serian las que si contri-
buyen a ello.

Algunos autores han senalado que para resolver las dificultades
referentes a la aplicacion de normas, reglas o leyes a casos individua-
les, como seria en el caso de la guerra y la promocion de la paz, es
necesario leer la ética kantiana enfatizando las maximas mas que en
los comportamientos, y entender el juicio moral como juicio re-
flexivo. De esta forma, se ofrece un camino viable para ayudar a so-
lucionar conflictos referentes a situaciones concretas de accion, o
bien, a tipos concretos de accion (Granja, 2008: pp. 107-144).

Tomando en cuenta la interpretacion anterior, surge la siguien-
te pregunta: ;podriamos decir que la cuestion sobre cuales son las
guerras que si pueden contribuir al progreso de la humanidad supo-
ne un juicio reflexivo?, si es asi ;cual seria el papel de éste? Me parece
que incluir la alusion al juicio reflexivo podria ayudarnos a compren-
der que lo que condena Kant no es la guerra en si misma, sino las
maximas por la que se llega a ésta.'

Debemos senalar que la “insociable sociabilidad” no es producto
del ser humano; mas bien, es la descripcion de lo que es, y es por
esta caracteristica que podemos decir que la guerra y el conflicto
ocupan un lugar protagonico como un mecanismo que impulsa el
sentido de la historia hacia ciertos fines,uno de los cuales es la paz
definitiva. Este mecanismo del progreso de la humanidad no es cie-
go, sino que incluye la accion de la Providencia, como lo expone
Kant en el apartado De la garantia de la paz perpetua. Esta, a través
de distintos mecanismos, como lo comenta Teresa Santiago, es la
que garantiza la consecucion de la paz como un fin politico y mo-
ral de la especie. De estas consideraciones, surge la tercera pregun-
ta: ;como es compatible la accion de la Providencia con el principio

de autonomia de la segunda critica? Aun si respondiéramos que la

1 Esto también le daria sentido a algunos parrafos de la Critica del juicio, en los que Kant
describe algunas guerras no s6lo como necesarias, sino incluso, como sublimes (2007:
p.183).

42 La guerra ante el tribunal de la razén. Comentario a “Kant: la guerra y el progreso moral”
+ Maria Guadalupe Martinez Fisher



Providencia actia en la especie y no en el individuo, ;como seria
posible que ésta actuara en la consecucion de los fines de la especie,
sin determinar de manera heter6noma al individuo?

Respecto al segundo tipo de cuestiones, me refiero a las que me
invitaron a reflexionar sobre la actualidad de la doctrina kantiana
de la paz; me gustaria proponer la cuestion sobre lo que podemos
llamar la “renovada concepcion de ley natural” que encontramos en
la postura del filosofo. En especifico, me refiero a su idea de que
de la naturaleza racional del ser persona se infiere la posibilidad de
una sociedad cosmopolita. A partir de estas consideraciones, surge la
cuarta pregunta: ies posible encontrar una argumentacién iusnatura-
lista en la fundamentacion de un derecho cosmopolita?

La idea de convertir el derecho de la paz universal, aludiendo al
derecho de gentes, en el derecho de una relacion directa de los in-
dividuos con la humanidad, supone de alguna manera un argumen-
to iusnaturalista que nos permite pensar en la creacion de un
derecho cosmopolita en el que se globalice la justicia. Teresa Santia-
go sefala que una de las novedades del planteamiento kantiano
se encuentra en el tercer articulo definitivo que si bien restringe la
ley cosmopolita a condiciones de hospitalidad universal y no a
una ley universal, esta pretende garantizar un marco de justicia que
responda a la concepcion de la persona humana como poseedora de
dignidad y de autonomia y, por ende, establecer la necesidad del
respeto a los derechos fundamentales que pertenecen universal-
mente a todo ser racional.

Atendiendo al argumento de que se debe garantizar un marco de
justicia que responda a la concepcion de persona humana, surge la
quinta pregunta: jes legitimo utilizar la traduccion del imperativo
categorico al terreno juridico con la finalidad de generar marcos de
normatividad que nos permitan alcanzar la paz? El ideal cosmopolita
esta relacionado con lo que Korsgaard llamaria “la formula de la hu-
manidad del imperativo categorico” (2011: pp. 221-266). Cuando
Kant subraya que respetemos la humanidad del otro como fin en si
mismo, esta enfatizando que las personas somos fuentes auto origi-
nantes de lo que en justicia nos es debido.

Open Insight « Volumen VIl « N° 11 (enero-junio 2016) « pp. 35-45

43



La obligacion hacia la humanidad requiere un compromiso a fa-
vor de la paz y de los derechos humanos, y exige que las instituciones
promuevan y generen la condicion civica, es decir, que tengan un
horizonte global. Se trata de defender lo que Arendt sefiala como el
“derecho a tener derechos” (1998: p. 247) que denota una cualidad
moral, en virtud de la cual nos podemos identificar como humanos
y que forma el nticleo basico para la atribucion de derechos. De este
modo, la humanidad es entendida en términos de una propiedad
moral y puede quedar definida como una comunidad politica abso-
lutamente incluyente (Granja, 2009).

Quisiera concluir sugiriendo que el surgimiento historico de lo
que hoy defendemos como derechos humanos, tiene una estrecha
relacion con el pensamiento juridico y moral del filosofo de Konisg-
berg. Asumirnos como ciudadanos del mundo supone pertenecer a
una comunidad politica incluyente que no obedece exclusivamente
a los criterios de legitimidad de un pais en especifico. El logro del
reconocimiento de los derechos humanos existe junto con el poder
o derecho normativo de tener derechos. Este es el sentido que guar-
da la Declaracion Universal de los Derechos Humanos, al afimar
que: “Toda persona tiene derecho a que se establezca un orden social
e internacional en el que los derechos y obligaciones proclamados en
esta Declaracion se hagan plenamente efectivos”.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

ARENDT, Hannah. 1998. Los origenes del totalitarismo. Madrid: Taurus.
ARISTOTELES. 1985. Etica Nicomaquea, trad. Julio Palli Bonet. Madrid: Gredos.
EBBINGHAUS, Julius. 1958. “La doctrina de la Paz Perpetua” en Didnoia, 1V, 261-276.

GRAN]JA, Dulce Maria. 2010. “La ética de Kant como una ética de maximas. Una res-
puesta a las criticas de Hegel y Bernard Wiliams” en Lecciones de Kant para hoy.
Espaiia: Anthropos Editorial-UAM.

— . 2009. “El principio de publicidad en la teoria kantiana de la accion”. Estudios,
VI, 51-112.

KANT, Immanuel. 2003. E! conflicto de las facultades. Madrid: Alianza.

44 La guerra ante el tribunal de la razén. Comentario a “Kant: la guerra y el progreso moral”
+ Maria Guadalupe Martinez Fisher



. 2006. Idea de una historia universal en sentido cosmopolita. En dgfensa de la ilustra-
cién. Espana: Alba Editorial.

. 2007. Critica del Juicio. Madrid: Tecnos.
. 2012. Sobre la Paz Perpetua. Madrid: Akal.

KORSGAARD, Christine. 2011. “La formula de la humanidad” en La creacién del reino de
los fines. México: UNAM.

PEREDA, Carlos. 1996. “Sobre la consigna ‘Hacia la Paz Perpetua’en Filosofia moral,
educacion e historia. Homenaje a Fernando Salmeron. México: UNAM.

Open Insight « Volumen VIl « N° 11 (enero-junio 2016) « pp. 35-45

45





