
35Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 35-45

La guerra ante el tribunal de la razón. 
Comentario a “Kant: la guerra  
y el progreso moral”

María Guadalupe Martínez Fisher

Centro de Investigación Social Avanzada, México

marilu.martinez@cisav.org

Resumen

En este comentario al artículo de Teresa Santiago, “Kant: la 
guerra y el progreso moral”, defenderé que existen dos ti-
pos de cuestiones en el discurso de Kant sobre la guerra. Por 
un lado, se encuentran las que refieren a la coherencia inter-
na, es decir, sobre cuál es la función y la crítica de la guerra 
en su sistema de pensamiento y cómo ésta puede ser compa-
tible con su pensamiento moral; por el otro, se encuentran 
las cuestiones que se refieren a los alcances de su propuesta 
en nuestros días y en qué medida ésta podría ayudarnos a 
generar nuevos marcos de normatividad para la promoción 
de la paz. 

Palabras clave: paz, guerra, moralidad, derecho cosmopolita, 

Providencia, humanidad.

Recibido: 5/05/15 • Aceptado: 16/08/15



36 La guerra ante el tribunal de la razón. Comentario a “Kant: la guerra y el progreso moral”  
• María Guadalupe Martínez Fisher

War Before The Tribunal of Reason. 
Commentary to “Kant: War and Moral 
Progress”, by Teresa Santiago

Abstract

In this commentary to the article “Kant: War and Moral 
Progress”, by Teresa Santiago, I defend that Kant’s thought 
on war presents two types of issues. On one hand, there are 
those questions that address the internal coherence of 
war, that is to say, what is the role and critique of war in 
Kant’s thought and how it could be compatible with his 
Moral Philosophy. On the other hand, there are the issues 
that refer to the scope of the proposal in present day and to 
what extent it could help to generate new regulation frames 
for the advocacy of peace.

Keywords: Peace, War, Morality, Cosmopolitan Law, Providence, 

Humanity.



37Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 35-45

Si bien tengo poco o nada qué replicar al artículo de Teresa Santiago, 
debo confesar que la lectura de su trabajo ha suscitado en mí la re-
flexión filosófica sobre la guerra, y esto, creo, es infinitamente más 
valioso que pretender resolver los problemas, de manera simplista, 
desde la enunciación de un listado de principios unívocos. Bien sen-
tenció Charles Peguy en su Nota conjunta sobre Descartes y la filosofía 
cartesiana que una gran filosofía no es la que instala la verdad defini-
tiva, sino la que produce inquietud.

En el ámbito de lo que excede a nuestro entendimiento, por 
tratarse de una realidad compleja, nos enfrentamos a perplejidades 
ante las cuales podemos reaccionar de la manera más cómoda, es de-
cir, resignarnos a una tarea sin éxito y a abandonarnos al vértigo argu-
mentativo o más bien, a resistirnos, señalando los límites, sin dejar de 
plantear una propuesta que siempre estará en construcción a lo largo 
del tiempo. Me parece que los que nos encontramos aquí somos 
quienes nos resistimos; acudimos a reflexionar sobre la paz porque 
encontramos una realidad que nos parece insatisfactoria pero, al 
mismo tiempo, tenemos la esperanza de que “algo podemos hacer”. 
Decía Aristóteles, en su Ética Nicomaquea, que no se delibera sobre lo 
imposible (III 3, 1112 a 32-34); si hoy reflexionamos y deliberamos 
sobre los mejores caminos para la paz es porque, de alguna manera, 
los creemos posibles.

Tomo como punto de partida que me encuentro con una exper-
ta en el tema y, por ende, más que asumir el rol de quien replica, 
quisiera asumirme como una alumna que se considera afortunada 
por la oportunidad de entablar un diálogo con una maestra. Aclarado 
lo anterior, procederé a enlistarlas preguntas que me suscitó la lec-
tura del texto y de las cuales me gustaría conocer la respuesta de la 
autora:

1. 	�¿En qué ámbito de racionalidad nos encontramos cuando nos 
referimos a los artículos preliminares y definitivos de la doc-
trina de la paz?

2.	� ¿Cuál sería el papel del juicio reflexivo en las consideraciones 
de la guerra y la promoción de la paz?



38 La guerra ante el tribunal de la razón. Comentario a “Kant: la guerra y el progreso moral”  
• María Guadalupe Martínez Fisher

3.	� Tomando en cuenta la alusión a la acción de la Providencia en 
la historia como garantía de la paz, ¿cómo es ésta compatible 
con el principio de autonomía de la segunda crítica?

4.	� ¿Es posible encontrar una argumentación iusnaturalista en la 
fundamentación de un derecho cosmopolita?

5.	� ¿Es legítimo utilizar la traducción del imperativo categórico 
al terreno jurídico con la finalidad de generar marcos de nor-
matividad que nos permitan alcanzar la paz?

Como se puede observar, tenemos dos tipos de cuestiones. Por un 
lado, se encuentran las cuestiones 1, 2 y 3 que se refieren a la función 
y la crítica de la guerra en el sistema de pensamiento de Kant y cómo 
ésta es compatible con su pensamiento moral. En un orden distinto, 
se encuentran las cuestiones 4 y 5 que se refieren a la actualidad de 
la doctrina kantiana de la paz y a en qué medida ésta nos permite 
generar marcos de normatividad en la presente problemática de 
la guerra.

Con el objetivo de fundamentar las premisas de las cuales deri-
van las cuestiones enlistadas anteriormente, profundizaré sobre cada 
una de éstas. En lo que refiere al primer tipo de inquietudes, surge 
la primera pregunta: ¿en qué ámbito de racionalidad nos encontra-
mos cuando nos referimos a los artículos preliminares y definitivos 
de la doctrina de la paz? o, para decirlo de una manera más sencilla, 
¿qué tipo de verdad se esboza en la pretensión de una doctrina de la 
paz?, ¿es prudencial, moral o legal?

Si analizamos los distintos lugares en los que encontramos refe-
rencia a la guerra, hallamos pasajes en los que tal parece que ésta se 
fundamenta en un razonamiento prudente, aunque hay otros en los 
que Kant parecería inclinarse más bien por una deliberación de lo 
que es conveniente según el tiempo propicio; como es el caso de su 
postura sobre la paulatina desaparición de los ejércitos permanentes 
y la inclusión de ciertas leyes permisivas que autorizan aplazar la 
ejecución de la norma sin perder de vista el fin último (Kant, 2012: 
p. 45). Esto era de esperarse, si tomamos en cuenta el carácter regu-
lativo de la idea de paz perpetua; sin embargo, lo anterior también 
podría suponer aconsejar el retraso de la ejecución de las reformas 



39Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 35-45

hasta que se dé una mejor ocasión. Esta temporalización del derecho, 
como dice Pereda, podría interpretarse como una invitación a convi-
vir con la paz inmoral, opresiva y endeudada mientras que no se den 
las condiciones históricas adecuadas (Pereda, 1996: pp. 543-565).

Considerando lo anterior, podríamos preguntarnos si esto no 
supone que la noción de persona como fin último de toda naturaleza 
se puede diluir en el concepto de una humanidad universal y si en 
pro de ésta un número de personas debe instrumentalizarse o resig-
narse a que lleguen mejores épocas en donde las condiciones sean 
propicias para instaurar la verdadera paz. 

Por otro lado, también es cierto que es improcedente ubicar la 
doctrina de la paz y la guerra desde una racionalidad meramente pru-
dencial. Si hay algo sobre lo cual podemos estar seguros dentro del 
pensamiento kantiano, es su interés por la moralidad. Son muchos los 
pasajes en los que encontramos su preocupación moral en los asun-
tos de la guerra y la consecución de la paz. Aquí, destacaré el Aparta-
do sobre la discrepancia entre la moral y la política con respecto a la 
paz perpetua (Kant, 2012: p. 95). Refiere el filósofo de Könisgberg: 
“Si la política dice ‘Sed listos como serpientes’, la moral –añade, como 
condición restrictiva– ‘y sinceros como las palomas’” (2012: p. 96). 
Asimismo, en el contexto de la paulatina desaparición de los ejércitos, 
es explícito en que debe permear el criterio moral: “el ser tomados 
(los soldados) para matar o ser matados a cambio de sueldo parece 
conllevar la utilización de los hombres como meras máquinas e ins-
trumentos en manos de otro (el Estado); este hecho no conjuga bien 
el derecho de la humanidad de nuestra propia persona” (2012: p. 45).

Ahora bien, pretender que es suficiente un cálculo prudente o 
la buena voluntad para instaurar la paz perpetua y “terminar con la 
guerra” es, de alguna manera, una pretensión ingenua. Ebbinghaus 
(1958) comenta que la paz en la tierra, por su naturaleza, no es 
tanto un problema ético como un problema jurídico. El filósofo de 
Könisgbergle otorga una gran importancia al derecho y a su facultad 
de coacción y así establece que debe mantenerse como lo divino, 
cueste lo que le cueste al poder del gobernante (2012: p. 111). El 
estado natural del hombre es la guerra, a pesar de no comprender 
siempre un estallido de las hostilidades. La paz sólo es posible en un 



40 La guerra ante el tribunal de la razón. Comentario a “Kant: la guerra y el progreso moral”  
• María Guadalupe Martínez Fisher

contexto legal, es decir, requiere una constitución; a lo anterior hay 
que añadir que, para Kant, no se puede solucionar el orden interno 
del Estado sin pensar la manera de conseguir el orden interestatal. 

Una lectura atenta, no fragmentaria, del sistema de pensamiento 
kantiano nos impide reducir la perspectiva de este filósofo a un 
solo aspecto. No es preciso interpretarlo como un ingenuo pacifista 
o como un promotor del absoluto moral de la no violencia, ni tam-
poco como un pragmático realista que tan sólo recurre a la pruden-
cia para el cálculo de lo conveniente. Sin embargo, por más que no 
queramos hacer “una reducción arbitraria”, es importante buscar 
una respuesta para hacerle justicia al pensamiento de uno de los más 
grandes filósofos de la historia y develar los matices que se encuen-
tran en su concepción de la guerra y la paz. 

Podemos decir que lo que hizo que Kant promoviera la paz como 
ideal regulativo y que, al mismo tiempo, profesara entusiasmo por 
algunas guerras como la Independencia de las colonias inglesas en 
Norteamérica y la Revolución Francesa, fue que, a su juicio, éstas 
favorecieron el progreso moral del género humano. En el caso espe-
cífico de la Revolución Francesa, Kant la describe como un acon
tecimiento que prueba la tendencia moral del género humano:

La revolución de un pueblo pletórico, que estamos presenciando 
en nuestros días, puede triunfar o fracasar, puede acumular mi-
seria y atrocidades en tal medida que cualquier hombre sensato 
nunca se decidiese a repetir un experimento tan costoso, aunque 
pudiera esperar llevarlo a cabo venturosamente al emprenderlo 
por segunda vez y, sin embargo, esa revolución –a mi modo de 
ver– encuentra en el ánimo de todos los espectadores (que no 
están comprometidos ellos mismos en ese juego) una simpatía 
conforme al deseo que colinda con el entusiasmo y cuya propia 
exteriorización llevaba aparejado un riesgo, la cual no puede te-
ner otra causa que una disposición moral en el género humano 
(2003: p. 160). 

El tipo de causa que Kant admira en la Revolución Francesa, es de 
índole moral, en ésta confluyen dos aspectos: en primer lugar, el del 



41Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 35-45

derecho: un pueblo no debe ser impedido por ningún poder para 
otorgarse a sí mismo la constitución civil que le parezca convenien-
te. En segundo lugar, el del fin (que, al mismo tiempo, es deber): la 
constitución de un pueblo únicamente será en sí conforme al dere-
cho y moralmente buena si su naturaleza es tal que evita, según prin-
cipios, la guerra agresiva, que es fuente de todo mal y de toda 
corrupción de costumbres.

Teresa Santiago recomienda tomar en cuenta el texto Idea de una 
historia universal en sentido cosmopolita. La Idea es una obra en la cual 
Kant se propone formular una ‘idea’, esto es, un concepto de razón, 
por medio del cual podamos pensar la historia y darle un sentido al 
aparentemente caótico panorama de las “manifestaciones fenoméni-
cas” de nuestra libertad. Nos pide que nos detengamos a reflexionar 
en el principio cuarto, que es en el que Kant alude al antagonismo o 
“insociable sociabilidad” como medio del que se sirve la naturaleza 
para lograr el desarrollo de todas sus disposiciones.

El filósofo de Könisgberg acuña el término “insociable sociabi-
lidad” intentando dar cuenta de la inclinación de los hombres “a 
formar sociedad que, sin embargo, va unida a una resistencia cons-
tante que amenaza perpetuamente con disolverla” (2006: p. 78). Es 
decir, por una parte, tenemos una inclinación natural a unirnos y 
cooperar porque solamente de esa manera podemos aprovechar al 
máximo nuestras capacidades; pero, por otro lado, hay en nosotros 
una fuerte tendencia al aislamiento, esto es, a querer imponer nues-
tra voluntad a los otros. Ahora bien, la “insociable sociabilidad” fun-
ciona como una “resistencia” a la pereza y es al mismo tiempo, la 
fuerza que nos impulsa y obliga a realizar acciones, así sea buscar 
honores y riquezas, pero en esa búsqueda iremos construyendo, me-
diante más fracasos que éxitos, cultura y “de este modo, también la 
coincidencia a formar sociedad, patológicamente provocada, en un 
tono moral” (2006: p. 79).

Expone Teresa Santiago que,aunque parezca contradictorio, las 
distintas guerras son vistas por el autor de Para la paz perpetua, como 
los “intentos” por conseguir una salida del estado de naturaleza; 
son los efectos negativos de la guerra los que actúan como principal 
motivación e impulso para erradicarla con el fin de construir una 



42 La guerra ante el tribunal de la razón. Comentario a “Kant: la guerra y el progreso moral”  
• María Guadalupe Martínez Fisher

sociedad pacífica. Si esto es así, podríamos decir que algunas guerras 
pueden tener una función dentro del progreso de la humanidad, 
sin  embargo, no es del todo claro cuáles serían las que sí contri
buyen a ello. 

Algunos autores han señalado que para resolver las dificultades 
referentes a la aplicación de normas, reglas o leyes a casos individua-
les, como sería en el caso de la guerra y la promoción de la paz, es 
necesario leer la ética kantiana enfatizando las máximas más que en 
los comportamientos, y entender el juicio moral como juicio re-
flexivo. De esta forma, se ofrece un camino viable para ayudar a so-
lucionar conflictos referentes a situaciones concretas de acción, o 
bien, a tipos concretos de acción (Granja, 2008: pp. 107-144).

Tomando en cuenta la interpretación anterior, surge la siguien-
te pregunta: ¿podríamos decir que la cuestión sobre cuáles son las 
guerras que sí pueden contribuir al progreso de la humanidad supo-
ne un juicio reflexivo?, si es así ¿cuál sería el papel de éste? Me parece 
que incluir la alusión al juicio reflexivo podría ayudarnos a compren-
der que lo que condena Kant no es la guerra en sí misma, sino las 
máximas por la que se llega a ésta.1

Debemos señalar que la “insociable sociabilidad” no es producto 
del ser humano; más bien, es la descripción de lo que es, y es por 
esta característica que podemos decir que la guerra y el conflicto 
ocupan un lugar protagónico como un mecanismo que impulsa el 
sentido de la historia hacia ciertos fines,uno de los cuales es la paz 
definitiva. Este mecanismo del progreso de la humanidad no es cie-
go, sino que incluye la acción de la Providencia, como lo expone 
Kant en el apartado De la garantía de la paz perpetua. Ésta, a través 
de  distintos mecanismos, como lo comenta Teresa Santiago, es la 
que garantiza la consecución de la paz como un fin político y mo-
ral de la especie. De estas consideraciones, surge la tercera pregun-
ta: ¿cómo es compatible la acción de la Providencia con el principio 
de autonomía de la segunda crítica? Aun si respondiéramos que la 

1  Esto también le daría sentido a algunos párrafos de la Crítica del juicio, en los que Kant 
describe algunas guerras no sólo como necesarias, sino incluso, como sublimes (2007: 
p. 183).



43Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 35-45

Providencia actúa en la especie y no en el individuo, ¿cómo sería 
posible que ésta actuara en la consecución de los fines de la especie, 
sin determinar de manera heterónoma al individuo?

Respecto al segundo tipo de cuestiones, me refiero a las que me 
invitaron a reflexionar sobre la actualidad de la doctrina kantiana 
de la paz; me gustaría proponer la cuestión sobre lo que podemos 
llamar la “renovada concepción de ley natural” que encontramos en 
la postura del filósofo. En específico, me refiero a su idea de que 
de la naturaleza racional del ser persona se infiere la posibilidad de 
una sociedad cosmopolita. A partir de estas consideraciones, surge la 
cuarta pregunta: ¿es posible encontrar una argumentación iusnatura-
lista en la fundamentación de un derecho cosmopolita? 

La idea de convertir el derecho de la paz universal, aludiendo al 
derecho de gentes, en el derecho de una relación directa de los in-
dividuos con la humanidad, supone de alguna manera un argumen-
to iusnaturalista que nos permite pensar en la creación de un 
derecho cosmopolita en el que se globalice la justicia. Teresa Santia-
go señala que una de las novedades del planteamiento kantiano 
se encuentra en el tercer artículo definitivo que si bien restringe la 
ley cosmopolita a condiciones de hospitalidad universal y no a 
una ley universal, ésta pretende garantizar un marco de justicia que 
responda a la concepción de la persona humana como poseedora de 
dignidad y de autonomía y, por ende, establecer la necesidad del 
respeto a los derechos fundamentales que pertenecen universal-
mente a todo ser racional. 

Atendiendo al argumento de que se debe garantizar un marco de 
justicia que responda a la concepción de persona humana, surge la 
quinta pregunta: ¿es legítimo utilizar la traducción del imperativo 
categórico al terreno jurídico con la finalidad de generar marcos de 
normatividad que nos permitan alcanzar la paz? El ideal cosmopolita 
está relacionado con lo que Korsgaard llamaría “la fórmula de la hu-
manidad del imperativo categórico” (2011: pp. 221-266). Cuando 
Kant subraya que respetemos la humanidad del otro como fin en sí 
mismo, está enfatizando que las personas somos fuentes auto origi-
nantes de lo que en justicia nos es debido. 



44 La guerra ante el tribunal de la razón. Comentario a “Kant: la guerra y el progreso moral”  
• María Guadalupe Martínez Fisher

La obligación hacia la humanidad requiere un compromiso a fa-
vor de la paz y de los derechos humanos, y exige que las instituciones 
promuevan y generen la condición cívica, es decir, que tengan un 
horizonte global. Se trata de defender lo que Arendt señala como el 
“derecho a tener derechos” (1998: p. 247) que denota una cualidad 
moral, en virtud de la cual nos podemos identificar como humanos 
y que forma el núcleo básico para la atribución de derechos. De este 
modo, la humanidad es entendida en términos de una propiedad 
moral y puede quedar definida como una comunidad política abso-
lutamente incluyente (Granja, 2009).

Quisiera concluir sugiriendo que el surgimiento histórico de lo 
que hoy defendemos como derechos humanos, tiene una estrecha 
relación con el pensamiento jurídico y moral del filósofo de Könisg-
berg. Asumirnos como ciudadanos del mundo supone pertenecer a 
una comunidad política incluyente que no obedece exclusivamente 
a los criterios de legitimidad de un país en específico. El logro del 
reconocimiento de los derechos humanos existe junto con el poder 
o derecho normativo de tener derechos. Este es el sentido que guar-
da la Declaración Universal de los Derechos Humanos, al afimar 
que: “Toda persona tiene derecho a que se establezca un orden social 
e internacional en el que los derechos y obligaciones proclamados en 
esta Declaración se hagan plenamente efectivos”.

Referencias bibliográficas

Arendt, Hannah. 1998. Los orígenes del totalitarismo. Madrid: Taurus.

Aristóteles. 1985. Ética Nicomaquea, trad. Julio Palli Bonet. Madrid: Gredos. 

Ebbinghaus, Julius. 1958. “La doctrina de la Paz Perpetua” en Diánoia, IV, 261-276.

Granja, Dulce María. 2010. “La ética de Kant como una ética de máximas. Una res-
puesta a las críticas de Hegel y Bernard Wiliams” en Lecciones de Kant para hoy. 
España: Anthropos Editorial-UAM.

. 2009. “El principio de publicidad en la teoría kantiana de la acción”. Estudios, 
VII, 51-112.

Kant, Immanuel. 2003. El conflicto de las facultades. Madrid: Alianza.



45Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 35-45

. 2006. Idea de una historia universal en sentido cosmopolita. En defensa de la ilustra-
ción. España: Alba Editorial. 

. 2007. Crítica del Juicio. Madrid: Tecnos.

. 2012. Sobre la Paz Perpetua. Madrid: Akal.

Korsgaard, Christine. 2011. “La fórmula de la humanidad” en La creación del reino de 
los fines. México: UNAM.

Pereda, Carlos. 1996. “Sobre la consigna ‘Hacia la Paz Perpetua’”en Filosofía moral, 
educación e historia. Homenaje a Fernando Salmerón. México: UNAM.




