
11Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 11-33

Recibido: 5/5/2015 • Aceptado: 16/8/2015

Kant: la guerra y el progreso moral

Teresa Santiago Oropeza

Universidad Autónoma Metropolitana-Unidad Iztapalapa, México

santiagooropeza@hotmail.com

Resumen

La concepción kantiana de la guerra ha sido objeto de mu-
chos debates porque, en principio, podría resultar contra-
dictoria con su idea del progreso moral de la especie, dado 
el mandato de la razón que establece que “no debe haber 
guerra”. Mi argumento aquí es que una manera de enten-
der correctamente a Kant es incorporar sus juicios sobre la 
guerra en su filosofía de la historia, con el fin de hacer paten-
te cómo la guerra es un vehículo de progreso, si bien, con-
forme a la razón práctica, no hay manera de justificarla 
moralmente, a menos que vayamos en contra de nuestra 
propia condición de agentes morales.

Palabras clave: guerra, historia, progreso, paz perpetua.



12 Kant: la guerra y el progreso moral • Teresa Santiago Oropeza

Kant: War and Moral Progress

Abstract 

Kant’s conception of war has been the object of many de-
bates because, in theory, it could contradict his idea of mor-
al progress of the species, due to the reason, that commands 
“there should be no war”. My claim is that an accurate way 
of understanding Kant is to incorporate his judgment about 
war into his Philosophy of History, in order to explain how 
war is a vehicle for progress, even though, according to 
practical reasoning, there is not any moral way to justify it, 
unless we go against our own nature as moral agents.

Keywords: War, History, Progress, Perpetual Peace.



13Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 11-33

Entre los filósofos de la modernidad ilustrada, Kant le dedicó una 
atención especial al tema de la guerra, a pesar de no haber escrito 
grandes obras en torno a ésta, salvo el opúsculo Zum ewigen Fireden. 
Oriundo de una región de Europa nororiental siempre sometida a 
los abusos de las potencias más fuertes, para el modesto profesor de 
filosofía no era inusual el hecho de la guerra. Y aunque no sufrió las 
consecuencias de invasiones violentas –pues la ocupación rusa de 
Prusia propiciada por la derrota en el frente de las tropas de Federi-
co el Grande se dio de manera bastante “pacífica”– durante su larga 
vida fue testigo interesado e informado de un buen número de gue-
rras que habrían de cambiar definitivamente el rostro de Europa. Sin 
duda, Kant vivió el inicio de la disolución de los grandes imperios 
que daría lugar a las naciones modernas, por no mencionar la Revo-
lución Francesa y la Independencia de las colonias inglesas en Norte-
américa, movimientos por los que confesaba sentir gran entusiasmo. 

Las diversas consideraciones de Kant en torno a la guerra han 
sido objeto de múltiples estudios porque, en principio, parece difícil 
conciliarlas.1 En primer término, Kant concibe la guerra como la 
expresión más clara del estado de naturaleza en que se encuentran 
los Estados. Y, siguiendo de cerca a Hobbes, afirma que no sólo son 
las batallas efectivas, los ejercicios militares, sino la ausencia de nor-
mas que regulen el comportamiento de los Estados lo que define a la 
guerra. Por otra parte, al igual que sucede en el nivel de los indivi-
duos en donde el conflicto actúa como principio dinámico para 
construir reglas de convivencia; así, la guerra es el recurso que 
ha dispuesto la naturaleza para obligar a los pueblos a construir una 
base normativa de coexistencia. Hasta aquí, las tesis parecen conci-
liables. Sin embargo, es bien sabido que Kant siempre se manifestó 
contrario a la guerra y aunque no se le puede considerar un pacifista 
ingenuo, tanto en Para la paz perpetua como en los apartados dedica-
dos al derecho de gentes en la Doctrina del Derecho de la Metafísica de 
las costumbres (1797), expresa claramente el veto de la razón práctica: 

1  Para dar cuenta de esta cuestión se sugieren los siguientes textos y artículos:  
Bohman, J; M. Lutz-Bachman, eds. 1997; Lazos, E. 2009; “Sobre la consigna ‘Hacia la paz 
perpetua”, en Muguerza, J. et al., 1996, pp. 77-100; Roldán, C. 1998; Contreras-Peláez, F. J. 
2007; Theis, R. 2004; Santiago, T. 2004.



14 Kant: la guerra y el progreso moral • Teresa Santiago Oropeza

“No debe haber guerra…”. Tenemos entonces, de un lado, que la 
guerra cumple la función de conducir a los hombres –incluso contra 
su voluntad– a la creación de instituciones mediante las cuales pre-
valezca la armonía y la paz y, por el otro, el mandato moral de no 
hacer la guerra. ¿Se contradice Kant? 

Intentaré mostrar que no existe tal contradicción en el pensa-
miento kantiano, pues estamos frente a tesis que operan en diferen-
tes niveles. De la guerra, como hecho histórico, no puede decirse 
que sea buena o mala desde un punto de vista moral; estas valoracio-
nes sólo tienen sentido para las máximas de conducta. Sin duda, las 
guerras provocan mucho sufrimiento y destrucción, pero sólo una 
mente ingenua y fantasiosa podría imaginar un mundo en donde 
las grandes conquistas fueran el producto del consenso y la armonía. 
La diversidad de culturas, lenguaje y religiones llevan al enfrenta-
miento, pero al mismo tiempo de ahí surgen los posibles acuerdos y 
la superación racional de la violencia y el conflicto. Así pues, Kant 
concibe la guerra como algo natural en el nivel de la experiencia 
histórica de los pueblos, pero, desde otro ángulo, muestra cómo la 
razón práctica nos lleva a formular, necesariamente, la máxima que 
la prohíbe, porque, de no hacerlo, estaríamos yendo en contra de 
nuestra propia condición de seres racionales con un destino moral 
que cumplir. La humanidad no puede dejarse llevar únicamente por 
su naturaleza conflictiva; puesto que tiene la capacidad para darse 
principios y normas de conducta, tiene la obligación de actuar en 
concordancia con éstos.

Para mostrar la solidez de este argumento –el que sustenta la 
conclusión de que no hay inconsistencia en Kant–, debemos enton-
ces volver nuestra atención a los principios de la Idea para una historia 
universal en sentido cosmopolita (1784),2 para mostrar la función que 
cumple la guerra en el desarrollo de las instituciones, y de ahí pasar 
a su texto clave, el opúsculo Para la paz perpetua (1795),3 para abor-
dar los argumentos a favor de la superación del estado de guerra y el 
fin de la paz. Esto es, tenemos que empezar por su filosofía de la 

2  En adelante: Idea.

3  En adelante: Para la paz.



15Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 11-33

historia, en la medida en que es la historia “el vehículo del progreso” 
(Yovel, 1989: p. 125).

La Idea es una obra en la cual Kant se propone formular una 
‘idea’, esto es, un concepto de razón por medio del cual podamos 
pensar la historia y darle un sentido al aparentemente caótico pano-
rama de las “manifestaciones fenoménicas” de nuestra libertad. Se tra-
ta de pensar la historia a través de un “como si”, es decir, Kant no 
intenta formular una hipótesis de tipo científico ni, desde luego, 
formular predicciones sobre el futuro de la especie; tan sólo formu-
lar una hipótesis filosófica que, al ser puesta a funcionar, nos puede 
revelar cuáles serían las condiciones a ser cumplidas para que poda-
mos vislumbrar un progreso de la especie hacia los fines más altos.

Expresado en nueve principios, el hilo conductor de la Idea se-
ría el siguiente: partiendo de las capacidades que la naturaleza ha 
puesto en los seres humanos (principios 1 al 3), que no siempre 
operan en el sentido correcto, éstos deben sobreponerse al conflic-
to al que son arrastrados por la “insociable sociabilidad” (principio 
4) y construir instituciones que gradualmente los lleven a alejarse 
del estado de naturaleza –del cual la guerra es una clara manifesta-
ción (principio 7)– para regirse conforme a una constitución ci-
vil (principios 5 y 6) y, eventualmente, una sociedad cosmopolita 
(principios 8-9).

Detengámonos por lo pronto en el principio 4 porque tiene 
enorme trascendencia para nuestros propósitos. En él, Kant acuña el 
término “insociable sociabilidad” intentando dar cuenta de la inclina-
ción de los hombres “a formar sociedad que, sin embargo, va unida a 
una resistencia constante que amenaza perpetuamente con disol
verla” (Kant, 1985: p. 46). Es decir, por una parte, tenemos una in-
clinación natural a unirnos y cooperar porque sólo de esa manera 
podemos aprovechar al máximo nuestras capacidades; pero, por 
otro lado, hay en nosotros una fuerte tendencia al aislamiento, esto 
es, a querer imponer nuestra voluntad a los otros. Ahora bien, la in-
sociable sociabilidad funciona como una “resistencia” a la pereza y es 
la fuerza que nos impulsa y obliga a hacer cosas, así sea buscar hono-
res y riquezas, pero en esa búsqueda iremos construyendo, median-
te más fracasos que éxitos, cultura, y, “de este modo, también la 



16 Kant: la guerra y el progreso moral • Teresa Santiago Oropeza

coincidencia a formar sociedad, patológicamente provocada, en un 
tono moral” (1985: p. 47).

Dicha coincidencia a formar sociedad cuyo resultado es, prime-
ramente, una constitución civil es, según el principio 6 de la Idea, el 
problema más difícil y al que más tardíamente se le encontrará solu-
ción, pues se trata de conciliar la más amplia libertad, con la estricta 
observancia de los límites que impone la ley. Es en la explicación de 
este principio donde Kant manifiesta su poco halagadora opinión del 
ser humano: “en una madera tan retorcida como es el hombre no se 
puede conseguir nada completamente derecho” (1985: p. 51) y su 
idea de que siempre necesita de un “señor”, es decir, de un amo, 
porque de otra manera tiende a abusar y a burlar cualquier lími-
te por conseguir lo que su capricho le demanda. 

Más allá de la semejanza con Hobbes, es importante resaltar la 
novedad del planteamiento kantiano, un gradualismo que ya no habrá 
de abandonar en sus obras tardías. Puesto que la tarea ya descrita 
es la más difícil y su solución perfecta (esto es, la república ideal) es 
imposible; sólo podemos aspirar a alcanzar “la aproximación a esa 
idea” y esto está indicado también por las condiciones que tendrían 
que darse en el logro de esa meta: conceptos correctos, una experiencia 
muy grande y “sobre todo buena voluntad dispuesta a aceptarla”; estos 
factores “pueden muy difícilmente juntarse… y luego de muchos 
intentos en vano” (1985: p. 51). En efecto, Kant estaba muy cons-
ciente de que la instauración de un Estado u orden civil republicano 
es el producto de un largo y penoso proceso y no el resultado de un 
“voluntarismo” iluminado. Se pueden tener los conceptos claros de 
qué es a lo que se aspira; pero éstos no sirven si no hay la suficiente 
experiencia para llevarlos a la práctica; y, además, se requiere de la 
voluntad para aceptar las condiciones de un orden en el cual se im-
pondrán límites a la libertad natural. Conciliar estos tres factores es, 
como bien dice Kant, muy difícil, y si se consigue, será sólo después 
de muchos fracasos. 

El principio 7 de la Idea es, a mi juicio, el primer paso dado por 
Kant para solucionar la “paradoja” de Hobbes,4 a saber: la solución al 

4  Ver: Santiago, T, 2010. 



17Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 11-33

problema del conflicto y la violencia en el nivel de los individuos se 
traslada al ámbito de los Estados (los poderosos leviatanes). Dice a la 
letra: “El problema de la instauración de una constitución civil per-
fecta depende del problema de una relación exterior legal entre los 
Estados, y no se puede resolver sin éste último”. Y en seguida agre-
ga: “¿De qué sirve trabajar por una constitución civil legal para los 
hombres como individuos, es decir por el ordenamiento de una re-
pública?” (1985: p. 52). Recordemos que el autor del Leviatán no 
abordó el tema de cómo resolver el estado de guerra entre los levia-
tanes. Para él, esta situación “natural” no representaba un peligro tan 
grande como el de la anarquía interna o doméstica. Es el equilibrio 
de fuerzas, finalmente, el que se impone en el ámbito internacional, 
algunas veces roto por las guerras activas. Pero Kant no es de la mis-
ma opinión, considera que los dos ámbitos de competencia política 
están irremediablemente ligados. No se puede pensar en solucionar 
el problema del orden interno, sin pensar también en la manera de 
conseguir el orden interestatal. De ahí que el ginebrino recomenda-
ra preservar el tamaño de las repúblicas y resistir las inclinaciones 
imperialistas. Una república pequeña, independiente y virtuosa (i.e., 
es decir, surgida de un contrato social en el cual la soberanía descan-
sa en la voluntad general), no tiene ninguna razón para hacer la gue-
rra. La guerra es una forma de posicionarse de los Estados, pero esto 
puede cambiar, si se cambian las condiciones que la hacen posible:

Aunque esta idea parece una divagación calenturienta y haya sido 
tomada a broma por el abate de Saint-Pierre o Rousseau (quizás 
porque creyeron en su ejecución inminente), no por eso deja de 
ser la única salida ineludible de la necesidad en que se colocan 
mutuamente los hombres y que forzará a los Estados a tomar la 
resolución… que también el individuo adopta tan a desgana, a 
saber: renunciar a su libertad brutal y buscar tranquilidad y se-
guridad en una constitución legal (1985: p. 53).

En efecto, las distintas guerras son vistas por el autor de Para la paz 
perpetua como los “intentos” por conseguir una salida al estado de 
naturaleza; son los efectos negativos de la guerra los que actúan 



18 Kant: la guerra y el progreso moral • Teresa Santiago Oropeza

como principal motivación e impulso para erradicarla, con el fin 
de construir una sociedad pacífica. 

Como mero ejercicio para apuntalar su propuesta de una unión de 
pueblos (Foedus amphictyonum), Kant ensaya otras posibilidades: podría-
mos esperar que por “confluencia epicúrea” de causas eficientes, los 
Estados, al igual que las partículas de la materia, terminen, mediante 
sus choques accidentales, formando ese ordenamiento. Podríamos 
también pensar que nos dirigimos ascendentemente “desde el grado 
inferior de la animalidad hasta el grado supremo de humanidad” por 
nuestro propio “arte”; o bien, lo contrario, que nada podemos hacer 
contra un “fatalismo” consistente en que todas las acciones realizadas 
no pueden impedir nuestro destino: “un infierno de males en que sean 
aniquilados por una bárbara devastación… todos los progresos de la 
cultura logrados hasta el momento” (1985: pp. 54-55). 

Entre el determinismo (optimista/fatalista) y la hipótesis “casua-
lista”, Kant opta por una salida que combina la necesidad de la agen-
cia humana para cambiar el estado de cosas, con rasgos de un 
providencialismo naturalista (que podría tener origen religioso): 
nada puede conseguirse sin la acción propositiva de los seres huma-
nos, pero aun si sus intenciones difieren de esos fines, o bien, si 
equivoca las rutas, la naturaleza se encargará de forzarlos a lograr las 
metas. Y agrega una reflexión más: la naturaleza no pudo haber pro-
yectado fines sólo para una parte y no para el conjunto de la activi-
dad humana. Si hemos aceptado que el estado de naturaleza, en el 
cual prevalece la insociable sociabilidad, lleva a la creación del orden 
civil, aplicando la misma lógica, el estado de barbarie que priva en-
tre los Estados debe conducir a un orden que ahora abarque a esos 
entes políticos. Pero esta meta está aún muy lejana. “Antes de avan-
zar este último paso (es decir, la unión de Estados), casi a la mitad de 
la construcción, soporta la naturaleza humana los males más duros, 
bajo la apariencia del bienestar exterior” (1985: p. 56). Como antes 
Rousseau,5 Kant piensa que el progreso de la humanidad ha sido 

5  Véase la crítica de Rousseau a las costumbres y vanaglorias de su tiempo en el “Dis-
curso sobre si el restablecimiento de las ciencias y de las artes ha contribuido a depurar 
las costumbres” (1750). 



19Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 11-33

meramente exterior, no ha venido acompañado de un progreso en el 
aspecto moral:

Nos hemos cultivado en alto grado mediante el arte y la cien-
cia. Nos hemos civilizado hasta el extremo en toda clase de de-
coros sociales. Pero falta todavía mucho para tenernos por 
moralizados (1985: p. 56).

En este mismo tono, Kant asegura que mientras los Estados estén 
más ocupados en sus afanes expansionistas, obstaculizando con ello 
el perfeccionamiento interior de los individuos, no puede esperarse 
ningún cambio en el panorama de las relaciones interestatales.

Llegados a este punto, podemos constatar que la concepción de 
la guerra de Kant posee cierta complejidad, mayor quizás que la 
de Hobbes o el mismo Rousseau. Al igual que el primero, considera 
natural la guerra entre los entes políticos, así lo afirma en Para la paz 
perpetua: “Los pueblos, en cuanto Estados, pueden considerarse 
como individuos que, en su estado de naturaleza (es decir, indepen-
dientes de leyes externas), se perjudican por su coexistencia…” 
(1999: 319), pero le confiere un papel “relevante” en la historia, el 
mismo que le concede a la insociable sociabilidad. Para Kant, las ins-
tituciones jurídicas son la salida racional frente a la ineficacia per se 
de la violencia y la guerra. Por más que los hombres se empeñen en 
seguir ese camino, ésta, por sí misma, es impotente. Su capacidad es 
meramente combativa. Son los efectos de esa recurrencia al comba-
te y sus posibles efectos los que llevan al hombre a buscar caminos 
distintos para resolver las pugnas. No es entonces la lucidez del 
género humano, sino el agotamiento, la desesperanza, el ingente 
costo en vidas y recursos lo que llevará, en todo caso, a la construc-
ción de la paz.

Por otra parte, Kant aprovecha las enseñanzas de Rousseau en el 
sentido de no confiar en los supuestos avances de la humanidad y su 
técnica. No es con mejores armas que se llegará al fin de las guerras, 
se requiere de un progreso sustancial en el aspecto moral del ser 
humano, si bien, primero, tendrán que darse pasos en el sentido de 
crear instituciones políticas, tales como una constitución republicana 



20 Kant: la guerra y el progreso moral • Teresa Santiago Oropeza

que garantice la paz. Al adoptar esta visión de las cosas, lo que Kant 
nos propone es lo siguiente: lo que hay es el conflicto, la violencia, la 
guerra. Podemos seguir alimentando el militarismo de los Estados, 
pero tarde o temprano el hombre tendrá que salir de “este caótico 
atolladero de las actuales relaciones estatales” (1985: p. 57). En el 
ensayo “Contra Moses Mendelssohn”,6 encontramos la siguiente afir-
mación que reafirma los conceptos expresados en la Idea:

Así como la general violencia, y la necesidad resultante de ella, 
terminaron haciendo que un pueblo decidiese someterse a la 
coacción… someterse a leyes públicas e ingresar en una consti-
tución civil, también la necesidad resultante de las continuas 
guerras con que los Estados tratan una y otra vez de menguarse 
o sojuzgarse entre sí ha de llevarlos finalmente incluso contra su 
voluntad, a ingresar a una constitución cosmopolita… (2000: 
p. 56).

Es importante notar que aquí el ideal kantiano tiene la forma de una 
constitución cosmopolita que no constituye una comunidad bajo el 
mando de un jefe, “sino un estado jurídico de federación conforme a 
un derecho de gentes concertado en común” (2000: p. 56). De manera 
que el ideal cosmopolita admite varias lecturas: puede verse como 
un “estado cosmopolita universal” (en la Idea) que sugiere un fin úl-
timo quizás inalcanzable y, en otras ocasiones, está ligado a la consti-
tución de un derecho de gentes, siendo parte de un derecho 
internacional (que no incluya un derecho de guerra o ius ad bellum) 
que, a su vez, sería tan sólo una aproximación a un ideal más alto. 
Incluso en La religión dentro de los meros límites de la razón,7 sin men-
cionar la palabra “cosmopolita”, Kant habla de una república mundial 

6  En: “Sobre el tópico: esto puede ser correcto en teoría pero no sirve para la práctica”, 
de 1793, disponible en Teoría y práctica (Kant, 2000).

7  “…de modo que el quialismo filosófico, que espera en un estado de paz perpetua 
fundada en una liga de pueblos como república mundial, tanto como el teológico, que 
espera el completo mejoramiento moral de todo el género humano, es universalmente 
objeto de burla como fanatismo” (1995: pp. 43-44).



21Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 11-33

como la base o condición de una paz perpetua y del progreso moral, 
pero sin adelantar cuál sería su forma específica y sus atribuciones.

La idea de república de pueblos fundada en el derecho de gentes, 
así como la constitución cosmopolita de Sobre el tópico…, son temas 
nuevamente en Para la paz perpetua. Además, Kant se detiene por 
primera vez en ofrecer las condiciones previas que habrían de darse 
para pensar en un proyecto de paz posible. Veamos. 

Quizás habría que empezar por decir que para el filósofo prusia-
no, los Estados son personas morales, conditio sine qua non para que 
puedan hacerse responsables de sus actos y decisiones. Esto es indis-
pensable para que pueda darse cualquier intento de construir un 
derecho interestatal. Pero, además, se requiere de un esfuerzo con-
junto de los pueblos para abandonar el estado de naturaleza. Aun-
que definible en términos de la libertad salvaje que ahí impera, el 
estado de naturaleza no es un estado vacío porque en él se ejerce un 
“derecho” a usar la fuerza en caso de amenaza o provocación abierta. 
De lo que carece, en todo caso, es de un árbitro imparcial o un juez 
que pueda decidir acerca de la justicia de los actos. Esto es importan-
te porque, de acuerdo con Kant, algunos filósofos, como Grocio y 
Vatel, cuando hablan de “derecho de guerra”, lo que pretenden es 
convertir en derecho público el derecho de fuerza, propio del estado 
de naturaleza. En contraste, lo que Kant presenta, tanto en Para la 
paz…, como en la Doctrina del derecho de La Metafísica de las cos-
tumbres, es una propuesta de derecho de gentes que gradualmente 
lleve a la eliminación del recurso bélico. 

En este sentido, el objetivo de los artículos preliminares de Para la 
paz… es ir cerrando el espacio a la ley natural que legitima la guerra 
y, al mismo tiempo, instaurar la confianza entre los Estados que, de 
origen, se ven como enemigos potenciales. Son “preliminares” justa-
mente porque sirven de antesala a las condiciones de la paz per
petua: el primero refiere a que ningún tratado de paz debe ir 
acompañado de una “reserva secreta” sobre motivos para empren-
der una guerra futura; el segundo prohíbe la anexión, compra, he-
rencia o cambio de un Estado independiente por otro; en el tercero 
se plantea la proyección futura de eliminar paulatinamente los ejér-
citos; el cuarto prohíbe la emisión de deuda pública en relación con 



22 Kant: la guerra y el progreso moral • Teresa Santiago Oropeza

la política; el quinto es el principio de no intervención en los asuntos 
internos de los Estados; el sexto contiene algunos de los principios 
del ius in bellum o reglas de la guerra; por ejemplo, prohíbe el uso de 
espías y envenenadores por considerarlas “estratagemas deshonro-
sas” (1999: pp. 308-11). Estos principios están pensados como con-
diciones indispensables para construir una base de confianza entre 
los Estados que permita avanzar en el camino de la paz. Debe quedar 
claro entonces que, aun cumpliéndose esos principios, no se alcanza 
la paz, sino tan sólo un primer intento genuino por dirigirse hacia 
ese objetivo.

Vayamos a los artículos definitivos. En el primero, Kant se ocu-
pa de formular cuáles son las condiciones de la paz perpetua, reafir-
ma la tesis ya planteada en la Idea de que los pueblos tienen que 
pactar para constituirse en Estados republicanos, pues considera mu-
cho más difícil que los Estados ordenados conforme a una constitu-
ción que garantice la mayor libertad con el mejor cumplimiento de 
las leyes se hagan mutuamente la guerra. 

El segundo artículo es quizá el que mayor complejidad presenta 
para una interpretación correcta y, por ende, el que más controver-
sia filosófica plantea. Su tema es el cómo de la construcción de la paz, y 
es ahí en donde Kant parece dudar entre dos modelos:8 por una par-
te se da cuenta de que el derecho de gentes tiene que estar fundado 
en una confederación de Estados libres, pero cuando llega el mo-
mento de definir las características que, consecuentes con la lógica 
del modelo, debería poseer dicha confederación, parece imponerse 
la visión realista del filósofo, a saber: que el estado natural entre los 
Estados no es el de la paz, sino el de la guerra, que éstos se compor-
tan como salvajes sin contención alguna, a pesar de decirse pueblos 
civilizados. Que los príncipes hacen la guerra casi por deporte y que 

8  La bibliografía sobre este segundo principio es muy extensa, pero sin duda son im-
prescindibles los estudios contenidos en la compilación de Bohman, 1997, de la que 
destaca el texto “Kant’s Idea of Perpetual Peace, with the Benefit of Two Hundred Years’ 
Hindsight”, en donde Jürgen Habermas plantea la dificultad teórica a la que Kant se 
enfrentó para decidir cuál era el modelo ideal para construir la paz. Otra compilación 
con motivo de los 200 años de Para la paz perpetua es la de Laberge, Pierre et al., 1997. 
Un texto reciente es el de Louis-Philippe Hogson: “Realizing external freedom: the kan-
tian argument for a world state” en Ellis, Elizabeth, ed. 2012. 



23Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 11-33

en las conquistas no toman en cuenta el daño que hacen a los pueblos 
así sometidos, etcétera, de aquí que:

…los pueblos civilizados (reunidos cada uno en un Estado) ten-
drían que apresurarse a salir cuanto antes de este estado infame: 
sin embargo, cada Estado sitúa más bien su majestad… precisa-
mente en no estar sometido a ninguna fuerza legal externa y el 
lustre del jefe de Estado consiste en que, sin exponerse él a peli-
gro alguno, hay varios miles a sus órdenes, dispuestos a sacrifi-
carse por un asunto que no les afecta… (1999: p. 320).

Así, ante la dificultad que plantea la realidad misma y, por otro lado, 
el imperativo de la razón que manda a construir la paz, la propuesta 
tendría que ser la formación de un Estado de sociedades o pueblos 
(Völkerstaat), un civitas gentium, que creciera sin cesar hasta incorpo-
rar a todos los pueblos del planeta. “Pero esto que es justo la tesis, es 
rechazada por hipótesis, y parece inevitable contentarse con el suce-
dáneo (ersatz), sin contenido positivo, una alianza donde el único 
propósito será poner fin a la guerra, alianza permanente sin cesar de 
crecer, pero que se muestra frágil…” (Ferrari: 1997). En efecto, a 
final de cuentas, el segundo artículo definitivo queda reducido a un 
pacto de no agresión (similar a la alianza por la paz que propone en 
el derecho de gentes de La Metafísica de las Costumbres). Nuevamente 
una prohibición, más que un artículo con contenido positivo. ¿Cómo 
explicar este retraimiento de la propuesta kantiana?

Kant no quiere caer en la ingenuidad de un Saint-Pierre, ni tam-
poco en el realismo cínico de quienes se conforman con un derecho 
de guerra pero, al mismo tiempo, se consuelan pensando en que al-
gún día se hará la paz (Grocio, Vatell y Puffendorf): 

Considerado el derecho de gentes como un derecho para la 
guerra, no se puede pensar, a decir verdad, nada en absoluto… 
debería entenderse pues, que a los hombres que así opinan les 
sucede lo justo si se aniquilan entre sí y hallan la paz perpetua en 
la amplia tumba que oculta todos los horrores de la violencia con 
sus causantes (1999: p. 323).



24 Kant: la guerra y el progreso moral • Teresa Santiago Oropeza

Kant sabe de la renuencia de los soberanos a cualquier intento de 
sujetarse a los constreñimientos externos impuestos por una posible 
legislación interestatal. No obstante, para él sí existe la posibilidad 
de construir una normatividad, si no en la forma de una constitu-
ción, sí en la de una confederación, pues tampoco podía renunciar al 
ideal de la paz. Ahora bien, si los Estados se niegan a entregar su li-
bertad salvaje para formar un Estado de pueblos, la única manera de 
detener la “corriente de odios e injusticias” es a través de una federa-
ción de Estados libres a la cual tendrían que irse agregando volun
tariamente las naciones. El derecho internacional, como derecho de 
gentes público que no sólo vigile, sino también sancione, tendrá que 
surgir una vez que los Estados hayan interiorizado las reglas de con-
vivencia entre ellos y sólo para consolidar la paz, esto es, cuando 
podamos decir que vivimos en tiempos de una verdadera ilustración: 

¿Estaban a las puertas de la confederación que asegurase la paz 
perpetua? No necesariamente, pero esa no era la preocupación 
de quien advierte que el estado de guerra es la destrucción y la 
paz debe ser instaurada. La confederación de Estados de los pue-
blos era un horizonte necesario (Piqueras, 2014: p. 99).

Si el modelo de la confederación de pueblos libres de Kant nos deja 
insatisfechos, no puede decirse lo mismo de la idea que desarrolla en 
el tercer artículo definitivo que, si bien restringe la ley cosmopolita 
a condiciones de hospitalidad universal y no a una ley universal, ésta 
pretende, y de aquí su novedad y vigencia,9 garantizar un marco de 
justicia que responda a la concepción de la persona humana como 
poseedora de dignidad y de autonomía y, por ende, establecer la 
necesidad del respeto a los derechos fundamentales que pertenecen 
universalmente a todo ser racional. 

En efecto, Kant se refiere en primer término al derecho de 
hospitalidad, a través del cual intenta mostrar, más que los alcances 

9  Son innumerables las formas en las que el cosmopolitismo kantiano ha inspirado a 
filósofos y juristas desde que se dio a conocer el opúsculo Zum ewigen Frieden, pero 
más aún en las últimas décadas, en gran medida debido a las cada vez más frecuentes 
violaciones a los derechos elementales de las personas. Véase: Benhabib, S. 2004. 



25Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 11-33

de ese derecho, sus limitaciones: se trata de un derecho de extran-
jeros cuyas fronteras no deben extenderse más allá de “intentar” un 
tráfico comercial y humano. El argumento está apoyado, curiosa-
mente, en consideraciones de orden empírico acerca de las caracte-
rísticas geográficas y climatológicas del planeta, las que obligan a 
los hombres a concentrarse sólo en algunas regiones y, por ello, 
a  competir para ganar zonas más apropiadas para el cultivo y el 
comercio. Con estas observaciones, Kant pretende hacernos ver 
que, en principio, cualquiera podría reclamar su derecho a estable-
cerse y beneficiarse de esas “regiones sin dueño”, se trata de un 
derecho a la superficie “que pertenece conjuntamente a la especie 
humana” (1999: p. 325). No obstante, ese derecho tiene límites 
cuando esas regiones han sido previamente ocupadas, como en el 
caso de los territorios americanos conquistados por los europeos. 
Esas regiones, con sus habitantes, 

…eran para ellos, al descubrirlos, países que no pertenecían a 
nadie, pues a sus habitantes no los tenían en cuenta para nada… 
introdujeron tropas extranjeras… y con las tropas extranjeras 
la opresión a los nativos, la incitación de sus distintos Estados a 
grandes guerras, hambruna, rebelión, perfidia y cuanto figure en 
la letanía de todos los males que afligen al género humano (1999: 
p. 325).

Es claro entonces que, para Kant, el derecho cosmopolita va dirigido 
a evitar el abuso de las potencias sobre pueblos menos desarrollados 
pero en posesión de riquezas naturales y, con ello, marca distancia 
respecto de otros teóricos que, como Grocio y Gentilli, defendieron 
el derecho de posesión de tierras “ociosas”. El filósofo prusiano en-
tendió muy bien que es imposible frenar el tránsito e intercambio 
humano en el planeta y que, por lo tanto, un derecho cosmopolita 
debe establecer leyes universales mediante las cuales el comercio 
entre los pueblos no sea pretexto para someter a otros. El ideal que 
Kant proyecta del cosmopolitismo no tiene que ver con suprimir 
las  fronteras nacionales, sino hacer del mundo una sola comuni-
dad en términos del respeto y la justicia. Si el comercio y la cultura 



26 Kant: la guerra y el progreso moral • Teresa Santiago Oropeza

pueden extenderse a todos los rincones del planeta, es posible pensar 
que en los principios básicos de justicia tampoco hubiese barreras:

…la idea de un derecho cosmopolita no es un modo fantástico 
ni extravagante, de representación del derecho, sino una com-
pleción necesaria del código no escrito del derecho político y 
del derecho de gentes en un derecho público de la humanidad, 
y que favorece la paz perpetua, al constituirse en condición para 
la continua aproximación a ella (1999: p. 327).

El ideal cosmopolita se convierte así en el ideal en el cual tendrían 
que cumplirse y garantizarse, por lo menos, dos cuestiones funda-
mentales: la condición de ciudadano para cualquier persona, en cual-
quier lugar del planeta y, por lo tanto, el ser sujeto de los llamados 
ahora “derechos fundamentales”. Ligado al anterior, la idea kantiana 
de que la dignidad humana es un valor inapelable e irreductible a 
condiciones geográficas. Si bien, este logro es tan sólo el fundamen-
to y no la normatividad misma, sería suficiente para garantizar con-
diciones de justicia y equidad para los habitantes del planeta más allá 
de su nacionalidad, condición económica, creencia religiosa, filia-
ción política, etc. En pocas palabras, el ideal de igualdad por el que 
tanto abogara el propio Rousseau. En Kant, el ideal cosmopolita, 
como el del reino de fines o la comunidad ética, son las ideas regula-
tivas que la propia razón práctica concibe con el propósito de dar 
sentido a las acciones que tienen como finalidad la transformación 
de una realidad que nos parece insatisfactoria y su cumplimiento es 
una exigencia de la razón pura, al igual que lo es la formación de 
sociedades civiles que administren el derecho.

Una vez que Kant ha expuesto los artículos definitivos para la 
paz, se ocupa de investigar qué garantía puede darse para la consecu-
ción de ésta como un fin político y moral de la especie. Encontramos 
la respuesta en el Suplemento primero. Si bien es cierto que sin los ar-
tículos preliminares y los definitivos la paz no puede alcanzarse, se 
requiere de condiciones favorables que lleven a ese fin no por mera 
voluntad de los hombres, sino porque hacia allá los encamina la pro-
videncia (naturaleza o destino) a través de ciertos mecanismos 



27Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 11-33

dispuestos por ella, y aclara: “Cuando digo que la naturaleza quiere 
que ocurra esto o aquello no significa que la naturaleza nos imponga 
un deber de hacerlo… sino que ella misma lo hace querámoslo no-
sotros o no…” (1999: pp. 332-33). Así, la naturaleza se sirve de los 
siguientes mecanismos para lograr sus fines: i) nuevamente la guerra 
aparece como una fuerza que obliga a los hombres a pactar y a cons-
truir instituciones, en suma, a buscar una salida racional al conflicto 
(de aquí el famoso dictum kantiano según el cual el reto de construir 
un Estado es resoluble hasta para un pueblo de demonios, “mientras 
estos sean racionales” ; ii) las diferencias en los lenguajes y la religión 
de los pueblos llevan a éstos a enemistarse pero, una vez más, el in-
cremento de la cultura hará posible el equilibrio y la coincidencia en 
la paz (si no se encuentra tal coincidencia el único camino a seguir es 
el de la paz de los sepulcros); iii) el espíritu comercial, esto es, la 
posibilidad de potenciar esa disposición de las comunidades de inter-
cambiar productos. Opuesto a la guerra, el espíritu comercial lleva 
a construir otro tipo de relaciones entre los hombres pues los obli-
ga a negociar, a resolver diferencias y discrepancias. 

Acerca de la primera condición, esto es, la construcción de una 
constitución republicana, es importante recordar que Kant ha ad-
vertido en la Idea que éste es el problema más difícil “y el que más 
tardíamente resolverá la especie humana”, porque la naturaleza 
egoísta del hombre le lleva en primer lugar a “abusar de su libertad” 
(1985: p. 50) y, por ende, requiere de una voluntad ajena que lo 
obligue a someterse a la búsqueda de un fin común, a saber, la cons-
trucción de un orden civil bajo una constitución republicana que, 
para Kant, es la mejor, porque es esencialmente pacífica. ¿Cómo 
entender entonces la alusión a un “pueblo de demonios (raciona-
les)”? Sostengo que Kant emplea esta figura porque se refiere a la 
creación de una comunidad jurídica, misma que no es el producto de 
un pueblo “virtuoso”, sino de seres racionales (razón práctica) que 
ven provecho en darse un ordenamiento con base en reglas a las 
que deben someterse todos. Así pues, consolidar una república y, 
por ende, una base sólida para la paz, es un proceso largo y tortuoso 
que puede verse interrumpido en cualquier momento. Para la crea-
ción de una comunidad ética, de la cual habla Kant en La religión 



28 Kant: la guerra y el progreso moral • Teresa Santiago Oropeza

dentro de los límites de la mera razón, sí se requiere del progreso, no 
únicamente la racionalidad:

Pues en una comunidad tal todas las leyes están propiamente 
ordenadas a promover la moralidad de las acciones (que es algo 
interior…) en tanto que, por el contrario, las leyes humanas pú-
blicas –lo que constituiría una comunidad jurídica– están orde-
nadas sólo a la legalidad de las acciones… y no a la moralidad 
(interior)… (Kant, 2009: p. 124).

La comunidad ética será, en todo caso, el último fin a ser alcanzado, 
incluso apunta a un fin posterior al de la paz perpetua. Pero ninguna 
de estas etapas puede ser suplantada o pasada por alto. Los fines mo-
rales siempre vienen después de los fines jurídicos. Así, aunque un 
orden civil pueda ser conquistado por el pueblo de demonios, aún 
queda mucho trayecto para alcanzar el fin de la paz, y mucho más 
para el último fin que es la comunidad ética. 

Hasta aquí, Kant ha logrado desarrollar un argumento a favor 
de la paz perpetua que consta de un conjunto de leyes de conten-
ción, una base jurídica mínima de un derecho público internacio-
nal, condiciones normativas en distintos niveles: una constitución 
republicana, una federación de Estados libres y soberanos y un dere-
cho cosmopolita; y, finalmente, una garantía que consiste en la ac-
ción de la naturaleza que dispone de los incentivos para que 
libremente los pueblos elijan la paz. Sin embargo, el tratado no sería 
completo sin la consideración de los impedimentos u obstáculos 
para lograr la paz. De ello se ocupa el filósofo de Königsberg en el 
Suplemento segundo y en los dos Apéndices. Como antesala a éstos en-
contramos el “Artículo secreto” dirigido a quienes pueden ejercer 
censura a la libertad de expresión del filósofo, y es que el contenido 
del suplemento y los apéndices tiene que ver con la incapacidad de 
los políticos de ver más allá de sus propios intereses y de guiarse por 
máximas que supuestamente concentran toda la sabiduría que re-
quiere un político eficaz. También se va a ocupar Kant en estas últi-
mas páginas de refutar la tesis (también de los políticos pragmáticos) 
según la cual moral y política (teoría y práctica) son incompatibles. 



29Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 11-33

Ciertamente moral y política no son fácilmente compatibles. En la 
práctica política no es sencillo guiarse por el respeto a la ley y el 
derecho. Kant no intenta negar este hecho de la experiencia. Su crí-
tica va dirigida a la pretensión de hacer de la práctica, y no de la ra-
zón, la piedra de toque para la aplicación de las normas, ignorando 
lo que ya ha sido juzgado por la propia razón. Se trata de un “error” 
que, en realidad, es mala fe. 

En el segundo anexo del tratado, Kant propone la manera de 
resolver la discrepancia entre moral y política a través del principio 
de publicidad, el cual se contrapone a la tesis según la cual el derecho 
es el poder, pues gran parte del éxito del poder descansa en la no pu-
blicidad de sus propósitos. La fórmula trascendental del principio es 
la siguiente: “Son injustas todas las acciones referidas al derecho de 
otros hombres, cuyas máximas no soportan ser publicadas” (1999: 
p.  352). Se trata, así formulado, de un principio negativo porque 
sólo nos muestra lo injusto en relación con los otros, pero es tras-
cendental porque toda acción conforme a derecho presupone su va-
lidez. Kant lo pone a prueba en dos casos paradigmáticos: el derecho 
a la rebelión y el derecho de gentes (que incluya un derecho a la 
guerra). Claramente, en ambos se mostraría la injusticia de las accio-
nes: en el primero se disuelve el pacto original; en el segundo, la 
humanidad sería consumida por las interminables guerras.

Debemos volver ahora al ensayo Sobre el tópico… porque en ese 
texto hallamos una muestra muy clara de la defensa kantiana en con-
tra del escepticismo moral y/o político que se puede vincular con 
los apéndices de Para la paz perpetua. 

Toma como punto de partida la tesis de Mendelssohn de que no 
hay manera de medir si la humanidad progresa; más aún, que existen 
elementos, tomados de la experiencia, para sospechar que el pro
greso moral es una quimera, pues en algunas épocas en que parece 
que se ha avanzado, se constatan más tarde retrocesos en el terreno 
ganado. Kant defiende, contra esta forma de realismo, una postura 
que puede calificarse de esperanzadora y optimista, misma que en-
cuentra respaldo en el resto de su sistema filosófico. 

Recordemos que para Kant, si bien es cierto que la experiencia 
es una fuente indispensable de conocimiento, la razón (tanto en su 



30 Kant: la guerra y el progreso moral • Teresa Santiago Oropeza

uso teorético, como práctico) no se agota en él. Entendimiento y 
razonamiento práctico son facultades distintas y, por ende, aunque el 
hombre no pueda conocer el futuro, puede, sin embargo, proyectar-
se hacia metas de largo alcance en las que quedan superados los im-
pedimentos del presente, lo que tiene implicaciones fundamentales 
para la moralidad. La capacidad de proyectarse hacia el futuro, aun-
que no podamos conocerlo, resulta indispensable para modificar la 
realidad presente. No sabemos qué nos pueda deparar el futuro, 
pero éste también depende de nuestra acción como causa eficiente 
para modificarlo. La crítica de Kant a Mendelssohn estriba en que 
éste no ve que los datos de experiencia son, sin duda, una base indis-
pensable para cualquier intento de decir algo acerca del mundo, tan-
to el de la naturaleza, como el humano. Pero que éste es únicamente 
el punto de partida. Para poder avanzar es necesario desprenderse 
de esa base empírica y proseguir mediante el uso de nuestra capaci-
dad de juzgar. La experiencia no es el único dato para orientarnos en 
el pensamiento, como reza uno de los textos de Kant.10 Si así fue-
se, ni siquiera la ciencia natural sería posible. ¿Cómo explicar, por 
ejemplo, el razonamiento inductivo que lleva a formular leyes gene-
rales? En el caso de cómo se dan las relaciones entre los Estados, 
Kant –como ya hemos podido constatar– jamás adopta un punto de 
vista complaciente o fugado de la realidad, son innumerables sus re-
ferencias al estado anómico y de libertad salvaje en que éstos se en-
cuentran; asimismo, hay otras tantas referencias a los horrores de la 
guerra y sus consecuencias. En esto es tan realista como cualquier 
otro teórico de esa tradición. El punto a defender es que, a pesar de 
los datos que arroja la experiencia, no podemos cancelar la perspec-
tiva de un futuro mejor: 

Los argumentos empíricos contra el éxito de estas resolucio-
nes tomadas por esperanza son aquí inoperantes. Que lo que 
hasta ahora no se ha logrado no se ha de lograr jamás, no auto-
riza a desistir de un propósito técnico o pragmático (como, por 
ejemplo, la aviación de globos aerostáticos); menos aún de un 

10  Me refiero a ¿Qué significa orientarnos en el pensamiento?, de 1786.



31Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 11-33

propósito moral, el cual, si no se ha demostrado que su realiza-
ción es imposible, constituye un deber (2000: p. 55).

Un argumento más, ahora referido al caso de la guerra y la posibili-
dad de una paz perpetua, lo encontramos en La Metafísica de las cos-
tumbres, en donde Kant avanza el siguiente razonamiento: dada una 
idea, hipótesis o conjetura, primero acudimos a la experiencia (o a 
otro tipo de contrastación) sea para probarla, sea para rechazarla 
pues no podemos aceptarla dogmáticamente. Ahora bien, en muchas 
ocasiones puede no existir la prueba, ni tampoco la refutación. En 
esos casos, podemos reconsiderar no abandonar la conjetura (evitan-
do con ello un escepticismo infértil) y mantenerla con fines de tipo 
práctico (como es el caso de conjeturas que tienen que ver con el 
progreso de la humanidad o la posibilidad de una paz perpetua). En 
este caso, el resultado de mantener la hipótesis (idea), es el deber de 
actuar en consonancia con ella. El deber no consiste en creer en ella, 
sino en actuar en conformidad con ella, como si fuese a cumplirse. Su 
conclusión es el siguiente imperativo: “No debe haber guerra; ni 
guerra entre tú y yo, ni guerra entre nosotros como Estados” 
(2008: p. 195).

Por nuestra parte, podemos concluir que hay un Kant realista 
que conoce bien la distancia existente entre esa meta intangible y la 
realidad siempre resistente, por lo que hay que empezar por dar tan 
solo pequeños pasos hacia una mejor organización del mundo. Hay 
también un Kant utopista que se da la libertad de concebir una se-
rie de fines políticos y morales para la especie humana. El proyecto 
de paz kantiano debe inscribirse en su filosofía de la historia porque 
es ahí en donde, a través de la idea, adquiere sentido el discurrir 
de los eventos humanos que gradualmente y en distintas etapas se 
aproximan a fines más altos. No es pues una utopía vacua, sin aporte 
práctico alguno; introduce un elemento que fortalece la confianza 
en la posibilidad de construir un derecho cosmopolita: la natura
leza conspira disponiendo ciertas características como la redondez 
de la tierra y los recursos naturales que no están repartidos homogé
neamente en las regiones de la misma. A los seres humanos no les 
queda más remedio que convivir y comerciar, por lo que tendrán 



32 Kant: la guerra y el progreso moral • Teresa Santiago Oropeza

que buscar las formas de hacerlo en armonía si es que quieren pre-
valecer, no sólo como especie biológica, sino como la única especie 
capaz de desarrollar un carácter moral. Es por exigencias de la razón 
práctica que tenemos la obligación de comprobar, en la práctica, si 
esos ideales y los fines intermedios pueden ser cumplidos. Esa exi-
gencia debe ir entonces acompañada de una esperanza sin la cual 
perdería toda significación. A diferencia de los “sueños” de la razón 
teórica, cuyos resultados son meras aporías, los de la razón práctica 
constituyen el motor y la directriz de nuestras acciones como socie-
dad y como especie.

Referencias bibliográficas

Benhabib, S. 2004. Los derechos de los otros. Barcelona: Gedisa.

Bohman, James, Matthias Lutz-Bachmann, eds. 1997. Perpetual Peace: Essays on Kant´s 
Cosmopolitan Ideal, Cambridge, Mass.: MIT Press.

Contreras-Peláez, F. J. 2007. Kant y la guerra. Una revisión de La paz perpetua desde 
las preguntas actuales. Madrid: Tirant Lo Blanch.

Ellis, Elizabeth, ed. 2012. Kant’s Political Theory: Interpretations and Applications, Penn-
sylvania: The Pennsylvania State University Press.

Ferrari, Jean. 1997. “L’Abbé de Saint Pierre, Rousseau et Kant”, en L’Année 1975. 
Kant: sur la paix, Laberge, Pierre, Guy Lafrance y Denis Dumas, eds. Paris: Vrin.

Habermas, Jürgen. 1997. “Kant’s Idea of Perpetual Peace, with the Benefit of Two 
Hundred Years’ Hindsight” en Laberge, et al. 

Hogson, Louis Philipe. 2012. “Realizing External Freedom: the Kantian Argument 
for a World State” en Elizabeth Ellis, ed. Kant’s Political Theory: Interpretations and 
Applications. Pennsylvania: Pennsylvania State University Press, pp. 101-134.

Kant, Immanuel. 1985. Idea de una historia universal en sentido cosmopolita, en el texto: 
Filosofía de la historia, prólogo y trad. de Eugenio Ímaz. México: Fondo de Cul-
tura Económica. 

. 1999. Para la paz perpetua, incluido aquí: En defensa de la ilustración, trad. Javier 
Alcoriza y Antonio Lastra, introducción de José Luis Villacañas. Barcelona: 
Alba. 

. 2000. Teoría y práctica, trad. M. Francisco Pérez López y Roberto Rodríguez 
Aramayo, estudio preliminar Roberto Rodríguez Aramayo. Madrid: Tecnos. 



33Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 11-33

. 2008. Metafísica de las costumbres, trad. y notas Adela Cortina, estudio prelimi-
nar Adela Cortina. Madrid: Tecnos. 

. 2009. La religión dentro de los límites de la mera razón, trad., prólogo y notas 
Felipe Martínez Marzoa. Madrid: Tecnos.

Laberge, Pierre, Guy Lafrance y Denis Dumas, eds. 1997. L’Année 1975. Kant: sur la 
paix. Paris: Vrin.

Lazos, E. 2009. “Demonios con entendimiento. Moral y política en la filosofía prác-
tica de Kant” en Isegoría. Revista de filosofía moral y política, núm. 41. Madrid: 
Instituto de Filosofía, pp. 115-135.

Muguerza, J; R. Aramayo, R. Roldán C., eds. 1996. La paz y el ideal cosmopolita de la 
ilustración. A propósito del bicentenario de Hacia la paz perpetua de Kant. Madrid: 
Tecnos.

Piqueras, José Antonio. 2014. El federalismo. La libertad protegida. La convivencia pacta-
da. Madrid: Cátedra.

Roldán, C. 1998. “Los antecedentes del proyecto kantiano sobre la paz perpetua y el 
escollo de la filosofía de la historia” en Laguna. Revista de Filosofía, núm. 5. La 
Laguna. Santa Cruz de Tenerife: Universidad de Laguna, pp. 11-35

Rousseau, Jean-Jacques. 2006. Discursos. Buenos Aires: Claridad. 

. 1982. Escritos sobre la paz y la guerra. Madrid: Centro de Estudios Constitu
cionales.

Santiago, Teresa. 2004. Función y crítica de la guerra en la filosofía de I. Kant. Barcelona: 
Anthropos. 

. 2010. La paradoja de Hobbes. La construcción de la idea moderna de la guerra. Mé-
xico: Conaculta.

Theis, R. 2004. “Kant y la esperanza en los límites de la mera razón” en Éndoxa. Series 
Filosóficas, núm. 18. Madrid: UNED, pp. 227-249.

Yovel, Yirmiyahu. 1989. Kant and the Philosophy of History. Nueva Jersey: Princeton 
University Press. 




